
opusdei.org

En la fiesta de san
José: una fidelidad
que se renueva

La fiesta de San José pone ante
nuestra mirada la belleza de
una vida fiel. José se fiaba de
Dios: por eso pudo ser su
hombre de confianza en la
tierra para cuidar de María y de
Jesús, y es desde el cielo un
padre bueno que cuida de
nuestra fidelidad.

09/02/2026



San José, vir fidelis et iustus (cfr. Pv
28, 20), era fiel y justo por el amor
que llenaba su alma y le hacía amar
los caminos que la Providencia
divina había trazado para él. «José se
abandonó sin reservas en las manos
de Dios, pero nunca rehusó
reflexionar sobre los
acontecimientos, y así pudo alcanzar
del Señor ese grado de inteligencia
de las obras de Dios, que es la
verdadera sabiduría. 

De este modo, aprendió poco a poco
que los designios sobrenaturales
tienen una coherencia divina, que
está a veces en contradicción con los
planes humanos»[1]. San José debió
renovar su fidelidad a lo largo del
andar humano del Verbo divino: en
la sorpresa de la anunciación,
durante el censo en Belén, al afrontar
la huida a Egipto y también cuando
el niño estuvo perdido en Jerusalén y
lo encontró en el templo... Con



obediencia inteligente, rápida y
alegre, hizo lo que Dios le pidió.

A lo largo de la existencia, la
fidelidad se renueva. Una persona
casada renueva su amor cada día, y
de modo especial en algunos
aniversarios. Así ese amor crece
siempre más. Cuando se sigue una
llamada de Jesucristo, se actualiza
también una decisión de entrega por
amor. Cuando se dice que sí por
primera vez a la llamada, no se sabe
todo lo que Dios va a pedir, pero uno
ya quiere darse del todo y para
siempre.

Una fuerza que conquista el
tiempo

«Como has sido fiel en lo poco, yo te
confiaré lo mucho: entra en la alegría
de tu Señor» (Mt 25, 21). El final de la
parábola de los talentos pone en
relación la fidelidad con la alegría
del Señor, después de subrayar la



importancia de las cosas pequeñas.
La fidelidad lleva de lo más pequeño
a lo más grande, del cuidado de lo
que nos está encomendado en la
tierra hasta la gloria eterna. La
fidelidad consiste en el cumplimiento
de aquello a lo que uno se ha
comprometido; es una virtud unida a
la veracidad y a la fiabilidad, porque
hay una coherencia entre la palabra
dada por una persona fiel y sus
acciones. 

Pero la fidelidad que abre las puertas
del Cielo va más allá de esa simple
conformidad y abarca la totalidad de
la existencia: es una virtud que se
prueba en el tiempo, desde la
claridad de la propia identidad
personal y de las relaciones con Dios
y con los demás. 

La fidelidad tiene, pues, un aspecto
dinámico: la existencia humana está
sujeta a cambios, y la fidelidad es
como una fuerza que conquista el



tiempo, no por rigidez o inercia, sino
de un modo creativo, integrando las
nuevas circunstancias de cada día en
su compromiso y dando así
continuidad, seguridad y fecundidad
a la existencia, para entrar en la
felicidad del Cielo. En definitiva, «la
fidelidad es la perfección del
amor»[2] y redime el tiempo (cfr. Ef
5, 16).

La Escritura muestra cómo el aspecto
incondicional de la fidelidad es una
respuesta a la fidelidad de Dios. La
alianza con Dios, la fidelidad de
Cristo, son fundamentos y modelos
de la fidelidad humana. Toda
fidelidad auténtica está unida a la
primera fidelidad, la de Dios, y a su
vez existe una íntima relación entre
la fidelidad a Dios y la fidelidad a los
demás.

Dios tiene un plan para cada
persona, aunque esta no lo conozca
ni siempre tenga conciencia de que



Dios premiará la fidelidad a su
vocación y misión, que hace de ella
un ser recreado por la gracia. «Al
vencedor le daré del maná
escondido; le daré también una
piedrecita blanca, y escrito en la
piedrecita un nombre nuevo, que
nadie conoce sino el que lo
recibe» (Ap 2, 17). 

Una piedrecita blanca se daba a los
vencedores de los juegos deportivos;
una piedrecita blanca servía en los
tribunales para absolver al acusado;
una piedra marcada servía como
billete de entrada a las fiestas
privadas. Mi fidelidad me hará
vencedor y me permitirá entrar en la
fiesta divina, purificado por la
gracia: «bienaventurados los
llamados a la cena del Cordero» (Ap
19, 9). El objeto de mi fidelidad es
participar en la vida de Dios, con la
plena instauración de un reino que
es amor.



Dios es fiel

El Antiguo Testamento hace hincapié
en la fidelidad de Dios, señalando
que es emet y hesed, verdadero y
misericordioso: su misericordia es
tan grande como el cielo, y su
fidelidad, como desde la tierra hasta
las nubes (cfr. Sal 53; Dt 7, 9; 32, 4; Is
49, 7; Sal 144, 13). 

La fidelidad va unida a la revelación
de Dios. Al decir su nombre, Dios
revela, al mismo tiempo, su fidelidad,
que es de siempre y para siempre. Lo
es respecto al pasado, pues es el Dios
de nuestros padres; lo es para el
porvenir, porque estará siempre con
nosotros (cfr. Ex 3, 6. 12). «Dios, que
revela su nombre como "Yo soy", se
revela como el Dios que está siempre
allí, presente junto a su pueblo para
salvarlo»[3].

Dios está siempre presente y siempre
mantiene sus promesas[4]. De aquí la



importancia de tener conciencia de
la presencia de Dios, una de las
primeras cosas que se aprenden en la
vida interior: las oraciones
jaculatorias, las miradas a las
imágenes de la Virgen son modos
concretos de actualizar en el trabajo
esa presencia de quien nos ha
elegido, nos ha creado, nos mantiene
en el ser, nos mira con amor de
Padre. 

La fidelidad de Dios es consecuencia
de ese amor, es decir, de su mismo
ser: «Dios, "el que es", se reveló a
Israel como el que es "rico en amor y
fidelidad" (Ex 34, 6). Estos dos
términos expresan de forma
condensada las riquezas del nombre
divino»[5]. 

Cuando somos fieles, nos parecemos
más a ese Dios que es amor y
siempre fiel. «Dios añade, a la vida
santa de los que cumplen su
voluntad, dimensiones



insospechadas: lo importante, lo que
da su valor a todo, lo divino. Dios, a
la vida humilde y santa de José,
añadió —si se me permite hablar así
— la vida de la Virgen María y la de
Jesús, Señor Nuestro. Dios no se deja
nunca ganar en generosidad»[6].

Nuestra fidelidad se apoya en
la fidelidad de Dios

Los cristianos mantenemos firme la
confesión de nuestra esperanza,
porque fiel es el que hizo la promesa
(cfr. Hb 10, 23; 11, 11) y nos llamó:
«El que os llama es fiel, y por eso lo
cumplirá. 

Él es el fundamento de nuestra
fidelidad» (1 Ts 5, 24). San Pablo no
duda en aplicar esa fidelidad divina
a la de Jesucristo: «pero el Señor sí
que es fiel y Él os mantendrá firmes y
os guardará del Maligno» (2 Ts 3, 3).
Afirmamos que Jesucristo es el
mismo ayer, hoy y siempre: «Iesus



Christus heri et hodie idem, et in
saecula!» (Hb 13, 8).

Nuestra vida no es siempre fácil, no
es un camino de rosas. Dios cuenta
con el sufrimiento como parte de
toda fidelidad; lo enseña san Pedro:
«incluso los que tengan que sufrir de
acuerdo con la voluntad de Dios, que
encomienden sus almas al Creador,
que es fiel, mediante la práctica del
bien» (1 Pe 4, 19). 

Estamos marcados por las
consecuencias del pecado original.
Nuestra fidelidad se construye en
particular desde la aceptación de
nuestras culpas y nuestra petición de
perdón: «si confesamos nuestros
pecados, fiel y justo es Él para
perdonarnos los pecados y
purificarnos de toda iniquidad» (1 Jn
1, 9). 

Esto es esencial en nuestra vida: para
ser fiel es necesario reconocer las
faltas personales, pues necesitamos



una purificación del corazón. Si al
acercarnos al Señor no empezásemos
diciendo «mea culpa», como hacemos
en la santa misa, no llegaríamos a
nada.

Nuestra fidelidad es respuesta a una
llamada de Dios, que es fiel y nos
quiere divinizar dándonos el Espíritu
Santo. San Pablo expresa muy bien
cómo el sentido vocacional de
nuestra existencia se desarrolla
desde esa fidelidad divina: «fiel es
Dios, por quien fuisteis llamados a la
unión con su Hijo Jesucristo, Señor
nuestro» (1 Cor 1, 9; 10, 13). De Dios
no nos vendrá nunca la desilusión.
Solo Él merece un amor absoluto,
pues ese amor va más allá de la
muerte.

Dios es bueno

Para ser auténticamente fieles,
también en las circunstancias
difíciles, hemos de darnos cuenta de



verdad de que Dios es infinitamente
bueno. Esta maravilla se descubre en
la oración, en los sacramentos, en el
trato con los demás. 

Hay un primado absoluto de la
gracia, don del Dios de misericordia,
que vivifica toda fidelidad: «nos
diligimus, quoniam ipse prior dilexit
nos» (1 Jn 4, 19), nosotros amamos,
porque Él nos amó primero. Nos ama
Dios Padre amantísimo, que nos
envió a su Hijo Jesús. «Tanto amó
Dios al mundo que le entregó a su
Hijo Unigénito, para que todo el que
cree en él no perezca, sino que tenga
vida eterna» (Jn 3, 16).

La fidelidad se fundamenta en el
amor de Dios y es la perfección del
amor. «El amor de nuestra juventud,
que con la gracia de Dios le hemos
dado generosamente, no se lo vamos
a quitar al pasar los años. 

La fidelidad es la perfección del
amor: en el fondo de todos los



sinsabores que puede haber en la
vida de un alma entregada a Dios,
hay siempre un punto de corrupción
y de impureza. Si la fidelidad es
entera y sin quiebra, será alegre e
indiscutida»[7].

Dice el Señor que el Espíritu Santo
acusará al mundo «de pecado,
porque no creen en mí» (Jn 16, 9).
Podemos entender esa afirmación
como referida no solo al hecho de no
creer que Jesucristo es Dios y hombre
verdadero, sino también al "pecado"
de no confiar plenamente en su amor
por nosotros. 

Quizá no llegamos a incorporar
plenamente en nuestra vida esas
palabras, algo misteriosas, de san
Pablo: «quod autem nunc vivo in
carne, in fide vivo Filii Dei, qui dilexit
me et tradidit seipsum pro me» (Gal 2,
20). Es bueno, pues, que nos
preguntemos: la vida que vivo ahora
en la carne, ¿la vivo en la fe del Hijo



de Dios, que me amó y se entregó a sí
mismo por mí?

Creer en el amor de Dios

Tenemos fe, por don de Dios, y por
ella sabemos que Dios es amor y que
ese amor se ha manifestado
máximamente en el amor de Jesús,
que murió por cada uno de nosotros,
se nos entrega en la Eucaristía y nos
acompaña en todo momento como
amigo y hermano. 

Por esto, verdaderamente, podemos
decir con san Josemaría esas tres
palabras que condensan un
pensamiento de san Pablo: omnia in
bonum! (cf. Rm 8, 28), pues queremos
amar a Dios, y para los que le aman
todas las cosas cooperan de algún
modo al bien, aunque no siempre lo
entendamos. 

Creer en el amor de Dios es tan
fundamental que san Juan resume



así la experiencia de los apóstoles en
el trato con Jesucristo: «nosotros
hemos conocido y creído en el amor
que Dios nos tiene» (1 Jn 4, 16). «La fe
cristiana es, por tanto, fe en el amor
pleno, en su poder eficaz, en su
capacidad de transformar el mundo
e iluminar el tiempo»[8]. 

El rostro de ese amor se nos
manifiesta en Jesucristo, en su
entrega por nosotros, para nuestra
salvación. El papa Francisco,
hablando de san Pedro, comenta que
quizá la más grande tentación del
demonio era insinuar en él «la idea
de no considerarse digno de ser
amigo de Jesucristo, porque le había
traicionado». 

Pero el Señor es fiel. «La amistad –
añade el Papa– posee esta gracia: que
un amigo que es más fiel puede, con
su fidelidad, hacer fiel al otro, que
quizá no lo es tanto. Y si se trata de
Jesús, Él tiene, más que nadie, el



poder de hacer fieles a sus
amigos»[9].

San Josemaría unía esa seguridad del
amor divino con el hondo sentido de
la filiación divina: «qué confianza,
qué descanso y qué optimismo os
dará, en medio de las dificultades,
sentiros hijos de un Padre, que todo
lo sabe y que todo lo puede»[10]. Sin
embargo, creyendo esto, tantas veces
nos ponemos nerviosos, nos
inquietamos ante las dificultades,
ante nuestros fallos y limitaciones,
ante las contrariedades, ante las
incomprensiones. 

Esto es humanamente lógico, pero es
señal de que aún no creemos
plenamente que, en todo momento,
Dios nos acompaña con un amor
infinito, que todo lo sabe y que todo
lo puede: Él es «interior intimo
meo»[11], más íntimo a mí que yo
mismo. «Vivir de la fe: esas palabras
que fueron luego tantas veces tema



de meditación para el apóstol Pablo,
se ven realizadas con creces en san
José. 

Su cumplimiento de la voluntad de
Dios no es rutinario ni formalista,
sino espontáneo y profundo. La ley
que vivía todo judío practicante no
fue para él un simple código ni una
recopilación fría de preceptos, sino
expresión de la voluntad de Dios
vivo. 

Por eso supo reconocer la voz del
Señor cuando se le manifestó
inesperada, sorprendente»[12]. Si
nos inquietamos demasiado, significa
que, en el fondo, la seguridad y la
paz –que todos naturalmente
deseamos– la ponemos de hecho, en
cierta medida, aún en nosotros
mismos: en que las cosas nos vayan
bien, en que la salud sea buena, en el
trabajo que nos conviene, en el
aprecio de los demás... incluso en el
apostolado.



¿Y Jesucristo? Aún tenemos ese
"pecado" del que solo el Espíritu
Santo nos puede, primero,
"convencer" (argüir), y luego curar
mediante la perfección de la caridad:
así creeremos plenamente en el
amor del Señor.

San Agustín comenta las palabras del
Señor en el evangelio de san Juan
afirmando que Dios pondrá en
nosotros el amor que necesitamos:
«[Jesús] dijo: "Él [el Espíritu Santo]
argüirá al mundo", como si dijera: Él
derramará la caridad en vuestros
corazones»[13]. 

La plenitud de la caridad es la
santidad, a la que solo llegaremos en
el Cielo. Con la gracia del Espíritu
Santo y nuestra generosa
correspondencia, ya en esta vida
podemos crecer más y más en la fe
que obra mediante la caridad. Para
este crecimiento, es preciso anclar



toda nuestra seguridad en el amor de
Dios.

Con la fuerza de la caridad

La fe en el amor de Jesucristo nos
conduce a un descanso lleno de amor
en la Trinidad Beatísima. Nada
mueve tanto a amar como el saberse
amado por ese Dios que nos quiere
hacer entrar en la corriente trinitaria
de su amor. Con la medida de
nuestro amor a Dios, con la fe en su
amor por todos y cada uno, amamos
a los demás viendo en ellos personas
amadas por Dios. 

Es la caridad la que da vida y fuerza
a las obras; sin caridad, las obras en
favor de los demás se reducen a un
altruismo o un egoísmo encubierto:
«aunque repartiera todos mis bienes,
y entregara mi cuerpo para dejarme
quemar, si no tengo caridad, de nada
me aprovecharía. 



La caridad es paciente, la caridad es
amable; no es envidiosa, no obra con
soberbia, no se jacta, no es
ambiciosa, no busca lo suyo, no se
irrita, no toma en cuenta el mal, no
se alegra por la injusticia, se
complace en la verdad; todo lo
aguanta, todo lo cree, todo lo espera,
todo lo soporta» (1 Cor 13, 4-7).

¿Cómo llegar a esa caridad? «No es
posible amar a la humanidad entera
–nosotros queremos a todas las
almas, y no rechazamos a nadie– si
no es desde la Cruz»[14]. 

Solo desde la Cruz es posible amar a
la humanidad entera. La cruz lleva a
olvidarse de sí mismo, lo que a su vez
no es posible sino por amor a Dios,
sabiéndonos amados por Él. «Un
mandamiento nuevo os doy: que os
améis unos a otros. Como yo os he
amado, amaos también unos a otros.
En esto conocerán todos que sois mis



discípulos, si os tenéis amor unos a
otros» (Jn 13, 34-35).

En los momentos en que
desaparecen los motivos humanos de
seguridad y alegría, es decisiva la fe
en el amor de Dios, un amor que solo
se ve con los ojos de la fe: «la
conciencia de la magnitud de la
dignidad humana –de modo
eminente, inefable, al ser
constituidos por la gracia en hijos de
Dios– junto con la humildad, forma
en el cristiano una sola cosa, ya que
no son nuestras fuerzas las que nos
salvan y nos dan la vida, sino el favor
divino. 

Es esta una verdad que no puede
olvidarse nunca, porque entonces el
endiosamiento se pervertiría y se
convertiría en presunción, en
soberbia y, más pronto o más tarde,
en derrumbamiento espiritual ante
la experiencia de la propia flaqueza y
miseria»[15].



Felicidad

Nuestro amor se apoya en la fe en el
amor divino. La libertad está
integrada en la fidelidad, puesto que
no hay perseverancia auténtica sin
amor. Solo por ese amor se mantiene
la fidelidad: «enamórate y no "le"
dejarás»[16]. Y con la fidelidad, la
alegría, también cuando se presenta
el sufrimiento físico o espiritual: con
la fe en el amor divino, «un hijo de
Dios, un cristiano que viva vida de fe,
puede sufrir y llorar: puede tener
motivos para dolerse; pero, para
estar triste, no»[17].

La "primera canonización" fue la del
buen ladrón. Unas pocas palabras del
Señor en la cruz, desde donde amaba
al mundo entero, dando su vida para
la salvación de todos los que
aceptarían la gracia, nos enseñan
que fidelidad rima con felicidad. «La
felicidad –decía san Josemaría– es
fidelidad al camino cristiano»[18]. 



En efecto, la fidelidad es un estar
siempre con Jesús y no dejarle
nunca. En el Cielo, viviremos ese
gran misterio de nuestra
divinización, seremos más
plenamente hijos en el Hijo.
Dirigiéndose al buen ladrón,
profetiza nuestro Señor: «hodie
mecum eris in paradiso» (Lc 23, 43):
estará ese mismo día con Jesús en el
paraíso. Paraíso es una palabra de
origen persa que significa jardín o
parque: está cargada de un sentido
de felicidad. De aquí que el Génesis
hable del jardín del Edén (cfr. Gn 2,
8). 

En boca de Jesús, anunciar al buen
ladrón el paraíso es también un
modo de decirle que le espera, a su
lado y de modo inmediato, la
felicidad. «Con San José, el cristiano
aprende lo que es ser de Dios y estar
plenamente entre los hombres,
santificando el mundo. Tratad a José
y encontraréis a Jesús. Tratad a José



y encontraréis a María, que llenó
siempre de paz el amable taller de
Nazaret»[19].

Texto: Guillaume Derville

Fotos: Ismael Martínez Sánchez

[1] Es Cristo que pasa, 42.

[2] San Josemaría, Carta 24-III-1931,
45.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica,
207.

[4] Ibid., 212.

[5] Ibid., 214.

[6] Es Cristo que pasa, 40.

[7] San Josemaría, Carta 24-III-1931,
45.

https://escriva.org/es/es-cristo-que-pasa/42/
https://escriva.org/es/cartas-1/68/
https://escriva.org/es/cartas-1/68/
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p1_sp.html#:~:text=a%20los%20hombres.-,207,-Al%20revelar%20su
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p1_sp.html#:~:text=a%20los%20hombres.-,207,-Al%20revelar%20su
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p1_sp.html#:~:text=Solo%20Dios%20ES-,212,-En%20el%20transcurso
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p1_sp.html#:~:text=verdad%20y%20amor-,214,-Dios%2C%20%22El%20que
https://escriva.org/es/es-cristo-que-pasa/40/
https://escriva.org/es/cartas-1/68/
https://escriva.org/es/cartas-1/68/


[8] Francisco, Lumen Fidei, 15.

[9] Francisco, Discurso, 2-III-2017.

[10] San Josemaría, Carta 9-I-1959,
60.

[11] San Agustín, Confessiones, III, 6.

[12] Es Cristo que pasa, 41.

[13] San Agustín, In Ioannis
Evangelium tractatus, 95, 1.

[14] San Josemaría, En diálogo con el
Señor.

[15] Es Cristo que pasa, 133.

[16] San Josemaría, Camino, 999.

[17] San Josemaría, «Las riquezas de
la fe», publicado en ABC, 2-XI-1969.

[18] San Josemaría, Amigos de Dios,
189.

[19] Es Cristo que pasa, 56.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html#:~:text=la%20fe%20cristiana-,15.,-%C2%AB%20Abrah%C3%A1n%20%5B%E2%80%A6%5D%20saltaba%20de
https://escriva.org/es/carta-29/60/
https://escriva.org/es/carta-29/60/
https://escriva.org/es/es-cristo-que-pasa/41/
https://escriva.org/es/en-dialogo-con-el-se%C3%B1or/
https://escriva.org/es/en-dialogo-con-el-se%C3%B1or/
https://escriva.org/es/es-cristo-que-pasa/133/
https://escriva.org/es/camino/999/
https://escriva.org/es/amigos-de-dios/189/
https://escriva.org/es/amigos-de-dios/189/
https://escriva.org/es/es-cristo-que-pasa/56/


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/san-jose-
fidelidad-renovada/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/san-jose-fidelidad-renovada/
https://opusdei.org/es-co/article/san-jose-fidelidad-renovada/
https://opusdei.org/es-co/article/san-jose-fidelidad-renovada/

	En la fiesta de san José: una fidelidad que se renueva
	Una fuerza que conquista el tiempo
	Dios es fiel
	Nuestra fidelidad se apoya en la fidelidad de Dios
	Dios es bueno
	Creer en el amor de Dios
	Con la fuerza de la caridad
	Felicidad


