
opusdei.org

¿Qué significa
santificar el trabajo?
Preguntas
frecuentes sobre el
Opus Dei

Al santificar su trabajo e
identificarse ahí con Cristo, el
cristiano necesariamente da
fruto —santifica a los demás
con su trabajo. El servicio a los
demás a través de la propia
profesión es el tema de este
editorial.

11/10/2016



Significa trabajar según el espíritu de
Jesucristo: trabajar bien, con calidad,
de acuerdo con la justicia y
respetando las leyes, con el fin de
amar a Dios y servir a los demás. De
ese modo se contribuye a santificar
el mundo desde dentro y a hacer
presente el Evangelio en todas las
actividades, tanto las que parecen
brillantes como las más humildes y
escondidas, porque delante de Dios
lo importante no es el éxito humano,
sino el amor que se pone en el
trabajo.

En la historia de la Iglesia y de la
humanidad, el espíritu que Dios hizo
ver a San Josemaría Escrivá de
Balaguer, en 1928, lleva consigo una
enseñanza nueva y antigua como el
Evangelio, con toda su fuerza
transformadora de los hombres y del
mundo.

La santificación del trabajo
profesional es semilla viva, capaz de



dar fruto de santidad en una
inmensa multitud de almas: para la
gran mayoría de los hombres, ser
santo supone santificar el propio
trabajo, santificarse en su trabajo,
y santificar a los demás con el
trabajo [1]. En esta frase gráfica —
afirmó el Prelado del Opus Dei en la
homilía del 7 de octubre de 2002, día
siguiente a la canonización de San
Josemaría—resumía el Fundador del
Opus Dei el núcleo del mensaje que
Dios le había confiado, para
recordarlo a los cristianos [2].

El Sembrador divino ha sembrado
esta semilla en las vidas de miles de
personas para que crezca y se
multiplique su fruto: el treinta por
uno, el sesenta por uno y el ciento por
uno [3]. Repasar con calma cada uno
de estos tres aspectos puede
constituir frecuentemente una trama
de diálogo con Dios en la oración.
¿Estoy santificando mi trabajo? ¿Me
estoy santificando en el trabajo?, es



decir, ¿me voy transformando en
otro Cristo a través de mi profesión?
¿Qué frutos de apostolado estoy
dando con mi trabajo?

Un hijo de Dios no ha de temer
hacerse estas preguntas sobre el
sentido último de su tarea. Más bien
ha de temer no hacérselas porque
correría el peligro de que la corriente
de sus días no acabase de encontrar
el cauce hacia el verdadero fin,
disipando sus fuerzas en actividades
dispersas, como regueros estériles.

EN UNIDAD VITAL

Esos tres aspectos en los que san
Josemaría resume el espíritu de
santificación del trabajo, se
encuentran intrínsecamente unidos,
como en una espiga de trigo lo están
la raíz, el tallo y el grano que es su
fruto.

El primero — santificar el trabajo :
hacer santa la actividad de trabajar



realizándola por amor a Dios, con la
mayor perfección que cada uno
pueda lograr, para ofrecerla en
unión con Cristo—, es el más básico y
como la raíz de los demás.

El segundo — santificarse en el
trabajo — es, en cierto modo,
consecuencia del anterior. Quien
procura santificar el trabajo,
necesariamente se santifica: es decir,
permite que el Espíritu Santo le
santifique, identificándole cada vez
más con Cristo. Sin embargo, lo
mismo que en una planta no basta
regar la raíz, sino que también hay
que cuidar el tallo para que crezca
derecho, y a veces ponerle un apoyo
—un rodrigón— para que no lo
quiebre el viento, o protegerlo de los
animales y de las plagas... Así
también hay que poner muchos
medios para identificarse con Cristo
en el trabajo: oración, sacramentos y
medios de formación, con los que se
van cultivando las virtudes



cristianas. Gracias a esas virtudes se
fortalece también la misma raíz y
resulta cada vez más connatural
santificar el trabajo.

Con el tercero — santificar con el
trabajo — ocurre algo semejante.
Ciertamente se puede considerar
como una consecuencia de los otros
dos, pues al santificar su trabajo e
identificarse ahí con Cristo, el
cristiano necesariamente da fruto —
santifica a los demás con su trabajo
—, según las palabras del Señor: El
que permanece en mí y yo en él, ése da
mucho fruto [4]. Esto no significa que
un cristiano se pueda despreocupar
de dar fruto, como si éste surgiese
espontáneamente de la raíz y del
tallo.

En la santificación del trabajo, los
tres aspectos están vitalmente unidos
entre sí, de modo que unos influyen
en otros. Quien no buscara santificar
a los demás con su trabajo,



preocupándose sólo de santificar el
suyo, en realidad no lo estaría
santificando. Sería como la higuera
estéril, que tanto desagradó a Jesús
porque, aún teniendo raíces y hojas,
carecía de fruto [5]. De hecho, un
buen índice de la rectitud de
intención, con la que debéis
realizar vuestro trabajo
profesional es precisamente el
modo en que aprovecháis las
relaciones sociales o de amistad,
que nacen al desempeñar la
profesión, para acercar a Dios esas
almas [6].

Vamos a considerar ahora con más
detalle este último aspecto de la
santificación del trabajo, que de
algún modo da a conocer los otros
dos, como los frutos manifiestan la
planta y la raíz. Por sus frutos los
conoceréis [7], dice el Señor.

«EGO ELEGI VOS ET POSUI VOS...»



Si se considera el propio trabajo
profesional con simple visión
humana, seguramente se pensará
que uno se encuentra allí como
resultado de diversas circunstancias
—capacidades y preferencias,
obligaciones y casualidades, etc.—
que le han llevado a realizar esa
tarea y no otra. Un cristiano ha de
mirar las cosas con más profundidad
y altura, con un sentido sobrenatural
que le haga descubrir ahí la llamada
personal de Dios a la santidad y al
apostolado.

Lo que parecía una situación
vulgarmente fortuita adquiere
entonces sentido de misión, y se
comienza a estar de un modo nuevo
en el mismo sitio donde ya se
estaba[8]. No ya como quien ha caído
por caso en ese lugar, sino como
quien ha sido enviado allí por Cristo. 
Yo os he elegido, y os he destinado
para que vayáis y deis fruto, y vuestro
fruto permanezca [9]. El lugar de



trabajo, el ambiente profesional en el
que cada uno se encuentra, es su
campo de apostolado, la tierra
apropiada en la que sembrar y
cultivar la buena semilla de Cristo.
La promesa de Jesús no puede fallar:
cuando se procura santificar el
propio trabajo y santificarse en él,
siempre hay fruto apostólico.

Es preciso, sin embargo, no dejarse
llevar por las apariencias. El Señor
advierte también que el Padre
celestial poda al que ya produce, 
para que dé más fruto [10]. Obra de
este modo porque quiere bendecir
aún más a sus hijos. Los poda para
mejorarles, aunque la podadura sea
dolorosa. Muchas veces consiste en
dificultades que Él permite para
purificar el alma, quitando lo que
sobra. En ocasiones, por ejemplo,
desaparece la ilusión humana por el
propio trabajo, y se ha de realizar a
contrapelo, por un amor sin más
complacencia que la de agradar a



Dios; otras veces es una dificultad
económica seria, que quizá Dios
permite para que sigamos poniendo
todos los medios humanos, pero con
más confianza filial en Él, como Jesús
nos enseña [11], sin dejarnos
dominar por la tristeza y el agobio
del futuro. Otras, en fin, se trata de
un fracaso profesional, de esos que
pueden hundir a quienes trabajan
sólo con miras humanas y que, en
cambio, elevan sobre la Cruz a los
que desean corredimir con Cristo. La
poda lleva frecuentemente consigo
que los frutos se retrasen, que no se
vean los frutos apostólicos del
trabajo.

En todo caso, sería un error
confundir esta situación con aquella
otra a la que también se refiere Jesús
en una parábola: Un hombre tenía
una higuera plantada en su viña y fue
a buscar en ella fruto y no lo
encontró; entonces dijo al viñador:
"Mira, hace tres años que vengo a



buscar fruto en esta higuera sin
encontrarlo; córtala, ¿para qué va a
ocupar terreno en balde?" [12]. Es el
caso de quien no da fruto apostólico
en su trabajo a causa de su
comodidad y poltronería, del
aburguesamiento y de estar
pendiente sólo o principalmente de sí
mismo. Entonces la ausencia de fruto
no es sólo aparente. No hay fruto
porque no hay generosidad, ni
empeño, ni sacrificio; en último
término, porque falta buena
voluntad.

Cristo mismo nos enseña a distinguir
las situaciones por los signos. 
Aprended de la higuera esta parábola:
cuando sus ramas están ya tiernas y
brotan las hojas, sabéis que está cerca
el verano [13]. A quienes el Señor
poda, parece que no llevan fruto,
pero están llenos de vida. Su amor a
Dios tiene otras señales evidentes,
como la delicadeza en el cuidado de
los tiempos de oración, la caridad



con todos, el empeño perseverante
en poner todos los medios humanos
y sobrenaturales en el apostolado...:
signos tan inconfundibles como los
brotes tiernos de la higuera,
mensajeros de los frutos que llegarán
a su tiempo. En realidad, están
santificando a otras almas con su
tarea profesional porque todo
trabajo que es oración, es
apostolado [14]. El trabajo
convertido en oración alcanza
efectivamente de Dios una lluvia de
gracias que fructifica en muchos
corazones.

Los otros, en cambio, ni dan fruto ni
están en camino de darlo. Pero aún
están vivos y pueden cambiar, si
quieren. No les faltarán los cuidados
que Dios les envía, escuchando los
ruegos de sus amigos, como los del
viñador que le pedía por la higuera: 
Señor, déjala también este año hasta
que cave a su alrededor y eche
estiércol, por si produce fruto; si no,



ya la cortarás [15]. Siempre es
posible salir de esa situación de
esterilidad apostólica de algún modo
voluntaria. Siempre es hora de
convertirse y de dar mucho fruto,
con la gracia divina. Que tu vida no
sea una vida estéril. —Sé útil. —
Deja poso. —Ilumina con la
luminaria de tu fe y de tu amor...
[16]. Y sólo entonces se llena de
sentido la labor profesional, aparece
todo el atractivo de su belleza y surge
un entusiasmo nuevo, hasta entonces
desconocido. Un entusiasmo como el
de San Pedro después de obedecer el
mandato de Jesús: ¡Mar adentro! [17],
y escuchar, tras la pesca milagrosa, la
promesa de un fruto de otro orden e
importancia: No temas; desde ahora
serás pescador de hombres [18].

En nuestra vida se pueden presentar
las dos situaciones anteriores, en
unos momentos la primera y en otros
la segunda. Externamente quizá
coincidan en que no se ven los frutos



apostólicos del propio trabajo
profesional, pero no es difícil saber si
responde a la una o a la otra. Basta
ser sinceros en la oración. Responder
con claridad a la siguiente pregunta:
¿estoy poniendo todos los medios a
mi alcance para santificar a los
demás con el trabajo, o me
desentiendo y me conformo con
poco, pudiendo realmente hacer
mucho más? ¿quiero a los que
trabajan conmigo? ¿trato de
servirlos? Y siempre, buscar la ayuda
exigente en la dirección espiritual.
Este es el camino de la santidad y de
la fecundidad apostólica.

COMO BRASA ENCENDIDA

Transformar la profesión en medio
de apostolado es parte esencial del
espíritu de santificación del trabajo,
y señal de que, efectivamente, se está
santificando. Santidad y apostolado
son inseparables, como el amor a
Dios y a los demás por Dios.



Tú has de comportarte como una
brasa encendida, que pega fuego
donde quiera que esté; o, por lo
menos, procura elevar la
temperatura espiritual de los que
te rodean, llevándoles a vivir una
intensa vida cristiana [19]. El
trabajo profesional es lugar natural
en el que nos encontramos, como las
brasas en el brasero. Ahí deben
realizarse estas palabras de San
Josemaría, de modo que las personas
que nos rodean reciban el calor de la
caridad de Cristo. Se trata de dar
ejemplo de serenidad, de sonreír, de
saber escuchar y comprender, de
mostrarse servicial.

Cualquiera debería poder percibir a
nuestro lado el influjo de alguien que
eleva el tono del ambiente porque —
junto a la competencia profesional—
el espíritu de servicio, la lealtad, la
amabilidad, la alegría, y el empeño
por superar los propios defectos, no
pasan desapercibidos.



Todo eso forma parte del prestigio
profesional que han de cultivar
quienes desean atraer a los demás a
Cristo. El prestigio profesional de un
cristiano no se deriva del simple
realizar técnicamente bien el trabajo.
Es un prestigio humano, tejido de
virtudes informadas por la caridad.
De este modo, el trabajo profesional
—sea el que sea— se convierte en
un candelero que ilumina a
vuestros colegas y amigos[20]. Sin
caridad, en cambio, no puede haber
prestigio profesional cristiano, no al
menos el que Dios pide, el anzuelo
de pescador de hombres [21]e
instrumento de apostolado. Sin
caridad no es posible atraer las
almas a Dios, porque Dios es
amor[22]. Vale la pena remarcarlo:
un buen profesional, eficaz y
competente, si no procura vivir no ya
la justicia sino la caridad, no tendrá
el prestigio profesional propio de un
hijo de Dios.



El prestigio, de todas formas, no es
fin sino medio: medio para acercar
las almas a Dios con la palabra
conveniente (...) mediante un
apostolado que he llamado alguna
vez de amistad y de confidencia
[23]. Conscientes de que, junto con la
filiación divina, hemos recibido por
el Bautismo una participación en el
sacerdocio de Cristo y, por tanto, el
triple oficio de santificar, enseñar y
guiar a otros, tenemos un título para
entrar en la vida de los demás, para
llegar a ese trato profundo de
amistad y confidencia con todos los
que sea posible, en el amplio campo
que comprenden las relaciones
profesionales.

Este campo no se reduce a las
personas que trabajan en el mismo
lugar o que tienen una edad
semejante, sino que se extiende a
todas aquellas con las que, de un
modo u otro, se puede tomar
contacto con ocasión del trabajo. El



cristiano buscará oportunidades
para convivir, para poder hablar a
solas, fomentando el trato: una
comida, un rato de deporte, un
paseo. Habrá, pues, que dedicar
tiempo a los demás, ser asequible,
sabiendo encontrar el momento
oportuno. Hemos de dar lo que
recibimos, enseñar lo que
aprendemos; hacer partícipes a los
demás —sin engreimiento, con
sencillez— de ese conocimiento del
amor de Cristo. Al realizar cada uno
vuestro trabajo, al ejercer vuestra
profesión en la sociedad, podéis y
debéis convertir vuestra ocupación
en una tarea de servicio [24].

ORIENTAR LA SOCIEDAD

Con el trabajo profesional —cada
uno con el suyo—, los cristianos
pueden contribuir eficazmente a
orientar la entera sociedad con el
espíritu de Cristo. Más aún, el trabajo
santificado es necesariamente



santificador de la sociedad, porque
hecho así, ese trabajo humano, por
humilde e insignificante que
parezca la tarea, contribuye a
ordenar cristianamente las
realidades temporales [25].

En este sentido, san Josemaría
escribió en Forja : Esfuérzate para
que las instituciones y las
estructuras humanas, en las que
trabajas y te mueves con pleno
derecho de ciudadano, se
conformen con los principios que
rigen una concepción cristiana de
la vida. Así, no lo dudes, aseguras a
los hombres los medios para vivir
de acuerdo con su dignidad, y
facilitarás a muchas almas que,
con la gracia de Dios, puedan
responder personalmente a la
vocación cristiana[26].

Poner en práctica seriamente las
normas de moral profesional propias
de cada trabajo, es una exigencia



básica y fundamental en esta labor
apostólica. Pero hay que aspirar
además a difundirlas, haciendo lo
posible para que otros las conozcan y
las vivan. No cabe la excusa de que
es poco lo que uno puede hacer en
un ambiente en el que han arraigado
costumbres inmorales. Del mismo
modo que esas costumbres son
consecuencia de la acumulación de
pecados personales, sólo
desaparecerán como fruto del
empeño en poner práctica
personalmente las virtudes cristianas
[27]. Muchas veces será necesario
pedir consejo. En la oración y en los
sacramentos el trabajador
encontrará la fortaleza, cuando haga
falta, para mostrar con los hechos
que ama la verdad sobre todas las
cosas, a costa, si es necesario, del
propio empleo.

«Desde que el 7 de agosto de 1931,
durante la celebración de la Santa
Misa, resonaron en su alma las



palabras de Jesús: cuando sea
levantado de la tierra, atraeré a
todos hacia mí ( Jn 12, 32), Josemaría
Escrivá comprendió más claramente
que la misión de los bautizados
consiste en elevar la Cruz de Cristo
sobre toda realidad humana, y sintió
surgir de su interior la apasionante
llamada a evangelizar todos los
ambientes»[28]. Este ideal de
orientar la sociedad con el espíritu
cristiano es realizable, no es un
sueño inútil [29].

San Josemaría —afirmaba Juan Pablo
II el día de la canonización—
«continúa recordándoos la necesidad
de no dejaros atemorizar ante una
cultura materialista, que amenaza
con disolver la identidad más
genuina de los discípulos de Cristo.
Le gustaba reiterar con vigor que la
fe cristiana se opone al conformismo
y a la inercia interior» [30].



El Señor previene de un peligro: dice
que llegará un tiempo en que al
desbordarse la iniquidad, se enfriará
la caridad de muchos [31]. Los
cristianos, avisados por sus palabras,
en lugar de desanimarnos por la
abundancia de mal —también por las
propias miserias— reaccionaremos
con humildad y confianza en Dios,
acudiendo a la intercesión de Santa
María. Sabemos que todas las cosas
cooperan para el bien de los que aman
a Dios [32].

Javier López [1]San Josemaría, 
Conversaciones , n. 55. Cfr. Es Cristo
que pasa , nn. 45, 122.

[2]Mons. Javier Echevarría, Homilía
en la misa de acción de gracias por la
canonización de san Josemaría , 7-
X-2002.

[3]Mc 4, 20.

[4]Jn 15, 5.



[5]Mt 21, 19.

[6]San Josemaría, Carta 15-X-1948 , n.
18, cit. por Mons. Javier Echevarría, 
Carta Pastoral, 2-X-2011, n. 34
(https://opusdei.org/art.php?
p=45670).

[7]Mt 7, 16.

[8]Cfr. Santo Tomás, S.Th . I, q. 43, a.
1, c.

[9]Jn 15, 16.

[10]Jn 15, 2.

[11]Cfr. Mt 6, 31-34.

[12]Lc 13, 6-7.

[13]Mt 24, 32.

[14]San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 10.

[15]Lc 13, 8-9.

[16]San Josemaría, Camino , n. 1.

https://opusdei.org/art.php?p=45670
https://opusdei.org/art.php?p=45670


[17]Lc 5, 4.

[18]Ibid . 5, 10.

[19]San Josemaría, Forja , n. 570.

[20]San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 61.

[21]Camino , n. 372.

[22]1 Jn 3, 8.

[23]San Josemaría, Carta 24-III-1930 ,
n. 11, cit. por Luis Ignacio Seco, La
Herencia de Mons. Escrivá de
Balaguer , Madrid, Palabra, 1986.

[24]San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 166.

[25]San Josemaría, Conversaciones ,
n. 10.

[26]San Josemaría, Forja , 718.

[27]Cfr. Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Reconciliatio et paenitentia , 2-



XII-1984, n. 16; Litt. enc. Centesimus
annus , 1-V-1991, n. 38.

[28]Juan Pablo II, Homilía en la
canonización de San Josemaría 6-
X-2002.

[29]San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 183.

[30]Juan Pablo II, ibid .

[31]Mt 24, 12.

[32]Rm 8, 28.

Otros textos sobre el TRABAJO.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/que-significa-
santificar-el-trabajo-2/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ssec.php?a=4939
https://opusdei.org/es-co/article/que-significa-santificar-el-trabajo-2/
https://opusdei.org/es-co/article/que-significa-santificar-el-trabajo-2/
https://opusdei.org/es-co/article/que-significa-santificar-el-trabajo-2/

	¿Qué significa santificar el trabajo? Preguntas frecuentes sobre el Opus Dei

