opusdei.org

Carta Apostolica
“Misericordia et
Misera”

Publicamos el libro electrénico
de la Carta Apostolica del Papa
Francisco que ha escrito al final
del Jubileo Extraordinario de la
Misericordia. Disponible en los
formatos PDF, ePub y Mobi.

21/11/2016

PDF » Carta Apostdlica “Misericordia
et Misera”

Mobi » Carta Apostdlica
“Misericordia et Misera”


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/misericordia-et-misera.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/misericordia-et-misera.pdf
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/misericordia-et-misera.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/misericordia-et-misera.mobi

ePub » Carta Apostdlica
“Misericordia et Misera”

KRk

Francisco a cuantos leeran esta
Carta Apostodlica misericordia y
paz

Misericordia et misera son las dos
palabras que san Agustin usa para
comentar el encuentro entre Jesusy
la adultera (cf. Jn 8,1-11). No podia
encontrar una expresion mas bella 'y
coherente que esta para hacer
comprender el misterio del amor de
Dios cuando viene al encuentro del
pecador: «Quedaron solo ellos dos: la
miserable y la misericordia»[1].
Cuanta piedad y justicia divina hay
en este episodio. Su ensefianza viene
a iluminar la conclusion del Jubileo
Extraordinario de la Misericordia e
indica, ademas, el camino que
estamos llamados a seguir en el
futuro.


https://multimedia.opusdei.org/epub/es/misericordia-et-misera.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/misericordia-et-misera.epub

1. Esta pagina del Evangelio puede
ser asumida, con todo derecho, como
imagen de lo que hemos celebrado
en el Afio Santo, un tiempo rico de
misericordia, que pide ser siempre
celebrada y vivida en nuestras
comunidades. En efecto, la
misericordia no puede ser un
paréntesis en la vida de la Iglesia,
sino que constituye su misma
existencia, que manifiesta y hace
tangible la verdad profunda del
Evangelio. Todo se revela en la
misericordia; todo se resuelve en el
amor misericordioso del Padre.

Una mujer y Jesus se encuentran.
Ella, adultera y, segun la Ley, juzgada
merecedora de la lapidacion; él, que
con su predicacion y el don total de si
mismo, que lo llevara hasta la cruz,
ha devuelto la ley mosaica a su
genuino proposito originario. En el
centro no aparece la ley y la justicia
legal, sino el amor de Dios que sabe
leer el corazon de cada persona, para



comprender su deseo mas recondito,
y que debe tener el primado sobre
todo. En este relato evangélico, sin
embargo, no se encuentran el pecado
y el juicio en abstracto, sino una
pecadora y el Salvador. Jesus ha
mirado a los ojos a aquella mujer y
ha leido su corazon: alli ha
reconocido el deseo de ser
comprendida, perdonada y liberada.
La miseria del pecado ha sido
revestida por la misericordia del
amor. Por parte de Jesus, ningin
juicio que no esté marcado por la
piedad y la compasion hacia la
condicion de la pecadora. A quien
queria juzgarla y condenarla a
muerte, Jesus responde con un
silencio prolongado, que ayuda a que
la voz de Dios resuene en las
conciencias, tanto de la mujer como
de sus acusadores. Estos dejan caer
las piedras de sus manos y se van
uno a uno (cf. /n8,9). Y después de
ese silencio, Jesus dice: «<Mujer,
cdonde estan tus acusadores?



¢Ninguno te ha condenado? [...]
Tampoco yo te condeno. Anda, y en
adelante no peques mas» (vv. 10-11).
De este modo la ayuda a mirar el
futuro con esperanza y a estar lista
para encaminar nuevamente su vida;
de ahora en adelante, si lo querra,
podra «caminar en la caridad» (cf. Ef
5,2). Una vez que hemos sido
revestidos de misericordia, aunque
permanezca la condicion de
debilidad por el pecado, esta
debilidad es superada por el amor
que permite mirar mas alla y vivir de
otra manera.

2. Jesus lo habia ensefiado con
claridad en otro momento cuando,
invitado a comer por un fariseo, se le
habia acercado una mujer conocida
por todos como pecadora (cf. Lc
7,36-50). Ella habia ungido con
perfume los pies de Jesus, los habia
bafiado con sus lagrimas y secado
con sus cabellos (cf. vv. 37-38). A la
reaccion escandalizada del fariseo,



Jesus responde: «Sus muchos
pecados han quedado perdonados,
porque ha amado mucho, pero al que
poco se le perdona, ama poco» (v.
47).

Elperdon es el signo mas visible del
amor del Padre, que Jesus ha querido
revelar a lo largo de toda su vida. No
existe pagina del Evangelio que
pueda ser sustraida a este imperativo
del amor que llega hasta el perdon.
Incluso en el ultimo momento de su
vida terrena, mientras estaba siendo
crucificado, Jesus tiene palabras de
perdon: «Padre, perdonalos porque
no saben lo que hacen» (Lc 23,34).

Nada de cuanto un pecador
arrepentido coloca delante de la
misericordia de Dios queda sin el
abrazo de su perddn. Por este
motivo, ninguno de nosotros puede
poner condiciones a la misericordia;
ella sera siempre un acto de
gratuidad del Padre celeste, un amor



incondicionado e inmerecido. No
podemos correr el riesgo de
oponernos a la plena libertad del
amor con el cual Dios entra en la
vida de cada persona.

La misericordia es esta accion
concreta del amor que, perdonando,
transforma y cambia la vida. Asi se
manifiesta su misterio divino. Dios es
misericordioso (cf. Ex 34,6), su
misericordia dura por siempre (cf.
Sal 136), de generacion en
generacion abraza a cada persona
que se confia a él y la transforma,
dandole su misma vida.

3. Cuanta alegria ha brotado en el
corazon de estas dos mujeres, la
adultera y la pecadora. El perdon ha
hecho que se sintieran al fin mas
libres y felices que nunca. Las
lagrimas de vergiienza y de dolor se
han transformado en la sonrisa de
quien se sabe amado. La
misericordia suscita alegria porque



el corazon se abre a la esperanza de
una vida nueva. La alegria del
perdon es dificil de expresar, pero se
trasparenta en nosotros cada vez que
la experimentamos. En su origen esta
el amor con el cual Dios viene a
nuestro encuentro, rompiendo el
circulo del egoismo que nos
envuelve, para hacernos también a
nosotros instrumentos de
misericordia.

Qué significativas son, también para
nosotros, las antiguas palabras que
guiaban a los primeros cristianos:
«Revistete de alegria, que encuentra
siempre gracia delante de Diosy
siempre le es agradable, y
compldacete en ella. Porque todo
hombre alegre obra el bien, piensa el
bien y desprecia la tristeza [...]
Vivirdn en Dios cuantos alejen de si
la tristeza y se revistan de toda
alegria»[2]. Experimentar la
misericordia produce alegria. No
permitamos que las aflicciones y



preocupaciones nos la quiten; que
permanezca bien arraigada en
nuestro corazon y nos ayude a mirar
siempre con serenidad la vida
cotidiana.

En una cultura frecuentemente
dominada por la técnica, se
multiplican las formas de tristeza y
soledad en las que caen las personas,
entre ellas muchos jovenes. En
efecto, el futuro parece estar en
manos de la incertidumbre que
impide tener estabilidad. De ahi
surgen a menudo sentimientos de
melancolia, tristeza y aburrimiento
que lentamente pueden conducir a la
desesperacion. Se necesitan testigos
de la esperanza y de la verdadera
alegria para deshacer las quimeras
que prometen una felicidad facil con
paraisos artificiales. El vacio
profundo de muchos puede ser
colmado por la esperanza que
llevamos en el corazon y por la
alegria que brota de ella. Hay mucha



necesidad de reconocer la alegria
que se revela en el corazon que ha
sido tocado por la misericordia.
Hagamos nuestras, por tanto, las
palabras del Apostol: «Estad siempre
alegres en el Sefior» (Flp 4,4;cf. 1 Ts
5,16).

4. Hemos celebrado un Afio intenso,
en el que la gracia de la misericordia
se nos ha dado en abundancia. Como
un viento impetuoso y saludable, la
bondad y la misericordia se han
esparcido por el mundo entero. Y
delante de esta mirada amorosa de
Dios, que de manera tan prolongada
se ha posado sobre cada uno de
nosotros, no podemos permanecer
indiferentes, porque ella cambia la
vida.

Sentimos la necesidad, ante todo, de
dar gracias al Sefior y decirle: «Has
sido bueno, Sefor, con tu tierra [...].
Has perdonado la culpa de tu
pueblo» (Sal 85,2-3). Asi es: Dios ha



destruido nuestras culpas y ha
arrojado nuestros pecados a lo hondo
del mar (cf. Mi 7,19); no los recuerda
mas, se los ha echado a la espalda (cf.
Is 38,17); como dista el oriente del
ocaso, asi aparta de nosotros
nuestros pecados (cf. Sal 103,12).

En este Afio Santo la Iglesia ha sabido
ponerse a la escucha y ha
experimentado con gran intensidad
la presencia y cercania del Padre,
que mediante la obra del Espiritu
Santo le ha hecho mas evidente el
don y el mandato de Jesus sobre el
perdon. Ha sido realmente una
nueva visita del Sefior en medio de
nosotros. Hemos percibido como su
soplo vital se difundia por la Iglesia vy,
una vez mas, sus palabras han
indicado la mision: «Recibid el
Espiritu Santo, a quienes les
perdonéis los pecados, les quedan
perdonados; a quienes se 1os
retengais, les quedan retenidos» (Jn
20,22-23).



5. Ahora, concluido este Jubileo, es
tiempo de mirar hacia adelante y de
comprender como seguir viviendo
con fidelidad, alegria y entusiasmo,
la riqueza de la misericordia divina.
Nuestras comunidades continuaran
con vitalidad y dinamismo la obra de
la nueva evangelizacion en la
medida en que la «conversion
pastoral», que estamos llamados a
vivir[3], se plasme cada dia, gracias a
la fuerza renovadora de la
misericordia. No limitemos su
accion; no hagamos entristecer al
Espiritu, que siempre indica nuevos
senderos para recorrer y llevar a
todos el Evangelio que salva.

En primer lugar estamos llamados a
celebrar la misericordia. Cuanta
riqueza contiene la oracion de la
Iglesia cuando invoca a Dios como
Padre misericordioso. En la liturgia,
la misericordia no solo se evoca con
frecuencia, sino que se recibe y se
vive. Desde el inicio hasta el final de



la celebracion eucaristica, la
misericordia aparece varias veces en
el didlogo entre la asamblea orante y
el corazdn del Padre, que se alegra
cada vez que puede derramar su
amor misericordioso. Después de la
suplica de perdodn inicial, con la
invocacion «Sefior, ten piedad»,
somos inmediatamente confortados:
«Dios omnipotente tenga
misericordia de nosotros, perdone
nuestros pecados y nos lleve a la vida
eterna». Con esta confianza la
comunidad se reune en la presencia
del Sefior, especialmente en el dia
santo de la resurreccion. Muchas
oraciones «colectas» se refieren al
gran don de la misericordia. En el
periodo de Cuaresma, por ejemplo,
oramos diciendo: «Sefior, Padre de
misericordia y origen de todo bien,
qué aceptas el ayuno, la oracion y la
limosna como remedio de nuestros
pecados; mira con amor a tu pueblo
penitente y restaura con tu
misericordia a los que estamos



hundidos bajo el peso de las
culpas»[4]. Después nos sumergimos
en la gran plegaria eucaristica con el
prefacio que proclama: «Porque tu
amor al mundo fue tan
misericordioso que no sélo nos
enviaste como redentor a tu propio
Hijo, sino que en todo lo quisiste
semejante al hombre, menos en el
pecado»[5]. Ademas, la plegaria
eucaristica cuarta es un himno a la
misericordia de Dios: «Compadecido,
tendiste la mano a todos, para que te
encuentre el que te busca». «Ten
misericordia de todos nosotros»[6],
es la suplica apremiante que realiza
el sacerdote, para implorar la
participacion en la vida eterna.
Después del Padrenuestro, el
sacerdote prolonga la plegaria
invocando la paz y la liberacion del
pecado gracias a la «ayuda de su
misericordia». Y antes del signo de la
paz, que se da como expresion de
fraternidad y de amor reciproco a la
luz del perdon recibido, €l ora de



nuevo diciendo: «No tengas en
cuenta nuestros pecados, sino la fe
de tu Iglesia»[7]. Mediante estas
palabras, pedimos con humilde
confianza el don de la unidad y de la
paz para la santa Madre Iglesia. La
celebracion de la misericordia divina
culmina en el Sacrificio eucaristico,
memorial del misterio pascual de
Cristo, del que brota la salvacion
para cada ser humano, para la
historia y para el mundo entero. En
resumen, cada momento de la
celebracion eucaristica esta referido
a la misericordia de Dios.

En toda la vida sacramental la
misericordia se nos da en
abundancia. Es muy relevante el
hecho de que la Iglesia haya querido
mencionar explicitamente la
misericordia en la formula de los dos
sacramentos llamados «de sanacion»,
es decir, laReconciliaciony la Uncion
de los enfermos. La formula de la
absolucion dice: «Dios, Padre



misericordioso, que reconcilié
consigo al mundo por la muerte y la
resurreccion de su Hijo y derrama el
Espiritu Santo para la remision de los
pecados, te conceda, por el ministerio
de la Iglesia, el perdon y la paz»[8]; y
la de la Uncion reza asi: «Por esta
santa Uncion y por su bondadosa
misericordia, te ayude el Sefior con la
gracia del Espiritu Santo»[9]. Asi, en
la oracion de la Iglesia la referencia a
la misericordia, lejos de ser
solamente parenética, es altamente
performativa, es decir que, mientras
la invocamos con fe, nos viene
concedida; mientras la confesamos
viva y real, nos transforma
verdaderamente. Este es un aspecto
fundamental de nuestra fe, que
debemos conservar en toda su
originalidad: antes que el pecado,
tenemos la revelacion del amor con
el que Dios ha creado el mundo y los
seres humanos. El amor es el primer
acto con el que Dios se da a conocer y
viene a nuestro encuentro. Por tanto,



abramos el corazon a la confianza de
ser amados por Dios. Su amor nos
precede siempre, nos acomparia y
permanece junto a nosotros a pesar
de nuestro pecado.

6. En este contexto, la escucha de la
Palabra de Dios asume también un
significado particular. Cada domingo,
la Palabra de Dios es proclamada en
la comunidad cristiana para que el
dia del Sefior se ilumine con la luz
que proviene del misterio
pascual[10]. En la celebraciéon
eucaristica asistimos a un verdadero
dialogo entre Dios y su pueblo. En la
proclamacion de las lecturas biblicas,
se recorre la historia de nuestra
salvacion como una incesante obra
de misericordia que se nos anuncia.
Dios sigue hablando hoy con
nosotros como sus amigos, se
«entretiene» con nosotros[11], para
ofrecernos su compariia y
mostrarnos el sendero de la vida. Su
Palabra se hace intérprete de



nuestras peticiones y
preocupaciones, y es también
respuesta fecunda para que podamos
experimentar concretamente su
cercania. Qué importante es la
homilia, en la que «la verdad va de la
mano de la belleza y del bien»[12],
para que el corazon de los creyentes
vibre ante la grandeza de la
misericordia. Recomiendo mucho la
preparacion de la homilia y el
cuidado de la predicacion. Ella sera
tanto mas fructuosa, cuanto mas
haya experimentado el sacerdote en
si mismo la bondad misericordiosa
del Sefior. Comunicar la certeza de
que Dios nos ama no es un ejercicio
retérico, sino condiciéon de
credibilidad del propio sacerdocio.
Vivir la misericordia es el camino
seguro para que ella llegue a ser
verdadero anuncio de consolacion y
de conversion en la vida pastoral. La
homilia, como también la catequesis,
ha de estar siempre sostenida por



este corazon palpitante de la vida
cristiana.

7. La Biblia es la gran historia que
narra las maravillas de la
misericordia de Dios. Cada una de
sus paginas esta impregnada del
amor del Padre que desde la creacion
ha querido imprimir en el universo
los signos de su amor. El Espiritu
Santo, a través de las palabras de los
profetas y de los escritos
sapienciales, ha modelado la historia
de Israel con el reconocimiento de la
ternura y de la cercania de Dios, a
pesar de la infidelidad del pueblo. La
vida de Jesus y su predicacion
marcan de manera decisiva la
historia de la comunidad cristiana,
que entiende la propia mision como
respuesta al mandato de Cristo de ser
instrumento permanente de su
misericordia y de su perdon (cf. Jn
20,23). Por medio de la Sagrada
Escritura, que se mantiene viva
gracias a la fe de la Iglesia, el Sefior



continda hablando a su Esposa y le
indica los caminos a seguir, para que
el Evangelio de la salvacion llegue a
todos. Deseo vivamente que la
Palabra de Dios se celebre, se
conozca y se difunda cada vez mas,
para que nos ayude a comprender
mejor el misterio del amor que brota
de esta fuente de misericordia. Lo
recuerda claramente el Apostol:
«Toda Escritura es inspirada por Dios
y ademas util para ensefiar, para
arguir, para corregir, para educar en
la justicia» (2 Tm 3,16).

Seria oportuno que cada comunidad,
en un domingo del Afio liturgico,
renovase su compromiso en favor de
la difusion, conocimiento y
profundizacion de la Sagrada
Escritura: un domingo dedicado
enteramente a la Palabra de Dios
para comprender la inagotable
riqueza que proviene de ese didlogo
constante de Dios con su pueblo.
Habria que enriquecer ese momento



con iniciativas creativas, que animen
a los creyentes a ser instrumentos
vivos de la transmision de la Palabra.
Ciertamente, entre esas iniciativas
tendra que estar la difusion mas
amplia de la lectio divina, para que, a
traveés de la lectura orante del texto
sagrado, la vida espiritual se
fortalezca y crezca. La lectio divina
sobre los temas de la misericordia
permitird comprobar cuanta riqueza
hay en el texto sagrado, que leido a la
luz de la entera tradicion espiritual
de la Iglesia, desembocara
necesariamente en gestos y obras
concretas de caridad[13].

8. La celebracion de la misericordia
tiene lugar de modo especial en el
Sacramento de la Reconciliacion. Es el
momento en el que sentimos el
abrazo del Padre que sale a nuestro
encuentro para restituirnos de nuevo
la gracia de ser sus hijos. Somos
pecadores y cargamos con el peso de
la contradiccion entre lo que



queremos hacer y lo que, en cambio,
hacemos (cf. Rm 7,14-21); la gracia,
sin embargo, nos precede siempre y
adopta el rostro de la misericordia
que se realiza eficazmente con la
reconciliacion y el perdon. Dios hace
que comprendamos su inmenso
amor justamente ante nuestra
condicion de pecadores. La gracia es
mas fuerte y supera cualquier
posible resistencia, porque el amor
todo lo puede (cf. 1 Co 13,7).

En el Sacramento del Perdon, Dios
muestra la via de la conversion hacia
él, y nos invita a experimentar de
nuevo su cercania. Es un perdon que
se obtiene, ante todo, empezando por
vivir la caridad. Lo recuerda también
el apostol Pedro cuando escribe que
«el amor cubre la multitud de los
pecados» (1 Pe 4,8). Solo Dios
perdona los pecados, pero quiere que
también nosotros estemos dispuestos
a perdonar a los demas, como él
perdona nuestras faltas: «Perdona



nuestras ofensas, como también
nosotros perdonamos a los que nos
ofenden» (Mt 6,12). Qué tristeza cada
vez que nos quedamos encerrados en
nosotros mismos, incapaces de
perdonar. Triunfa el rencor, la rabia,
la venganza; la vida se vuelve infeliz
y se anula el alegre compromiso por
la misericordia.

9. Una experiencia de gracia que la
Iglesia ha vivido con mucho fruto a
lo largo del Afio jubilar ha sido
ciertamente el servicio de los
Misioneros de la Misericordia. Su
accion pastoral ha querido
evidenciar que Dios no pone ningun
limite a cuantos lo buscan con
corazon contrito, porque sale al
encuentro de todos, como un Padre.
He recibido muchos testimonios de
alegria por el renovado encuentro
con el Sefior en el Sacramento de la
Confesion. No perdamos la
oportunidad de vivir también la fe
como una experiencia de



reconciliacion. «Reconciliaos con
Dios» (2 Co 5,20), esta es la invitacién
que el Apostol dirige también hoy a
cada creyente, para que descubra la
potencia del amor que transforma en
una «criatura nueva» (2 Co 5,17).

Doy las gracias a cada Misionero de
la Misericordia por este inestimable
servicio de hacer fructificar la gracia
del perdon. Este ministerio
extraordinario, sin embargo, no
cesara con la clausura de la Puerta
Santa. Deseo que se prolongue
todavia, hasta nueva disposicion,
como signo concreto de que la gracia
del Jubileo siga siendo viva y eficaz, a
lo largo y ancho del mundo. Sera
tarea del Pontificio Consejo para la
Promocion de la Nueva
Evangelizacion acompafiar durante
este periodo a los Misioneros de la
Misericordia, como expresion directa
de mi solicitud y cercania, y
encontrar las formas mas coherentes



para el ejercicio de este precioso
ministerio.

10. A los sacerdotes renuevo la
invitacion a prepararse con mucho
esmero para el ministerio de la
Confesion, que es una verdadera
mision sacerdotal. Os agradezco de
corazon vuestro servicio y os pido
que seais acogedores con
todos;testigos de la ternura paterna,
a pesar de la gravedad del pecado;
solicitos en ayudar a reflexionar
sobre el mal cometido; claros a la
hora de presentar los principios
morales; disponibles para acompanar
a los fieles en el camino penitencial,
siguiendo el paso de cada uno con
paciencia; prudentes en el
discernimiento de cada caso
concreto; generosos en el momento
de dispensar el perdon de Dios. Asi
como Jesus ante la mujer adultera
opto por permanecer en silencio
para salvarla de su condena a
muerte, del mismo modo el sacerdote



en el confesionario tenga también un
corazon magnanimo, recordando
que cada penitente lo remite a su
propia condicion personal: pecador,
pero ministro de la misericordia.

11. Me gustaria que todos
meditaramos las palabras del
Apostol, escritas hacia el final de su
vida, en las que confiesa a Timoteo
de haber sido el primero de los
pecadores, «por esto precisamente se
compadecié de mi» (1 Tm 1,16). Sus
palabras tienen una fuerza
arrebatadora para hacer que
también nosotros reflexionemos
sobre nuestra existencia y para que
veamos como la misericordia de Dios
actua para cambiar, convertir y
transformar nuestro corazon: «Doy
gracias a Cristo Jesus, Sefior nuestro,
que me hizo capaz, se fio de mi y me
confid este ministerio, a mi, que
antes era un blasfemo, un
perseguidor y un insolente. Pero Dios



tuvo compasion de mi» (1 Tm
1,12-13).

Por tanto, recordemos siempre con
renovada pasion pastoral las
palabras del Apodstol: «Dios nos
reconcilié consigo por medio de
Cristo y nos encargo el ministerio de
la reconciliacion» (2 Co 5,18). Con
vistas a este ministerio, nosotros
hemos sido los primeros en ser
perdonados; hemos sido testigos en
primera persona de la universalidad
del perdon. No existe ley ni precepto
que pueda impedir a Dios volver a
abrazar al hijo que regresa a él
reconociendo que se ha equivocado,
pero decidido a recomenzar desde el
principio. Quedarse solamente en la
ley equivale a banalizar la fe y la
misericordia divina. Hay un valor
propedéutico en la ley (cf. Ga 3,24),
cuyo fin es la caridad (cf. 1 Tm 1,5).
El cristiano esta llamado a vivir la
novedad del Evangelio, «la ley del
Espiritu que da la vida en Cristo



Jesus» (Rm 8,2). Incluso en los casos
mas complejos, en los que se siente la
tentacion de hacer prevalecer una
justicia que deriva soélo de las
normas, se debe creer en la fuerza
que brota de la gracia divina.

Nosotros, confesores, somos testigos
de tantas conversiones que suceden
delante de nuestros ojos. Sentimos la
responsabilidad de gestos y palabras
que toquen lo mas profundo del
corazon del penitente, para que
descubra la cercania y ternura del
Padre que perdona. No arruinemos
esas ocasiones con comportamientos
que contradigan la experiencia de la
misericordia que se busca.
Ayudemos, mas bien, a iluminar el
ambito de la conciencia personal con
el amor infinito de Dios (cf. 1 Jn 3,20).

El Sacramento de la Reconciliacion
necesita volver a encontrar su puesto
central en la vida cristiana; por esto
se requieren sacerdotes que pongan



su vida al servicio del «ministerio de
la reconciliacién» (2 Co 5,18), para
que a nadie que se haya arrepentido
sinceramente se le impida acceder al
amor del Padre, que espera su
retorno, y a todos se les ofrezca la
posibilidad de experimentar la
fuerza liberadora del perdon.

Una ocasion propicia puede ser la
celebracion de la iniciativa 24 horas
para el Sefior en la proximidad del IV
Domingo de Cuaresma, que ha
encontrado un buen consenso en las
didcesis y sigue siendo como una
fuerte llamada pastoral para vivir
intensamente el Sacramento de la
Confesion.

12. En virtud de esta exigencia, para
que ningun obstaculo se interponga
entre la peticion de reconciliacion y
el perddon de Dios, de ahora en
adelante concedo a todos los
sacerdotes, en razon de su
ministerio, la facultad de absolver a



quienes hayan procurado el pecado
de aborto. Cuanto habia concedido
de modo limitado para el periodo
jubilar[14], lo extiendo ahora en el
tiempo, no obstante cualquier cosa
en contrario. Quiero enfatizar con
todas mis fuerzas que el aborto es un
pecado grave, porque pone fin a una
vida humana inocente. Con la misma
fuerza, sin embargo, puedo y debo
afirmar que no existe ningun pecado
que la misericordia de Dios no pueda
alcanzar y destruir, alli donde
encuentra un corazon arrepentido
que pide reconciliarse con el Padre.
Por tanto, que cada sacerdote sea
guia, apoyo y alivio a la hora de
acompaiiar a los penitentes en este
camino de reconciliacion especial.

En el Afio del Jubileo habia
concedido a los fieles, que por
diversos motivos frecuentan las
iglesias donde celebran los
sacerdotes de la Fraternidad San Pio
X, la posibilidad de recibir valida y



licitamente la absolucion
sacramental de sus pecados[15]. Por
el bien pastoral de estos fieles, y
confiando en la buena voluntad de
sus sacerdotes, para que se pueda
recuperar con la ayuda de Dios, la
plena comunion con la Iglesia
Catdlica, establezco por decision
personal que esta facultad se
extienda mas alla del periodo jubilar,
hasta nueva disposicion, de modo
que a nadie le falte el signo
sacramental de la reconciliacion a
través del perdon de la Iglesia.

13. La misericordia tiene también el
rostro de la consolacion. «Consolad,
consolad a mi pueblo» (Is 40,1), son
las sentidas palabras que el profeta
pronuncia también hoy, para que
llegue una palabra de esperanza a
cuantos sufren y padecen. No nos
dejemos robar nunca la esperanza
que proviene de la fe en el Sefior
resucitado. Es cierto, a menudo
pasamos por duras pruebas, pero



jamas debe decaer la certeza de que
el Sefior nos ama. Su misericordia se
expresa también en la cercania, en el
afecto y en el apoyo que muchos
hermanos y hermanas nos ofrecen
cuando sobrevienen los dias de
tristeza y afliccion. Enjugar las
lagrimas es una accion concreta que
rompe el circulo de la soledad en el
que con frecuencia terminamos
encerrados.

Todos tenemos necesidad de
consuelo, porque ninguno es inmune
al sufrimiento, al dolor y a la
incomprension. Cuanto dolor puede
causar una palabra rencorosa, fruto
de la envidia, de los celos y de la
rabia. Cuanto sufrimiento provoca la
experiencia de la traicion, de la
violencia y del abandono; cuanta
amargura ante la muerte de los seres
queridos. Sin embargo, Dios nunca
permanece distante cuando se viven
estos dramas. Una palabra que da
animo, un abrazo que te hace sentir



comprendido, una caricia que hace
percibir el amor, una oracion que
permite ser mas fuerte..., son todas
expresiones de la cercania de Dios a
través del consuelo ofrecido por los
hermanos.

A veces también el silencio es de gran
ayuda; porque en algunos momentos
no existen palabras para responder a
los interrogantes del que sufre. La
falta de palabras, sin embargo, se
puede suplir por la compasion del
que esta presente y cercano, del que
ama y tiende la mano. No es cierto
que el silencio sea un acto de
rendicion, al contrario, es un
momento de fuerza y de amor. El
silencio también pertenece al
lenguaje de la consolacion, porque se
transforma en una obra concreta de
solidaridad y union con el
sufrimiento del hermano.

14. En un momento particular como
el nuestro, caracterizado por la crisis



de la familia, entre otras, es
importante que llegue una palabra
de gran consuelo a nuestras familias.
El don del matrimonio es una gran
vocacion a la que, con la gracia de
Cristo, hay que corresponder en el
amor generoso, fiel y paciente. La
belleza de la familia permanece
inmutable, a pesar de numerosas
sombras y propuestas alternativas:
«El gozo del amor que se vive en las
familias es también el jubilo de la
Iglesia»[16]. El sendero de la vida
lleva a que un hombre y una mujer
se encuentren, se amen y se
prometan fidelidad por siempre
delante de Dios, a menudo se
interrumpe por el sufrimiento, la
traicion y la soledad. La alegria de
los padres por el don de los hijos no
es inmune a las preocupaciones con
respecto a su crecimiento y
formacion, y para que tengan un
futuro digno de ser vivido con
intensidad.



La gracia del Sacramento del
Matrimonio no sdlo fortalece a la
familia para que sea un lugar
privilegiado en el que se viva la
misericordia, sino que compromete a
la comunidad cristiana, y con ella a
toda la accion pastoral, para que se
resalte el gran valor propositivo de la
familia. De todas formas, este Afio
jubilar nos ha de ayudar a reconocer
la complejidad de la realidad
familiar actual. La experiencia de la
misericordia nos hace capaces de
mirar todas las dificultades humanas
con la actitud del amor de Dios, que
no se cansa de acogery
acompaiar[17].

No podemos olvidar que cada uno
lleva consigo el peso de la propia
historia que lo distingue de cualquier
otra persona. Nuestra vida, con sus
alegrias y dolores, es algo unico e
irrepetible, que se desenvuelve bajo
la mirada misericordiosa de Dios.
Esto exige, sobre todo de parte del



sacerdote, un discernimiento
espiritual atento, profundo y
prudente para que cada uno, sin
excluir a nadie, sin importar la
situacion que viva, pueda sentirse
acogido concretamente por Dios,
participar activamente en la vida de
la comunidad y ser admitido en ese
Pueblo de Dios que, sin descanso,
camina hacia la plenitud del reino de
Dios, reino de justicia, de amor, de
perdon y de misericordia.

15. El momento de la muerte reviste
una importancia particular. La
Iglesia siempre ha vivido este
dramatico transito a la luz de la
resurreccion de Jesucristo, que ha
abierto el camino de la certeza en la
vida futura. Tenemos un gran reto
que afrontar, sobre todo en la cultura
contemporanea que, a menudo,
tiende a banalizar la muerte hasta el
punto de esconderla o considerarla
una simple ficcion. La muerte en
cambio se ha de afrontar y preparar



como un paso doloroso e ineludible,
pero lleno de sentido: como el acto de
amor extremo hacia las personas que
dejamos y hacia Dios, a cuyo
encuentro nos dirigimos. En todas las
religiones el momento de la muerte,
asi como el del nacimiento, esta
acompaifiado de una presencia
religiosa. Nosotros vivimos la
experiencia de las exequias como una
plegaria llena de esperanza por el
alma del difunto y como una ocasion
para ofrecer consuelo a cuantos
sufren por la ausencia de la persona
amada.

Estoy convencido de la necesidad de
que, en la accion pastoral animada
por la fe viva, los signos litargicos y
nuestras oraciones sean expresion de
la misericordia del Sefior. Es él
mismo quien nos da palabras de
esperanza, porque nada ni nadie
podran jamas separarnos de su amor
(cf. Rm 8,35). La participacion del
sacerdote en este momento significa



un acompafnamiento importante,
porque ayuda a sentir la cercania de
la comunidad cristiana en los
momentos de debilidad, soledad,
incertidumbre y llanto.

16. Termina el Jubileo y se cierra la
Puerta Santa. Pero la puerta de la
misericordia de nuestro corazon
permanece siempre abierta, de par
en par. Hemos aprendido que Dios se
inclina hacia nosotros (cf. Os 11,4)
para que también nosotros podamos
imitarlo inclinandonos hacia los
hermanos. La nostalgia que muchos
sienten de volver a la casa del Padre,
que esta esperando su regreso, esta
provocada también por el testimonio
sincero y generoso que algunos dan
de la ternura divina. La Puerta Santa
que hemos atravesado en este Afio
jubilar nos ha situado en la via de la
caridad, que estamos llamados a
recorrer cada dia con fidelidad y
alegria. El camino de la misericordia
es el que nos hace encontrar a tantos



hermanos y hermanas que tienden la
mano esperando que alguien la
aferre y poder asi caminar juntos.

Querer acercarse a Jesus implica
hacerse projimo de los hermanos,
porque nada es mas agradable al
Padre que un signo concreto de
misericordia. Por su misma
naturaleza, la misericordia se hace
visible y tangible en una accion
concreta y dindmica. Una vez que se
la ha experimentado en su verdad,
no se puede volver atras: crece
continuamente y transforma la vida.
Es verdaderamente una nueva
creacion que obra un corazon nuevo,
capaz de amar en plenitud, y purifica
los ojos para que sepan ver las
necesidades mas ocultas. Qué
verdaderas son las palabras con las
que la Iglesia ora en la Vigilia
Pascual, después de la lectura que
narra la creacion: «Oh Dios, que con
accion maravillosa creaste al hombre



y con mayor maravilla lo redimiste».
[18]

La misericordia renueva y redime,
porque es el encuentro de dos
corazones: el de Dios, que sale al
encuentro, y el del hombre. Mientras
este se va encendiendo, aquel lo va
sanando: el corazon de piedra es
transformado en corazon de carne
(cf. Ez 36,26), capaz de amar a pesar
de su pecado. Es aqui donde se
descubre que es realmente una
«nueva creatura» (cf. Ga 6,15): soy
amado, luego existo; he sido
perdonado, entonces renazco a una
vida nueva; he sido
«misericordiado», entonces me
convierto en instrumento de
misericordia.

17. Durante el Afio Santo,
especialmente en los «viernes de la
misericordia», he podido darme
cuenta de cuanto bien hay en el
mundo. Con frecuencia no es



conocido porque se realiza
cotidianamente de manera discreta y
silenciosa. Aunque no llega a ser
noticia, existen sin embargo tantos
signos concretos de bondad y ternura
dirigidos a los mas pequerios e
indefensos, a los que estan mas solos
y abandonados. Existen personas
que encarnan realmente la caridad y
que llevan continuamente la
solidaridad a los mas pobres e
infelices. Agradezcamos al Sefior el
don valioso de estas personas que,
ante la debilidad de la humanidad
herida, son como una invitacion para
descubrir la alegria de hacerse
projimo. Con gratitud pienso en los
numerosos voluntarios que con su
entrega de cada dia dedican su
tiempo a mostrar la presencia y
cercania de Dios. Su servicio es una
genuina obra de misericordia y hace
que muchas personas se acerquen a
la Iglesia.



18. Es el momento de dejar paso a la
fantasia de la misericordia para dar
vida a tantas iniciativas nuevas, fruto
de la gracia. La Iglesia necesita
anunciar hoy esos «muchos otros
signos» que Jesus realizo y que «no
estan escritos» (Jn 20,30), de modo
que sean expresion elocuente de la
fecundidad del amor de Cristo y de la
comunidad que vive de él. Han
pasado mas de dos mil afios y, sin
embargo, las obras de misericordia
siguen haciendo visible la bondad de
Dios.

Todavia hay poblaciones enteras que
sufren hoy el hambre y la sed, y
despiertan una gran preocupacion
las imagenes de nifios que no tienen
nada para comer. Grandes masas de
personas siguen emigrando de un
pais a otro en busca de alimento,
trabajo, casa y paz. La enfermedad,
en sus multiples formas, es una
causa permanente de sufrimiento
que reclama socorro, ayuda y



consuelo. Las carceles son lugares en
los que, con frecuencia, las
condiciones de vida inhumana
causan sufrimientos, en ocasiones
graves, que se afladen a las penas
restrictivas. El analfabetismo esta
todavia muy extendido, impidiendo
que nifios y nifias se formen,
exponiéndolos a nuevas formas de
esclavitud. La cultura del
individualismo exasperado, sobre
todo en Occidente, hace que se
pierda el sentido de la solidaridad y
la responsabilidad hacia los demas.
Dios mismo sigue siendo hoy un
desconocido para muchos; esto
representa la mas grande de las
pobrezas y el mayor obstaculo para
el reconocimiento de la dignidad
inviolable de la vida humana.

Con todo, las obras de misericordia
corporales y espirituales constituyen
hasta nuestros dias una prueba de la
incidencia importante y positiva de
la misericordia como valor social.



Ella nos impulsa a ponernos manos a
la obra para restituir la dignidad a
millones de personas que son
nuestros hermanos y hermanas,
llamados a construir con nosotros
una «ciudad fiable».[19]

19. En este Afio Santo se han
realizado muchos signos concretos
de misericordia. Comunidades,
familias y personas creyentes han
vuelto a descubrir la alegria de
compartir y la belleza de la
solidaridad. Y aun asi, no basta. El
mundo sigue generando nuevas
formas de pobreza espiritual y
material que atentan contra la
dignidad de las personas. Por este
motivo, la Iglesia debe estar siempre
atenta y dispuesta a descubrir
nuevas obras de misericordia y
realizarlas con generosidad y
entusiasmo.

Esforcémonos entonces en concretar
la caridad y, al mismo tiempo, en



iluminar con inteligencia la practica
de las obras de misericordia. Esta
posee un dinamismo inclusivo
mediante el cual se extiende en todas
las direcciones, sin limites. En este
sentido, estamos llamados a darle un
rostro nuevo a las obras de
misericordia que conocemos de
siempre. En efecto, la misericordia se
excede; siempre va mas alla, es
fecunda. Es como la levadura que
hace fermentar la masa (cf. Mt 13,33)
y como un granito de mostaza que se
convierte en un arbol (cf. Lc 13,19).

Pensemos solamente, a modo de
ejemplo, en la obra de misericordia
corporal de vestir al desnudo (cf. Mt
25,36.38.43.44). Ella nos transporta a
los origenes, al jardin del Edén,
cuando Adan y Eva se dieron cuenta
de que estaban desnudos y, sintiendo
que el Sefior se acercaba, les dio
vergienza y se escondieron (cf. Gn
3,7-8). Sabemos que el Sefior los
castigo; sin embargo, él «hizo tunicas



de piel para Adan y su mujer, y los
vistio» (Gn 3,21). La vergienza quedo
superada y la dignidad fue
restablecida.

Miremos fijamente también a Jesus
en el Golgota. El Hijo de Dios esta
desnudo en la cruz; su tinica ha sido
echada a suerte por los soldados y
estd en sus manos (cf. Jn 19,23-24); él
ya no tiene nada. En la cruz se revela
de manera extrema la solidaridad de
Jesus con todos los que han perdido
la dignidad porque no cuentan con lo
necesario. Si la Iglesia esta llamada a
ser la «tunica de Cristo»[20] para
revestir a su Senor, del mismo modo
ha de empefiarse en ser solidaria con
aquellos que han sido despojados,
para que recobren la dignidad que
les han sido despojada. «Estuve
desnudo y me vestisteis» (Mt 25,36)
implica, por tanto, no mirar para
otro lado ante las nuevas formas de
pobreza y marginacion que impiden
a las personas vivir dignamente.



No tener trabajo y no recibir un
salario justo; no tener una casa o una
tierra donde habitar; ser
discriminados por la fe, la raza, la
condicion social...: estas, y muchas
otras, son situaciones que atentan
contra la dignidad de la persona,
frente a las cuales la accion
misericordiosa de los cristianos
responde ante todo con la vigilancia
y la solidaridad. Cuantas son las
situaciones en las que podemos
restituir la dignidad a las personas
para que tengan una vida mas
humana. Pensemos solamente en los
nifios y nifias que sufren violencias
de todo tipo, violencias que les roban
la alegria de la vida. Sus rostros
tristes y desorientados estan
impresos en mi mente; piden que les
ayudemos a liberarse de las
esclavitudes del mundo
contemporaneo. Estos nifios son los
jovenes del mafiana; ¢como los
estamos preparando para vivir con
dignidad y responsabilidad? ¢ Con



qué esperanza pueden afrontar su
presente y su futuro?

El cardcter social de la misericordia
obliga a no quedarse inmoviles y a
desterrar la indiferencia y la
hipocresia, de modo que los planes 'y
proyectos no queden sélo en letra
muerta. Que el Espiritu Santo nos
ayude a estar siempre dispuestos a
contribuir de manera concreta y
desinteresada, para que la justicia 'y
una vida digna no sean solo palabras
bonitas, sino que constituyan el
compromiso concreto de todo el que
quiere testimoniar la presencia del
reino de Dios.

20. Estamos llamados a hacer que
crezca una cultura de la misericordia,
basada en el redescubrimiento del
encuentro con los demas: una
cultura en la que ninguno mire al
otro con indiferencia ni aparte la
mirada cuando vea el sufrimiento de
los hermanos. Las obras de



misericordia son «artesanales»:
ninguna de ellas es igual a otra;
nuestras manos las pueden modelar
de mil modos, y aunque sea unico el
Dios que las inspira y unica la
«materia» de la que estan hechas, es
decir la misericordia misma, cada
una adquiere una forma diversa.

Las obras de misericordia tocan
todos los aspectos de la vida de una
persona. Podemos llevar a cabo una
verdadera revolucion cultural a
partir de la simplicidad de esos
gestos que saben tocar el cuerpo y el
espiritu, es decir la vida de las
personas. Es una tarea que la
comunidad cristiana puede hacer
suya, consciente de que la Palabra
del Sefior la llama siempre a salir de
la indiferencia y del individualismo,
en el que se corre el riesgo de caer
para llevar una existencia comoda y
sin problemas. «A los pobres los
tenéis siempre con vosotros» (Jn
12,8), dice Jesus a sus discipulos. No



hay excusas que puedan justificar
una falta de compromiso cuando
sabemos que él se ha identificado
con cada uno de ellos.

La cultura de la misericordia se va
plasmando con la oracion asidua,
con la ddcil apertura a la accion del
Espiritu Santo, la familiaridad con la
vida de los santos y la cercania
concreta a los pobres. Es una
invitacion apremiante a tener claro
donde tenemos que comprometernos
necesariamente. La tentacion de
quedarse en la «teoria sobre la
misericordia» se supera en la medida
que esta se convierte en vida
cotidiana de participacion y
colaboracion. Por otra parte, no
deberiamos olvidar las palabras con
las que el apdstol Pablo, narrando su
encuentro con Pedro, Santiago y
Juan, después de su conversion, se
refiere a un aspecto esencial de su
mision y de toda la vida cristiana:
«Nos pidieron que nos acordaramos



de los pobres, lo cual he procurado
cumplir» (Ga 2,10). No podemos
olvidarnos de los pobres: es una
invitacion hoy mas que nunca actual,
que se impone en razon de su
evidencia evangélica.

21. Que la experiencia del Jubileo
grabe en nosotros las palabras del
apostol Pedro: «L.os que antes erais
no compadecidos, ahora sois objeto
de compasién» (1 P 2,10). No
guardemos solo para nosotros cuanto
hemos recibido; sepamos
compartirlo con los hermanos que
sufren, para que sean sostenidos por
la fuerza de la misericordia del
Padre. Que nuestras comunidades se
abran hasta llegar a todos los que
viven en su territorio, para que
llegue a todos, a través del testimonio
de los creyentes, la caricia de Dios.

Este es el tiempo de la misericordia.
Cada dia de nuestra vida esta
marcado por la presencia de Dios,



que guia nuestros pasos con el poder
de la gracia que el Espiritu infunde
en el corazon para plasmarlo y
hacerlo capaz de amar. Es el tiempo
de la misericordiapara todos y cada
uno, para que nadie piense que esta
fuera de la cercania de Dios y de la
potencia de su ternura. Es el tiempo
de la misericordia, para que los
débiles e indefensos, los que estan
lejos y solos sientan la presencia de
hermanos y hermanas que los
sostienen en sus necesidades. Es el
tiempo de la misericordia, para que
los pobres sientan la mirada de
respeto y atencion de aquellos que,
venciendo la indiferencia, han
descubierto lo que es fundamental
en la vida. Es el tiempo de la
misericordia, para que cada pecador
no deje de pedir perdon y de sentir la
mano del Padre que acoge y abraza
siempre.

Alaluz del «Jubileo de las personas
socialmente excluidas», mientras en



todas las catedrales y santuarios del
mundo se cerraban las Puertas de la
Misericordia, intui que, como otro
signo concreto de este Afio Santo
extraordinario, se debe celebrar en
toda la Iglesia, en el XXXIII Domingo
del Tiempo Ordinario, la Jornada
mundial de los pobres. Sera la
preparacion mas adecuada para vivir
la solemnidad de Jesucristo, Rey del
Universo, el cual se ha identificado
con los pequerios y los pobres, y nos
juzgara a partir de las obras de
misericordia (cf. Mt 25,31-46). Sera
una Jornada que ayudara a las
comunidades y a cada bautizado a
reflexionar como la pobreza esta en
el corazdn del Evangelio y sobre el
hecho que, mientras Lazaro esté
echado a la puerta de nuestra casa
(cf. Lc 16,19-21), no podra haber
justicia ni paz social. Esta Jornada
constituird también una genuina
forma de nueva evangelizacion (cf.
Mt 11,5), con la que se renueve el
rostro de la Iglesia en su accion



perenne de conversion pastoral, para
ser testimonio de la misericordia.

22. Que los ojos misericordiosos de la
Santa Madre de Dios estén siempre
vueltos hacia nosotros. Ella es la
primera en abrir camino y nos
acompaifia cuando damos testimonio
del amor. La Madre de Misericordia
acoge a todos bajo la proteccion de su
manto, tal y como el arte la ha
representado a menudo. Confiemos
en su ayuda materna y sigamos su
constante indicacion de volver los
0jos a Jesus, rostro radiante de la
misericordia de Dios.

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
20 de noviembre, Solemnidad de
Jesucristo, Rey del Universo, del Afio
del Serior 2016, cuarto de pontificado.

FRANCISCO




[1] In Io. Ev. tract. 33,5.
[2] Pastor de Hermas, 42, 1-4.

[3] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium,
24 noviembre 2013, 27: AAS 105
(2013), 1031.

[4]Misal Romano, 111 Domingo de
Cuaresma.

[51Ibid., Prefacio VII dominical del
Tiempo Ordinario.

[6]1Ibid., Plegaria eucaristica II.
[71Ibid., Rito de la comunion.
[8]Ritual de la Penitencia, n. 102.

[9]Ritual de la Uncion y de la pastoral
de enfermos, n. 143.

[10] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 106.

[11] Cf. Id. Const. dogm. Dei Verbum,
2.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html

[12] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
24 noviembre 2013, 142: AAS 105
(2013), 1079.

[13] Cf. Benedicto XVI, Exhort. ap.
postsin. Verbum Domini, 30
septiembre 2010, 86-87: AAS 102
(2010), 757-760.

[14] Cf. Carta con la que se concede la
indulgencia con ocasion del Jubileo
Extraordinario de la Misericordia, 1
septiembre 2015: L’Osservatore
Romano ed. Espariola, 4 de
septiembre de 2015, 3-4

[15] Cf. ibid.

[16] Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia, 19 marzo 2016, 1.

[17] Cf. ibid., 291-300.

[18]Misal Romano, Vigilia Pascual,
Oracion después de la Primera
Lectura.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html

[19] Carta. enc. Lumen fidei, 29 junio
2013, 50: AAS 105 (2013), 589.

[20] Cf. Cipriano, La unidad de la
Iglesia catdlica, 7.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/papa-
francisco-misericordia-et-misera-carta-
apostolica/ (19/12/2025)


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-misericordia-et-misera-carta-apostolica/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-misericordia-et-misera-carta-apostolica/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-misericordia-et-misera-carta-apostolica/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-misericordia-et-misera-carta-apostolica/

	Carta Apostólica “Misericordia et Misera”

