
opusdei.org

Viaje apostólico del
Papa Francisco a
Malta

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostólico
a Malta (2-3 de abril de 2022).

03/04/2022

36° viaje apostólico internacional, en
el que el Sucesor de Pedro
confirmará en la fe a los habitantes
de la isla, llegada y puerta de
esperanza para muchos migrantes,
en la que Pablo comenzó su labor
evangelizadora tras un naufragio,



como se relata en los Hechos de los
Apóstoles.

Malta, en el extremo sur de Europa,
se prepara para acoger al tercer Papa
de su historia. Después de San Juan
Pablo II, que visitó la República de
Malta en dos ocasiones en 1990 y
2001, y de Benedicto XVI en 2010, el
Papa Francisco visitará ahora el
archipiélago el próximo sábado y
domingo. Un viaje muy deseado por
el Pontífice, ya anunciado para mayo
de 2020, luego aplazado por la
pandemia y que estará
inevitablemente marcado por la
guerra de Ucrania y el incesante flujo
de refugiados que huyen de los
bombardeos.

Sábado, 2 de abril de 2022

- Encuentro con las autoridades y el
Cuerpo Diplomático en la Sala del



Consejo Supremo del Palacio del
Gran Maestre en La Valeta.

- Encuentro de oración en el
Santuario Nacional de "Ta' Pinu",
Gozo

Domingo, 3 de abril de 2022

- Visita a la Gruta de San Pablo en la
Basilíca de San Pablo de Rabat

- Santa Misa en la Plaza de los
Graneros, Floriana

- Ángelus

- Encuentro con los migrantes en el
Centro para Migrantes “Giovanni
XXIII Peace Lab” de Hal Far

Sábado, 2 de abril de 2022

Encuentro con las autoridades y el
Cuerpo Diplomático en la Sala del



Consejo Supremo del Palacio del
Gran Maestre en La Valeta

Señor Presidente de la República,

miembros del gobierno y del Cuerpo
diplomático,

distinguidas autoridades religiosas y
civiles,

insignes representantes de la
sociedad y del mundo de la cultura,

señoras y señores:

Los saludo cordialmente y agradezco
al señor Presidente las amables
palabras que me ha dirigido en
nombre de todos los ciudadanos.
Vuestros antepasados ofrecieron
hospitalidad al apóstol Pablo cuando
se dirigía a Roma, tratándolo a él y a
sus compañeros de viaje con «una
cordialidad fuera de lo común» (Hch
28,2); ahora, viniendo de Roma, yo
también experimento la cálida



acogida de los malteses, tesoro que se
transmite en este país de generación
en generación.

Por su posición, Malta puede ser
definida el corazón del Mediterráneo.
Pero no sólo por su posición: el
entramado de acontecimientos
históricos y el encuentro de los
pueblos hacen de estas islas, desde
milenios, un centro de vitalidad y de
cultura, de espiritualidad y de
belleza, una encrucijada que ha
sabido acoger y armonizar influjos
provenientes de muchas partes. Esta
diversidad de influencias hace
pensar en la variedad de vientos que
caracterizan al país. No es casual que
en las antiguas representaciones
cartográficas del Mediterráneo la
rosa de los vientos se colocara a
menudo cerca de la isla de Malta.
Quisiera tomar prestada
precisamente esa imagen de la rosa
de los vientos, que posiciona las
corrientes de aire en base a los



cuatro puntos cardinales, para
delinear cuatro influencias
esenciales para la vida social y
política de este país.

Los vientos que prevalentemente
soplan en las islas malteses son del
noroeste. El norte evoca Europa, en
particular la casa de la Unión
Europea, edificada para que allí viva
una gran familia unida en la
salvaguardia de la paz. Unidad y paz
son los dones que el pueblo maltés
pide a Dios cada vez que entona el
himno nacional. La oración escrita
por Dun Karm Psaila, en efecto, dice:
«Concede, Dios omnipotente,
sabiduría y misericordia a los que
gobiernan, salud a los que trabajan, y
asegura al pueblo maltés la unidad y
la paz». La paz sigue a la unidad y
brota de ella. Esto recuerda la
importancia de trabajar juntos, de
anteponer la cohesión a toda
división, de afianzar las raíces y los
valores compartidos que han forjado



la singularidad de la sociedad
maltesa.

Pero para garantizar una buena
convivencia social, no basta con
consolidar el sentido de pertenencia,
sino que hay que reforzar los
fundamentos de la vida común, que
se basa en el derecho y la legalidad.
La honestidad, la justicia, el sentido
del deber y la transparencia son
pilares esenciales de una sociedad
civilmente desarrollada. Que el
compromiso para extirpar la
ilegalidad y la corrupción sea, por
tanto, fuerte como el viento que,
soplando desde el norte, barre las
costas del país. Y que se cultiven
siempre la legalidad y la
transparencia, que permiten
erradicar la delincuencia y la
criminalidad, unidas por el hecho de
que no actúan a la luz del sol.

La casa europea, que se compromete
a promover los valores de la justicia



y de la equidad social, también está
en primera línea para salvaguardar
la casa más amplia, la de la creación.
El ambiente en el que vivimos es un
regalo del cielo, como lo reconoce el
himno nacional, pidiéndole a Dios
que mire la belleza de esta tierra,
madre adornada con la más alta luz.
Es cierto, en Malta, donde la
luminosidad del paisaje alivia las
dificultades, la creación se muestra
como el don que, en medio de las
pruebas de la historia y de la vida,
recuerda la belleza de habitar la
tierra. Por eso, hay que protegerla de
la avidez voraz, de la codicia del
dinero y de la especulación edilicia,
que no sólo afectan el paisaje, sino el
futuro. En cambio, el cuidado del
ambiente y la justicia social preparan
el porvenir, y son excelentes caminos
para que los jóvenes se apasionen
por la buena política, sustrayéndolos
a las tentaciones del desinterés y de
la falta de compromiso.



El viento del norte a menudo se
mezcla con el que sopla del oeste.
Este país europeo, particularmente
en su juventud, comparte, en efecto,
los estilos de vida y de pensamiento
occidentales. De esto proceden
grandes bienes —pienso, por
ejemplo, en los valores de la libertad
y de la democracia—, pero también
riesgos que es necesario vigilar, para
que el afán de progreso no lleve a
apartarse de las raíces. Malta es un
maravilloso “laboratorio de
desarrollo orgánico”, donde
progresar no significa cortar las
raíces con el pasado en nombre de
una falsa prosperidad dictada por las
ganancias y las necesidades creadas
por el consumismo, así como por el
derecho de tener cualquier derecho.
Para un desarrollo sano es
importante conservar la memoria y
tejer respetuosamente la armonía
entre las generaciones, sin dejarse
absorber por homologaciones
artificiales y colonizaciones



ideológicas, que frecuentemente se
suscitan, por ejemplo, en el campo de
la vida, del inicio de la vida. Son
colonizaciones ideológicas que van
contra el derecho a la vida desde el
momento de la concepción.

En el fundamento de un crecimiento
sólido está la persona humana, el
respeto a la vida y a la dignidad de
todo hombre y de toda mujer.
Conozco el compromiso de los
malteses por abrazar y proteger la
vida. Ya en los Hechos de los
Apóstoles ustedes se distinguían por
salvar a mucha gente. Los animo a
seguir defendiendo la vida desde el
inicio hasta su fin natural, pero
también a protegerla en todo
momento del descarte y del
abandono. Pienso especialmente en
la dignidad de los trabajadores, de
los ancianos y de los enfermos. Y en
los jóvenes, que corren el peligro de
desperdiciar el bien inmenso que
son, persiguiendo espejismos que



dejan tanto vacío interior. Es lo que
provocan el consumismo
exacerbado, la cerrazón ante las
necesidades de los demás y la plaga
de la droga, que sofoca la libertad
creando dependencia. ¡Protejamos la
belleza de la vida!

Continuando con la rosa de los
vientos, miramos al sur. Desde allí
llegan tantos hermanos y hermanas
en busca de esperanza. Quisiera
agradecer a las autoridades y a la
población por la acogida que les
ofrecen en nombre del Evangelio, de
la humanidad y del sentido de
hospitalidad típico de los malteses.
Según la etimología fenicia, Malta
significa “puerto seguro”. Sin
embargo, ante la creciente afluencia
de los últimos años, los temores y las
inseguridades han provocado
desánimo y frustración. Para
afrontar de una manera adecuada la
compleja cuestión migratoria es
necesario situarla dentro de



perspectivas más amplias de tiempo
y de espacio. De tiempo: el fenómeno
migratorio no es una circunstancia
del momento, sino que marca
nuestra época; lleva consigo las
deudas de injusticias pasadas, de
tanta explotación, de los cambios
climáticos y de los desventurados
conflictos cuyas consecuencias hay
que pagar. Desde el sur, pobre y
poblado, multitud de personas se
trasladan hacia el norte más rico. Es
un hecho que no se puede rechazar
con cerrazones anacrónicas, porque
en el aislamiento no habrá
prosperidad ni integración.
Asimismo, hay que considerar el
espacio. La expansión de la
emergencia migratoria —pensemos
en los refugiados de la martirizada
Ucrania actualmente— exige
respuestas amplias y compartidas.
No pueden cargar con todo el
problema sólo algunos países,
mientras otros permanecen
indiferentes. Y países civilizados no



pueden sancionar por interés propio
acuerdos turbios con delincuentes
que esclavizan a las personas.
Desgraciadamente esto sucede. El
Mediterráneo necesita la
corresponsabilidad europea, para
convertirse nuevamente en
escenario de solidaridad y no ser la
avanzada de un trágico naufragio de
civilizaciones. El mare nostrum no
puede convertirse en el mayor
cementerio de Europa.

Y a propósito de naufragio, pienso en
san Pablo, que en el curso de su
última travesía en el Mediterráneo
llegó a estas costas de manera
inesperada y fue socorrido. Después,
mordido por una víbora, pensaron
que era un asesino; pero luego, al ver
que no le pasó nada malo, fue en
cambio considerado un dios (cf. Hch
28,3-6). Entre las exageraciones de
los dos extremos se escapaba la
evidencia principal: Pablo era un
hombre, necesitado de acogida. La



humanidad está ante todo y
recompensa en todo. Lo enseña este
país, cuya historia se ha visto
beneficiada por la llegada forzosa del
apóstol náufrago. En nombre del
Evangelio que él vivió y predicó,
ensanchemos el corazón y
descubramos la belleza de servir a
los necesitados. Sigamos por este
camino. Hoy, mientras prevalece el
miedo y “la narrativa de la invasión”,
y el objetivo principal parece ser la
tutela de la propia seguridad a
cualquier costo, ayudémonos a no
ver al migrante como una amenaza y
a no ceder a la tentación de alzar
puentes levadizos y de erigir muros.
El otro no es un virus del que hay
que defenderse, sino una persona
que hay que acoger, y «el ideal
cristiano siempre invitará a superar
la sospecha, la desconfianza
permanente, el temor a ser
invadidos, las actitudes defensivas
que nos impone el mundo
actual» (Exhort. ap. Evangelii

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo


gaudium, 88). ¡No dejemos que la
indiferencia desvanezca el sueño de
vivir juntos! Ciertamente, acoger
supone esfuerzo y exige renuncias.
También le ocurrió a san Pablo: para
ponerse a salvo primero tuvo que
sacrificar los bienes de la nave (cf. 
Hch 27,38). Pero son santas las
renuncias que se hacen por un bien
más grande, por la vida del hombre,
que es el tesoro de Dios.

Por último, está el viento
proveniente del este, que a menudo
sopla al amanecer. Homero lo
llamaba “Euro” (cf. La Odisea, Canto
V). Pero, precisamente del este de
Europa, del Oriente, donde surge
antes la luz, han llegado las tinieblas
de la guerra. Pensábamos que las
invasiones de otros países, los
brutales combates en las calles y las
amenazas atómicas fueran oscuros
recuerdos de un pasado lejano. Pero
el viento gélido de la guerra, que sólo
trae muerte, destrucción y odio, se ha

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo


abatido con prepotencia sobre la
vida de muchos y los días de todos. Y
mientras una vez más algún
poderoso, tristemente encerrado en
las anacrónicas pretensiones de
intereses nacionalistas, provoca y
fomenta conflictos, la gente común
advierte la necesidad de construir un
futuro que, o será juntos, o no será.
Ahora, en la noche de la guerra que
ha caído sobre la humanidad —por
favor— no hagamos que desaparezca
el sueño de la paz.

Malta, que resplandece con luz
propia en el corazón del
Mediterráneo, puede inspirarnos,
porque es urgente devolver la belleza
al rostro del hombre, desfigurado por
la guerra. Hay una hermosa estatua
mediterránea datada siglos antes de
Cristo que representa a la paz, Irene,
como una mujer que tiene en brazos
a Pluto, la riqueza. Nos recuerda que
la paz produce bienestar y la guerra
solamente pobreza, y nos hace



pensar el hecho de que en la estatua
la paz y la riqueza se representen
como una mamá que tiene en brazos
un bebé. La ternura de las madres,
que dan la vida al mundo, y la
presencia de las mujeres son la
verdadera alternativa a la lógica
perversa del poder, que conduce a la
guerra. Necesitamos compasión y
cuidados, no visiones ideológicas y
populismos que se alimentan de
palabras de odio y no se preocupan
de la vida concreta del pueblo, de la
gente común.

Hace más de sesenta años, en un
mundo amenazado por la
destrucción, donde las leyes eran
dictadas por las contraposiciones
ideológicas y la férrea lógica de las
coaliciones, desde la cuenca
mediterránea se elevó una voz
contracorriente, que a la exaltación
de la propia parte opuso un impulso
profético en nombre de la
fraternidad universal. Era la voz de



Giorgio La Pira, que dijo: «La
coyuntura histórica que vivimos, el
choque de intereses e ideologías que
sacuden a la humanidad, presa de un
increíble infantilismo, restituyen al
Mediterráneo una responsabilidad
capital: definir nuevamente las
normas de una Medida donde el
hombre, abandonado al delirio y a la
desmesura, pueda
reconocerse» (Intervención en el
Congreso Mediterráneo de la Cultura,
19 febrero 1960). Son palabras
actuales; podemos repetirlas porque
tienen una gran actualidad. Cuánto
necesitamos una “medida humana”
frente a la agresividad infantil y
destructiva que nos amenaza, frente
al riesgo de una “guerra fría
ampliada” que puede sofocar la vida
de pueblos y generaciones enteros.
Ese “infantilismo”, lamentablemente,
no ha desaparecido. Vuelve a
aparecer prepotentemente en las
seducciones de la autocracia, en los
nuevos imperialismos, en la



agresividad generalizada, en la
incapacidad de tender puentes y de
comenzar por los más pobres. Hoy es
muy difícil pensar con la lógica de la
paz. Nos hemos habituado a pensar
con la lógica de la guerra. Es aquí
donde comienza a soplar el viento
gélido de la guerra, que también esta
vez ha sido alimentado a lo largo de
los años. Sí, la guerra se fue
preparando desde hace mucho
tiempo, con grandes inversiones y
comercio de armas. Y es triste ver
cómo el entusiasmo por la paz, que
surgió después de la segunda guerra
mundial, se haya debilitado en los
últimos decenios, así como el camino
de la comunidad internacional, con
pocos poderosos que siguen adelante
por cuenta propia, buscando
espacios y zonas de influencia. Y, de
este modo, no sólo la paz, sino tantas
grandes cuestiones, como la lucha
contra el hambre y las desigualdades
han sido de hecho canceladas de las
principales agendas políticas.



Pero la solución a las crisis de cada
uno es hacerse cargo de las de todos,
porque los problemas globales
requieren soluciones globales.
Ayudémonos a escuchar la sed de
paz de la gente, trabajemos para
poner las bases de un diálogo cada
vez más amplio, volvamos a
reunirnos en conferencias
internacionales por la paz, donde el
tema central sea el desarme, con la
mirada dirigida a las generaciones
que vendrán. Y que los cuantiosos
recursos que siguen siendo
destinados a los armamentos se
empleen en el desarrollo, la salud y
la alimentación.

En fin, mirando todavía hacia el este,
quisiera dirigir un pensamiento al
vecino Oriente Medio, que se refleja
en la lengua de este país, que se
armoniza con otras, como
recordando la capacidad de los
malteses de generar convivencias
benéficas, en una suerte de



coexistencia de las diferencias. Esto
es lo que necesita Oriente Medio: el
Líbano, Siria, Yemen y otros
contextos destrozados por los
problemas y la violencia. Que Malta,
corazón del Mediterráneo, siga
haciendo palpitar el latido de la
esperanza, el cuidado de la vida, la
acogida del otro, el anhelo de paz,
con la ayuda de Dios, cuyo nombre es
paz.

¡Que Dios bendiga a Malta y a Gozo!

Encuentro de oración en el
Santuario Nacional de "Ta' Pinu",
Gozo

Junto a la cruz de Jesús están María y
Juan. La Madre que ha dado a luz al
Hijo de Dios está afligida por su
muerte, mientras las tinieblas cubren
el mundo. El discípulo amado, que
había dejado todo para seguirlo,
ahora está inmóvil a los pies del
Maestro crucificado. Parece que todo
está perdido, que todo acabó para



siempre. Y Jesús, mientras carga
sobre sí las llagas de la humanidad,
reza: «¡Dios mío, Dios mío!, ¿por qué
me has abandonado?» (Mt 27,46; Mc
15,34). Esta es también nuestra
oración en los momentos de la vida
marcados por el sufrimiento; es la
oración que cada día sube a Dios
desde vuestro corazón, Sandi y
Domenico. ¡Gracias por la
perseverancia de vuestro amor,
gracias por vuestro testimonio de fe!

Sin embargo, la hora de Jesús —que
en el Evangelio de Juan es la hora de
la muerte en la cruz— no representa
la conclusión de la historia, sino que
señala el comienzo de una vida
nueva. Junto a la cruz, en efecto,
contemplamos el amor
misericordioso de Cristo, que
extiende hacia nosotros sus brazos
abiertos de par en par y, a través de
su muerte, nos abre a la alegría de la
vida eterna. En la hora del final se
desvela una vida que comienza; en



esa hora de la muerte comienza otra
hora llena de vida: es el tiempo de la
Iglesia que nace. De esa célula
originaria el Señor reunirá un
pueblo, que seguirá recorriendo los
arduos caminos de la historia,
llevando en el corazón el consuelo
del Espíritu, para enjugar las
lágrimas de la humanidad.

Hermanos y hermanas, desde este
Santuario de Ta’ Pinu podemos
meditar juntos sobre el nuevo inicio
que brota de la hora de Jesús.
También en este lugar, antes del
espléndido edificio que vemos hoy,
había sólo una pequeña capilla en
estado de abandono. Se había
dispuesto que fuera demolida;
parecía el final. Pero una serie de
acontecimientos cambiaron el curso
de la historia, como si el Señor
quisiera decir a este pueblo: «Ya no
te llamarán “Abandonada”, ni a tu
tierra, “Devastada”; a ti te llamarán
“Mi delicia está en ella”, y a tu tierra,



“Desposada”» (Is 62,4). Esa capillita
se convirtió en el Santuario nacional,
meta de peregrinos y fuente de vida
nueva. Nos lo has recordado tú,
Jennifer; aquí muchos confían a la
Virgen sus sufrimientos y sus
alegrías, y todos se sienten acogidos.
Aquí también llegó como peregrino
san Juan Pablo II, del que hoy
recordamos el aniversario de su
muerte. Un lugar que parecía
perdido, ahora renueva, en el Pueblo
de Dios, la fe y la esperanza.

Teniendo en cuenta esto, intentemos
comprender también la invitación de
la hora de Jesús, de esa hora de la
salvación, para nosotros. Nos dice
que, para renovar nuestra fe y la
misión de la comunidad, estamos
llamados a volver a ese inicio, a la
Iglesia naciente que vemos en María
y Juan al pie de la cruz. ¿Pero qué
significa volver a ese comienzo?
¿Qué significa volver a los orígenes?

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1990/travels/documents/trav_malta.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1990/travels/documents/trav_malta.html


En primer lugar, se trata de 
redescubrir lo esencial de la fe. Volver
a la Iglesia de los orígenes no
significa mirar hacia atrás para
copiar el modelo eclesial de la
primera comunidad cristiana. No
podemos “omitir la historia”, como si
el Señor no hubiera hablado y
obrado grandes cosas también en la
vida de la Iglesia de los siglos
sucesivos. Tampoco significa ser
demasiado idealistas, imaginando
que en esa comunidad no hayan
existido dificultades; al contrario,
leemos que los discípulos discutían,
que llegaron incluso a pelearse entre
ellos, y que no siempre comprendían
las enseñanzas del Señor. Volver a
los orígenes significa más bien
recuperar el espíritu de la primera
comunidad cristiana, es decir, volver
al corazón y redescubrir el centro de
la fe: la relación con Jesús y el
anuncio de su Evangelio al mundo
entero. ¡Y esto es lo esencial! Esta es
la alegría de la Iglesia: evangelizar.



Vemos, en efecto, que los primeros
discípulos, como María Magdalena y
Juan, después de la hora de la muerte
de Jesús, viendo la tumba vacía
corrieron con el corazón
estremecido, sin perder tiempo, para
ir a anunciar la buena noticia de la
Resurrección. El llanto de dolor junto
a la cruz se transforma en la alegría
del anuncio. Y pienso también en los
apóstoles, de los que se escribió que
«todos los días, en el Templo y en las
casas, no cesaban de enseñar y
anunciar la Buena Noticia de Cristo
Jesús» (Hch 5,42). La principal
preocupación de los discípulos de
Jesús no era el prestigio de la
comunidad y de sus ministros, no era
la influencia social, no era el
refinamiento del culto. No. La
inquietud que los movía era el
anuncio y el testimonio del Evangelio
de Cristo (cf. Rm 1,1), porque la
alegría de la Iglesia es evangelizar.



Hermanos y hermanas, la Iglesia
maltesa cuenta con una historia
inestimable que ofrece numerosas
riquezas espirituales y pastorales.
Sin embargo, la vida de la Iglesia —
recordémoslo siempre— no es
solamente “una historia pasada que
hay que recordar”, sino “un gran
futuro que hay que construir”,
dóciles a los proyectos de Dios. No
nos puede bastar una fe hecha de
costumbres transmitidas, de
celebraciones solemnes, de hermosas
reuniones populares y de momentos
fuertes y emocionantes; necesitamos
una fe que se funda y se renueva en
el encuentro personal con Cristo, en
la escucha cotidiana de su Palabra,
en la participación activa en la vida
de la Iglesia, en el espíritu de la
piedad popular.

La crisis de la fe, la apatía de la
práctica creyente sobre todo en la
pospandemia y la indiferencia de
tantos jóvenes respecto a la



presencia de Dios no son cuestiones
que debemos “endulzar”, pensando
que al fin y al cabo un cierto espíritu
religioso todavía resiste, no. A veces,
en efecto, el andamiaje puede ser
religioso, pero detrás de ese
revestimiento la fe envejece. De
hecho, el elegante guardarropa de los
hábitos religiosos no siempre
corresponde a una fe entusiasta
animada por el dinamismo de la
evangelización. Es necesario vigilar
para que las prácticas religiosas no
se reduzcan a la repetición de un
repertorio del pasado, sino que
expresen una fe viva, abierta, que
difunda la alegría del Evangelio,
porque la alegría de la Iglesia es
evangelizar.

Sé que a través del Sínodo habéis
iniciado un proceso de renovación,
os doy las gracias por este camino.
Hermanos, hermanas, esta es la hora
para volver a ese comienzo, al pie de
la cruz, mirando a la primera



comunidad cristiana. Para ser una
Iglesia a la que le importa la amistad
con Jesús y el anuncio de su
Evangelio, no la búsqueda de
espacios y atenciones; una Iglesia
que pone en el centro el testimonio, y
no ciertas prácticas religiosas; una
Iglesia que desea ir al encuentro de
todos con la lámpara encendida del
Evangelio y no ser un círculo
cerrado. No tengáis miedo de
recorrer, como ya estáis haciendo,
itinerarios nuevos, quizá incluso
arriesgados, de evangelización y de
anuncio, que transforman la vida,
porque la alegría de la Iglesia es
evangelizar.

Sigamos contemplando los orígenes,
a María y Juan al pie de la cruz. En
los inicios de la Iglesia está su gesto
de acogerse mutuamente. El Señor,
en efecto, confió a cada uno al
cuidado del otro: Juan a María y
María a Juan, de modo que «desde
aquella hora el discípulo la recibió en



su casa» (Jn 19,27). Volver al inicio
también significa desarrollar el arte
de la acogida. Entre las últimas
palabras que Jesús pronunció desde
la cruz, las dirigidas a su Madre y a
Juan exhortan a hacer de la acogida
el estilo permanente del discipulado.
No se trató, en efecto, de un simple
gesto de piedad, por medio del cual
Jesús confió su mamá a Juan para
que no se quedara sola después de su
muerte, sino de una indicación
concreta sobre el modo de vivir el
mandamiento más alto, el del amor.
El culto a Dios pasa por la cercanía al
hermano.

¡Y qué importante es en la Iglesia el
amor entre los hermanos y la
acogida del prójimo! El Señor nos lo
recuerda en la hora de la cruz, en la
acogida recíproca de María y Juan,
exhortando a la comunidad cristiana
de cada tiempo a no perder de vista
esta prioridad: «Ahí tienes a tu hijo»,
«ahí tienes a tu madre» (vv. 26.27). Es



como decir: han sido salvados por la
misma sangre, son una única familia,
por tanto, acójanse mutuamente,
ámense unos a otros, cúrense las
heridas recíprocamente. Sin
sospechas, sin divisiones, sin
habladurías, rumores o recelos.
Hermanos y hermanas, hagan
“sínodo”, es decir, “caminen juntos”.
Porque Dios está presente donde
reina el amor.

Queridos amigos, la acogida
recíproca, no por mera formalidad
sino en el nombre de Cristo, es un
desafío permanente. Lo es sobre todo
para nuestras relaciones eclesiales,
porque nuestra misión da fruto si
trabajamos en la amistad y la
comunión fraterna. Malta y Gozo:
sois dos hermosas comunidades,
Gozo y Malta —no sé cuál es la más
importante o cuál va antes—,
precisamente como dos eran María y
Juan. Que las palabras de Jesús en la
cruz sean entonces vuestra estrella



polar, para acogerse mutuamente,
crear familiaridad y trabajar en
comunión. Y siempre avanzando en
la evangelización, porque la alegría
de la Iglesia es evangelizar.

Pero la acogida también es la prueba
de fuego para verificar cuán
efectivamente la Iglesia está
impregnada del espíritu del
Evangelio. María y Juan se acogen no
en el cálido refugio del cenáculo, sino
al pie a la cruz, en aquel lugar oscuro
donde eran condenados y
crucificados como malhechores. Y
también nosotros, no podemos
acogernos sólo entre nosotros, a la
sombra de nuestras hermosas
iglesias, mientras fuera tantos
hermanos y hermanas sufren y son
crucificados por el dolor, la miseria,
la pobreza, la violencia. Ustedes se
encuentran en una posición
geográfica crucial, frente al
Mediterráneo como polo de atracción
y puerto de salvación para tantas



personas sacudidas por las
tormentas de la vida que, por
diversos motivos, llegan a vuestras
costas. En el rostro de estos pobres es
Cristo mismo el que se presenta a
ustedes. Esta ha sido la experiencia
del apóstol Pablo que, después de un
terrible naufragio, fue acogido
calurosamente por vuestros
antepasados. Los Hechos de los
Apóstoles afirman: «Como llovía
intensamente y hacía mucho frío,
[los nativos] encendieron una
hoguera y nos recibieron a
todos» (Hch 28,2).

Este es el Evangelio que estamos
llamados a vivir: acoger, ser expertos
en humanidad y encender hogueras
de ternura cuando el frío de la vida
se cierne sobre aquellos que sufren.
Y también en este caso, de una
experiencia dramática nació algo
importante, porque Pablo anunció y
difundió el Evangelio y, a
continuación, muchos anunciadores,



predicadores, sacerdotes y
misioneros siguieron sus huellas,
impulsados por el Espíritu Santo, por
evangelizar, por hacer patente la
alegría de la Iglesia que es
evangelizar. Quisiera agradecerles
especialmente a ellos, a estos
evangelizadores, a los numerosos
misioneros malteses que difunden la
alegría del Evangelio en el mundo
entero, a tantos sacerdotes, religiosas
y religiosos, y a todos ustedes. Como
ha dicho vuestro obispo, Mons.
Teuma, sois una isla pequeña, pero
de corazón grande. Sois un tesoro en
la Iglesia y para la Iglesia. Lo digo
otra vez: son un tesoro en la Iglesia y
para la Iglesia. Para cuidarlo, es
necesario volver a la esencia del
cristianismo: al amor de Dios, motor
de nuestra alegría, que nos hace salir
y recorrer los caminos del mundo; y
a la acogida del prójimo, que es
nuestro testimonio más sencillo y
hermoso en la tierra, y así seguir
avanzando, recorriendo los caminos



del mundo, porque la alegría de la
Iglesia es evangelizar.

Que el Señor los acompañe en esta
senda y la Virgen Santa los guíe. Que
Ella, que pidió que recemos tres “Ave
María” para acordarnos de su
corazón materno, reavive en
nosotros sus hijos el fuego de la
misión y el deseo de cuidarnos unos
a otros. ¡Que la Virgen los cuide y los
acompañe en la evangelización!

Domingo, 3 de abril de 2022

Visita a la Gruta de San Pablo en la
Basilíca de San Pablo de Rabat

Dios de misericordia,

en tu admirable providencia

quisiste que el apóstol Pablo

anunciase tu amor a los habitantes
de Malta,

que todavía no te conocían.



Él les proclamó tu palabra

y curó sus enfermedades.

Salvados del naufragio,

san Pablo y sus compañeros de viaje

encontraron aquí para acogerlos

gente pagana de buen corazón,

que los trató con una cordialidad

fuera de lo común,

dándose cuenta de que necesitaban

refugio, seguridad y asistencia.

Ninguno conocía sus nombres,

su procedencia o condición social;

sólo sabían una cosa:

que necesitaban ayuda.

No era tiempo para las discusiones,



para los juicios, los análisis y los
cálculos;

era el momento de prestar auxilio;

dejaron sus ocupaciones

y así lo hicieron.

Encendieron un gran fuego,

y los hicieron secarse y calentarse.

Los acogieron con corazón abierto

y, junto con Publio,

primero en el gobierno y en la
misericordia,

encontraron alojamiento para ellos.

Padre bueno,

concédenos la gracia de un buen
corazón

que palpite por amor a los hermanos.



Ayúdanos a reconocer desde lejos las
necesidades

de cuantos luchan entre las olas del
mar,

golpeados contra las rocas de una
costa desconocida.

Haz que nuestra compasión

no se agote en palabras vanas,

sino que encienda la hoguera de la
acogida,

que hace olvidar el mal tiempo,

da calor a los corazones y los une;

fuego de la casa construida sobre
roca,

de la única familia de tus hijos,

hermanas y hermanos todos.

Tú los amas sin distinción



y quieres que sean uno

con tu Hijo, Jesucristo, nuestro Señor,

por el poder del fuego que enviaste
del cielo,

tu Espíritu Santo,

que quema toda enemistad,

y en la noche ilumina el camino

hacia tu reino de amor y de paz.

℟. Amén.

Oración en la Basílica de San Pablo

Oh Dios, tu misericordia es infinita

e inagotable el tesoro de tu bondad,

acrecienta benigno la fe del pueblo a
Ti consagrado,

para que todos comprendan con
sabiduría



qué amor los ha creado,

qué Sangre los ha redimido,

qué Espíritu los ha regenerado.

Por Jesucristo nuestro Señor.

℟. Amén.

Santa Misa en la Plaza de los
Graneros, Floriana

Jesús «al amanecer se presentó en el
Templo y toda la gente se acercó a
él» (Jn 8,2). Así empieza el episodio
de la mujer adúltera. El escenario se
muestra sereno: una mañana en el
lugar santo, en el corazón de
Jerusalén. El protagonista es el
pueblo de Dios, que busca a Jesús, el
Maestro, en el patio del templo.
Desea escucharlo, porque lo que Él
dice ilumina y reconforta. Su
enseñanza no tiene nada de
abstracto, toca la vida y la libera, la
transforma y la renueva. Ese es el



“olfato” del pueblo de Dios, que no se
conforma con el templo hecho de
piedras, sino que se reúne alrededor
de la persona de Jesús. En esta
página se vislumbra al pueblo de los
creyentes de todos los tiempos, el
pueblo santo de Dios, que aquí en
Malta es numeroso y vivaz, fiel en la
búsqueda del Señor, vinculado a una
fe concreta, vivida. Les doy las
gracias por esto.

Jesús, ante el pueblo que acudía a Él,
no tenía prisa: «Se sentó —dice el
Evangelio— y comenzó a
enseñarles» (v. 2). Pero en la escuela
de Jesús hay lugares vacíos. Hay
algunos ausentes: son la mujer y sus
acusadores. No se acercaron al
Maestro como los demás, y las
razones de su ausencia son
diferentes: los escribas y los fariseos
creen que ya lo saben todo, que no
necesitan las enseñanzas de Jesús; la
mujer, en cambio, es una persona
extraviada, que terminó por mal



camino, buscando la felicidad por
senderos equivocados. Ausencias
debidas, pues, a motivaciones
diferentes, como diferente es el
desenlace de sus historias.
Reflexionemos sobre estos ausentes.

En primer lugar, fijémonos en los 
acusadores de la mujer. En ellos
vemos la imagen de los que se jactan
de ser justos, observantes de la ley de
Dios, personas buenas y honestas. No
tienen en cuenta sus propios
defectos, pero están muy atentos a
descubrir los de los demás. Así se
presentan ante Jesús; no con el
corazón abierto para escucharlo, sino
«para ponerlo a prueba y poder
acusarlo» (v. 6). Es una actitud que
refleja la interioridad de estas
personas cultas y religiosas, que
conocen las Escrituras, asisten al
templo, pero todo lo subordinan a
sus propios intereses, y no combaten
contra los pensamientos maliciosos
que se agitan en sus corazones. A los



ojos de la gente parecen expertos de
Dios, pero, precisamente ellos, no
reconocen a Jesús; más aún, lo ven
como un enemigo que hay que quitar
del medio. Para esto, le ponen
delante a una persona, como si fuera
una cosa, llamándola con desprecio
«esta mujer» y denunciando su
adulterio públicamente. Presionan
para que la mujer sea lapidada,
descargando en ella la aversión que
ellos sienten por la compasión de
Jesús. Y hacen todo esto amparados
en su fama de hombres religiosos.

Hermanos y hermanas, estos
personajes nos dicen que también en
nuestra religiosidad pueden
insinuarse la carcoma de la
hipocresía y la mala costumbre de
señalar con el dedo. En todo tiempo,
en toda comunidad. Siempre se corre
el peligro de malinterpretar a Jesús,
de tener su nombre en los labios,
pero desmentirlo con los hechos. Y
esto también puede producirse



elevando estandartes con la cruz.
¿Cómo verificar, entonces, si somos
discípulos en la escuela del Maestro?
Por nuestra mirada, por el modo en
que miramos al prójimo y nos
miramos a nosotros mismos. Este es
el punto para definir nuestra
pertenencia.

Por el modo en que miramos al
prójimo: si lo hacemos como Jesús
nos muestra hoy, es decir, con una
mirada de misericordia; o de una
manera que juzga, a veces incluso
que desprecia, como los acusadores
del Evangelio, que se erigen como
paladines de Dios, pero no se dan
cuenta de que pisotean a los
hermanos. En realidad, el que cree
que defiende la fe señalando con el
dedo a los demás tendrá incluso una
visión religiosa, pero no abraza el
espíritu del Evangelio, porque olvida
la misericordia, que es el corazón de
Dios.



Para entender si somos verdaderos
discípulos del Maestro, también es
necesario examinar cómo nos
miramos a nosotros mismos. Los
acusadores de la mujer están
convencidos de que no tienen nada
que aprender. Ciertamente, su
estructura exterior es perfecta, pero
falta la verdad del corazón. Son el
retrato de esos creyentes de todos los
tiempos, que hacen de la fe un
elemento de fachada, donde lo que se
resalta es la exterioridad solemne,
pero falta la pobreza interior, que es
el tesoro más valioso del hombre.
Para Jesús, en efecto, lo que cuenta es
la apertura y disponibilidad del que
no siente que haya alcanzado la
meta, sino más bien que está
necesitado de salvación. Entonces
nos hace bien, cuando estamos
rezando y también cuando
participamos en hermosas
ceremonias religiosas, preguntarnos
si hemos sintonizado con el Señor.
Podemos preguntárselo directamente



a Él: “Jesús, estoy aquí contigo, pero
Tú, ¿qué quieres de mí? ¿Qué quieres
que cambie en mi corazón, en mi
vida? ¿Cómo quieres que vea a los
demás?”. Nos hará bien rezar así,
porque el Maestro no se conforma
con la apariencia, sino que busca la
verdad del corazón. Y cuando le
abrimos el corazón en la verdad,
puede hacer grandes cosas en
nosotros.

Lo vemos en la mujer adúltera. Su
situación parece comprometida, pero
ante sus ojos se abre un horizonte
nuevo, antes impensable. Cubierta de
insultos, lista para recibir palabras
implacables y castigos severos, con
asombro se ve absuelta por Dios, que
le abre ante sí, de par en par, un
futuro inesperado: «¿Nadie te ha
condenado? —le dijo Jesús—
Tampoco yo te condeno. Vete y no
vuelvas a pecar» (vv. 10.11). ¡Qué
diferencia entre el Maestro y los
acusadores! Estos habían citado la



Escritura para condenar; Jesús, la
Palabra de Dios en persona,
rehabilita completamente a la mujer,
devolviéndole la esperanza. De esta
situación aprendemos que cualquier
observación, si no está movida por la
caridad y no contiene caridad, hunde
ulteriormente a quien la recibe. Dios,
en cambio, siempre deja abierta una
posibilidad y sabe encontrar caminos
de liberación y de salvación en cada
circunstancia.

La vida de esa mujer cambió gracias
al perdón. Se encontraron la
Misericordia y la miseria.
Misericordia y miseria estaban allí. Y
la mujer cambió. Incluso se podría
pensar que, perdonada por Jesús,
aprendió a su vez a perdonar. Quizá
haya visto en sus acusadores ya no
personas rígidas y malvadas, sino
personas que le permitieron
encontrar a Jesús. El Señor desea que
también nosotros sus discípulos,
nosotros como Iglesia, perdonados



por Él, nos convirtamos en testigos
incansables de la reconciliación,
testigos de un Dios para el que no
existe la palabra “irrecuperable”; de
un Dios que siempre perdona,
siempre. Dios siempre perdona.
Somos nosotros los que nos
cansamos de pedir perdón. Un Dios
que sigue creyendo en nosotros y nos
brinda a cada momento la
posibilidad de volver a empezar. No
hay pecado o fracaso que al
presentarlo a Él no pueda
convertirse en ocasión para iniciar
una vida nueva, diferente, en el signo
de la misericordia. No hay pecado
que no pueda ir por este camino.
Dios perdona todo. Todo.

Este es el Señor Jesús. Lo conocen
verdaderamente quienes
experimentan su perdón. Quienes,
como la mujer del Evangelio,
descubren que Dios nos visita
valiéndose de nuestras llagas
interiores. Es precisamente allí



donde al Señor le gusta hacerse
presente, porque no ha venido para
los sanos sino para los enfermos (cf. 
Mt 9,12). Y hoy es esta mujer —que
ha conocido la misericordia en su
miseria y que regresa al mundo
sanada por el perdón de Jesús— la
que nos sugiere, como Iglesia, que
volvamos a empezar en la escuela
del Evangelio, en la escuela del Dios
de la esperanza que siempre
sorprende. Si lo imitamos, no nos
enfocaremos en denunciar los
pecados, sino en salir en busca de los
pecadores con amor. No nos
fijaremos en quienes están, sino que
iremos a buscar a los que faltan. No
volveremos a señalar con el dedo,
sino que empezaremos a ponernos a
la escucha. No descartaremos a los
despreciados, sino que miraremos
como primeros aquellos que son
considerados últimos. Esto,
hermanos y hermanas, nos enseña
hoy Jesús con su ejemplo. Dejémonos



asombrar por Él y acojamos su
novedad con alegría.

Ángelus

Queridos hermanos y hermanas:

Agradezco las palabras que Mons.
Scicluna me ha dirigido en nombre
de todos ustedes. Pero soy yo el que
les digo a ustedes: ¡Gracias!

Quisiera expresar mi gratitud al
señor Presidente de la República y a
las autoridades, a mis hermanos
obispos, a ustedes, queridos
sacerdotes, religiosos y religiosas, y a
todos los ciudadanos y fieles de
Malta y de Gozo por la acogida y el
afecto recibidos. Esta tarde, después
de haberme encontrado con varios
hermanos y hermanas migrantes,
será ya hora de volver a Roma, pero
llevaré conmigo muchos momentos y
palabras de estos días. Tantos gestos.
Sobre todo, guardaré en el corazón
numerosos rostros, y el rostro



luminoso de Malta. También
agradezco a quienes han trabajado
para esta visita y quisiera saludar
cordialmente a los hermanos y
hermanas de diversas confesiones
cristianas y religiones que encontré
durante estos días. A todos les pido
que recen por mí; yo lo haré por
ustedes. ¡Rezamos unos por otros!

En estas islas se respira el sentido del
Pueblo de Dios. Sigan adelante así,
recordando que la fe crece en la
alegría y se fortalece en la entrega.
Continúen la cadena de santidad que
ha llevado a tantos malteses a darse
con entusiasmo a Dios y a los demás.
Pienso en Dun Ġorġ Preca, que fue 
canonizado hace quince años. Y, por
último, quisiera dirigir unas palabras
a los jóvenes, que son vuestro futuro.
Queridos amigos jóvenes, comparto
con ustedes lo más hermoso de la
vida. ¿Saben qué es? Es la alegría de
desgastarse en el amor, que nos hace
libres. Pero esta alegría tiene un

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070603_canonizations.html


nombre: Jesús. Les deseo la belleza
de enamorarse de Jesús, que es Dios
de la misericordia —lo hemos
escuchado hoy en el Evangelio—, que
cree en ustedes, sueña con ustedes,
ama sus vidas y no los defraudará
jamás. Y para avanzar siempre con
Jesús también con la familia, con el
pueblo de Dios, no se olviden de las
raíces. Hablar con los mayores,
hablar con los abuelos, hablar con
los ancianos.

Que el Señor los acompañe y que la
Virgen los proteja. Le pedimos ahora
por la paz, pensando en la tragedia
humanitaria de la martirizada
Ucrania, todavía bajo los
bombardeos de esta guerra sacrílega.
No nos cansemos de rezar y de
ayudar a los que sufren. ¡Que la paz
esté con ustedes!

Oración al final el encuentro con
los migrantes en el Centro para



Migrantes “Giovanni XXIII Peace
Lab” de Hal Far

Señor Dios, creador del universo,

fuente de libertad y de paz,

de amor y de fraternidad,

Tú nos has creado a tu imagen

y has infundido en todos nosotros tu
soplo vital,

para hacernos partícipes de tu ser en
comunión.

Aun cuando hemos quebrantado tu
alianza

Tú no nos has abandonado en poder
de la muerte

sino que en tu infinita misericordia

siempre nos has llamado a volver a
Ti

y a vivir como tus hijos.



Infunde en nosotros tu Santo Espíritu

y danos un corazón nuevo,

capaz de escuchar el grito, a menudo
silencioso,

de nuestros hermanos y hermanas
que han perdido

el calor del hogar y de la patria.

Haz que podamos infundirles
esperanza

con miradas y gestos de humanidad.

Haz de nosotros instrumentos de paz

y de amor fraterno concreto.

Líbranos de los miedos y de los
prejuicios,

para hacer nuestros sus sufrimientos

y luchar juntos contra la injusticia;



para que crezca un mundo en el que
cada persona

sea respetada en su inviolable
dignidad,

esa que Tú, oh Padre, has puesto en
nosotros

y tu Hijo ha consagrado para
siempre.

Amén.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/papa-
francisco-malta/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-malta/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-malta/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-malta/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Malta

