
opusdei.org

“Los ídolos
defraudan siempre,
la esperanza no
defrauda jamás”

El Papa Francisco habló de las
falsas esperanzas que traen los
ídolos. Dijo que son muy
atractivas porque ofrecen
seguridades concretas pero
pasajeras.

11/01/2017

Queridos hermanos y hermanas,
¡buenos días!



En el pasado mes de diciembre y en
la primera parte de enero hemos
celebrado el tiempo de Adviento y
después el de Navidad: un periodo
del año litúrgico que despierta en el
pueblo de Dios la esperanza. Esperar
es una necesidad primaria del
hombre: esperar en el futuro, creer
en la vida, el llamado «pensar
positivo».

Pero es importante que tal esperanza
sea puesta de nuevo en lo que
verdaderamente puede ayudar a
vivir y a dar sentido a nuestra
existencia. Es por esto que la Sagrada
Escritura nos pone en guardia contra
las falsas esperanzas que el mundo
nos presenta, desenmascarando su
inutilidad y mostrando la insensatez.
Y lo hace de varias formas, pero
sobre todo denunciando la falsedad
de los ídolos en los que el hombre
está continuamente tentado de poner
su confianza, haciéndoles el objeto
de su esperanza.



En particular, los profetas y sabios
insisten en esto, tocando un punto
focal del camino de fe del creyente.
Porque fe es fiarse de Dios —quien
tiene fe, se fía de Dios— pero viene el
momento en el que, encontrándose
con las dificultades de la vida, el
hombre experimenta la fragilidad de
esa confianza y siente la necesidad
de certezas diferentes, de
seguridades tangibles, concretas. Yo
me fío de Dios, pero la situación es
un poco fea y yo necesito de una
certeza un poco más concreta. ¡Y allí
está el peligro! Y entonces estamos
tentados de buscar consuelos
también efímeros, que parecen
llenar el vacío de la soledad y calmar
el cansancio del creer. Y pensamos
poder encontrar en la seguridad que
puede dar el dinero, en las alianzas
con los poderosos, en la
mundanidad, en las falsas ideologías.
A veces las buscamos en un dios que
pueda doblarse a nuestras peticiones
y mágicamente intervenir para



cambiar la realidad y hacer como
nosotros queremos; un ídolo,
precisamente, que en cuanto tal no
puede hacer nada, impotente y
mentiroso.

Pero a nosotros nos gustan los ídolos,
¡nos gustan mucho! Una vez, en
Buenos Aires, tenía que ir de una
iglesia a otra, mil metros, más o
menos. Y lo hice, caminando. Había
un parque en medio, y en el parque
había pequeñas mesas, pero muchas,
muchas, donde estaban sentados los
videntes. Estaba lleno de gente, que
también hacía cola. Tú le dabas la
mano y él empezaba, pero el discurso
era siempre el mismo: hay una mujer
en tu vida, hay una sombra que
viene, pero todo irá bien… Y después
pagabas. ¿Y esto te da seguridad? Es
la seguridad de una —permitidme la
palabra— de una estupidez. Ir al
vidente o a la vidente que leen las
cartas: ¡esto es un ídolo! Esto es un
ídolo, y cuando nosotros estamos



muy apegados: compramos falsas
esperanzas. Mientras que de la que
es la esperanza de la gratuidad, que
nos ha traído Jesucristo,
gratuitamente dando la vida por
nosotros, de esa a veces no nos
fiamos tanto.

Un Salmo lleno de sabiduría nos
dibuja de una forma muy sugestiva
la falsedad de estos ídolos que el
mundo ofrece a nuestra esperanza y
a la que los hombres de cada época
están tentados de fiarse. Es el Salmo
115, que dice así:

«Plata y oro son sus ídolos, obra de
mano de hombre. Tienen boca y no
hablan, tienen ojos y no ven, tienen
oídos y no oyen, tienen nariz, y no
huelen. Tienen manos y no palpan,
tienen pies y no caminan; ni un solo
susurro en su garganta. Como ellos
serán los que los hacen, cuantos en
ellos ponen su confianza» (vv. 4-8). El
salmista nos presenta, de forma un



poco irónica, la realidad
absolutamente efímera de estos
ídolos. Y tenemos que entender que
no se trata solo de representaciones
hechas de metal o de otro material,
sino también de esas construidas con
nuestra mente, cuando nos fiamos de
realidades limitadas que
transformamos en absolutas, o
cuando reducimos a Dios a nuestros
esquemas y a nuestras ideas de
divinidad; un dios que se nos parece,
comprensible, previsible,
precisamente como los ídolos de los
que habla el Salmo.

El hombre, imagen de Dios, se
fabrica un dios a su propia imagen, y
es también una imagen mal
conseguida: no siente, no actúa, y
sobre todo no puede hablar. Pero,
nosotros estamos más contentos de ir
a los ídolos que ir al Señor. Estamos
muchas veces más contentos de la
efímera esperanza que te da este



falso ídolo, que la gran esperanza
segura que nos da el Señor.

A la esperanza en un Señor de la vida
que con su Palabra ha creado el
mundo y conduce nuestras
existencias, se contrapone la
confianza en ídolos mudos. Las
ideologías con sus afirmaciones de
absoluto, las riquezas —y esto es un
gran ídolo—, el poder y el éxito, la
vanidad, con su ilusión de eternidad
y de omnipotencias, valores como la
belleza física y la salud, cuando se
convierten en ídolos a los que
sacrificar cualquier cosa, son todo
realidades que confunden la mente y
el corazón, y en vez de favorecer la
vida conducen a la muerte.

Es feo escuchar y duele en el alma
eso que una vez, hace años, escuché,
en la diócesis de Buenos Aires: una
mujer buena, muy guapa, presumía
de belleza, comentaba, como si fuera
natural: «Eh sí, he tenido que abortar



porque mi figura es muy
importante». Estos son los ídolos, y te
llevan por el camino equivocado y no
te dan felicidad.

El mensaje del Salmo es muy claro: si
se pone la esperanza en los ídolos, te
haces como ellos: imágenes vacías
con manos que no tocan, pies que no
caminan, bocas que no pueden
hablar. No se tiene nada más que
decir, se convierte en incapaz de
ayudar, cambiar las cosas, incapaces
de sonreír, de donarse, incapaces de
amar. Y también nosotros, hombres
de Iglesia, corremos riesgo cuando
nos «mundanizamos». Es necesario
permanecer en el mundo pero
defenderse de las ilusiones del
mundo, que son estos ídolos que he
mencionado.

Como prosigue el Salmo, es necesario
confiar y esperar en Dio, y Dios
donará bendiciones. Así dice el
Salmo: «Casa de Israel, confía en el



Yahveh […], casa de Aarón, confía en
Yahveh […], los que teméis a Yahveh,
confiad en Yahveh […] Yahveh se
acuerda de nosotros, él
bendecirá» (vv. 9.10.11.12). El Señor
se acuerda siempre. También en los
momentos feos. Él se acuerda de
nosotros. Y esta es nuestra
esperanza. Y la esperanza no
decepciona nunca. Nunca. Nunca.
Los ídolos decepcionan siempre: son
fantasías, no son realidad. Esta es la
estupenda realidad de la esperanza:
confiando en el Señor nos hacemos
como Él, su bendición nos
transforma en sus hijos, que
comparten su vida. La esperanza en
Dios nos hace entrar, por así decir,
en el radio de acción de su recuerdo,
de su memoria que nos bendice y nos
salva. Y entonces puede brotar el
aleluya, la alabanza al Dios vivo y
verdadero, que para nosotros ha
nacido de María, ha muerto en la
cruz y resucitado en la gloria. Y en
este Dios nosotros tenemos



esperanza, y este Dios —que no es un
ídolo— no decepciona nunca.

Saludos:

Saludo cordialmente a los peregrinos
de lengua española, en particular a
los venidos de España y
Latinoamérica. Los invito a poner
plenamente su confianza en el Señor
para que de su vida brote la alabanza
al Dios vivo y verdadero, que por
nosotros nació de María, murió sobre
la cruz y ha resucitado en la gloria.
Muchas gracias.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/papa-

francisco-esperanza-no-a-los-idolos/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-esperanza-no-a-los-idolos/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-esperanza-no-a-los-idolos/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-esperanza-no-a-los-idolos/

	“Los ídolos defraudan siempre, la esperanza no defrauda jamás”

