opusdei.org

Viaje apostolico del
Papa Francisco a
Budapesty
Eslovaquia

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostolico
a Budapest y Eslovaquia (12-15
de septiembre de 2021).

16/09/2021

El Papa Francisco ha dedicado cuatro
dias a este viaje apostolico, entre
Hungria y Eslovaquia, "marcados por
la adoracion y la oracion en el
corazon de Europa", segun las



intenciones del propio Pontifice, y
encomendados a la intercesion de
"tantos heroicos confesores de la Fe",
que en Hungria y Eslovaquia dieron
testimonio del Evangelio "en medio
de la hostilidad y persecucion".

Domingo, 12 de septiembre (Roma-
Budapest-Bratislava)

- Encuentro con los obispos en el
Museo de Bellas Artes de Budapest

- Encuentro con los representantes
del Consejo Ecuménico de las Iglesias
y algunas comunidades judias de
Hungria en el Museo de Bellas Artes
de Budapest

- Santa Misa en la Plaza de los Héroes
de Budapest

- Angelus



- Encuentro ecuménico en la
Nunciatura apostolica de Bratislava

Lunes, 13 de septiembre
(Bratislava)

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en el jardin del Palacio
Presidencial de Bratislava

- Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos, seminaristas y
catequistas en la Catedral de San
Martin de Bratislava

- Visita al “Centro Belén” de
Bratislava

- Encuentro con la comunidad judia
en la Plaza Rybné namestie de
Bratislava

Martes, 14 de septiembre
(Bratislava - KoSice - PreSov -
LosSice)



- Divina liturgia de San Juan
Crisostomo presidida por el Santo
Padre en la plaza del Mestska
Sportova hala de PreSov

- Encuentro con la comunidad gitana
en el barrio Lunik IX de KoSice

- Encuentro con los jovenes en el
Estadio Lokomotiva de KoSice

Miércoles, 15 de septiembre
(Bratislava - Sastin)

- Momento de oracién con los obispos

- Santa Misa en la explanada del
Santuario nacional de Sastin

Domingo, 12 de septiembre

Encuentro con los obispos
(Budapest)

Queridos hermanos en el episcopado:



Me siento muy contento de estar aqui
entre ustedes con motivo de la
conclusion del 52° Congreso
Eucaristico Internacional. Agradezco
a Mons. Andras Veres las palabras de
bienvenida que me ha dirigidoy
también por el regalo que me hizo en
nombre de todos ustedes: jmuy
bonito!, jmuy bonito!, gracias. Y los
saludo a todos, agradeciéndoles su
acogida y la promocion de este
evento, que nos recuerda la
centralidad de la Eucaristia en la
vida de la Iglesia.

Me gustaria compartir algunas
reflexiones partiendo precisamente
del gesto eucaristico: en el pan y el
vino vemos a Cristo que ofrece su
Cuerpo y su Sangre por nosotros. La
Iglesia de Hungria, con su larga
historia, marcada por una fe
inquebrantable, por persecucionesy
por la sangre de los martires, esta
asociada de manera especial al
sacrificio de Cristo. Muchos



hermanos y hermanas, muchos
obispos y sacerdotes vivieron lo que
celebraban en el altar; fueron
triturados como granos de trigo, para
que todos pudieran nutrirse del
amor de Dios; fueron prensados
como las uvas, para que la sangre de
Cristo se convirtiera en savia de vida
nueva; fueron partidos como el pan,
pero su ofrenda de amor fue una
semilla evangélica de renacimiento
plantada en la historia de este
pueblo.

Mirando esa historia pasada, hecha
de martirio y derramamiento de
sangre, podemos encaminarnos
hacia el futuro con el mismo deseo
que los martires: vivir la caridad y
dar testimonio del Evangelio. Sin
embargo, debemos mantener
siempre juntas, en la vida de la
Iglesia, estas dos realidades:
custodiar el pasado ymirar al futuro.
Custodiar nuestras raices religiosas,
custodiar la historia de la que



procedemos, pero sin que nuestra
mirada quede en el pasado, sino
mirando al futuro, mirando hacia
adelante y encontrando nuevas
formas de proclamar el Evangelio.

Mantengo vivo en mi corazon el
recuerdo de las Hermanas hungaras
de la Sociedad de Jesus (Englische
Frdulein), que tuvieron que
abandonar su patria a causa de la
persecucion religiosa. Con la fuerza
de su personalidad y la fidelidad a su
vocacion fundaron el Colegio “Maria
Ward” en la ciudad de Platanos,
cerca de la capital Buenos Aires. De
su fortaleza, de su valor, de su
paciencia y de su amor a la patria
aprendi mucho; para mi han sido un
testimonio. Al recordarlas hoy aqui,
rindo también homenaje a los
numerosos hombres y mujeres que
tuvieron que exiliarse, asi como a los
que dieron su vida por su pais y por
su fe.



Como pastores, ustedes sobre todo
estan llamados a recordar esto a
vuestro pueblo: que la tradicion
cristiana —como afirmo Benedicto
XVI— «no es una coleccion de cosas,
de palabras, como una caja de cosas
muertas. La Tradicion es el rio de la
vida nueva, que viene desde los
origenes, desde Cristo, hasta
nosotros, y nos inserta en la historia
de Dios con la

humanidad» (Audiencia general, 3
mayo 2006). Han elegido como tema
del Congreso un versiculo del Salmo
87: «Todas mis fuentes estan en ti».
Asi es, la Iglesia surge del manantial
que es Cristo y es enviada para que el
Evangelio, como un rio de agua viva
—infinitamente mas ancho y
acogedor que vuestro gran
Danubio—, alcance la aridez del
mundo y del corazon del hombre,
purificandolo y saciando su sed. El
ministerio episcopal, pues, no sirve
para repetir una noticia del pasado,
sino que es la voz profética de la


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060503.html

perenne actualidad del Evangelio en
la vida del Pueblo santo de Dios y en
la historia de hoy.

Me gustaria sugerirles algunas
indicaciones para llevar a cabo esta
mision.

La primera es ser anunciadores del
Evangelio. No olvidemos que en el
centro de la vida de la Iglesia esta el
encuentro con Cristo. A veces, sobre
todo cuando la sociedad que nos
rodea no parece entusiasmada con
nuestra propuesta cristiana, la
tentacion es encerrarse en la defensa
de las instituciones y las estructuras.
Vuestro pais atraviesa hoy grandes
cambios que afectan en general a
toda Europa. Tras el largo tiempo en
que se le impidio a la gente profesar
su fe, con la llegada de la libertad hay
nuevos retos que afrontar, en un
contexto en el que crece el
secularismo y disminuye la sed de
Dios. Pero recordemos que la fuente



de agua viva, que siempre correy
saclia nuestra sed, es Cristo. Las
estructuras, las instituciones y la
presencia de la Iglesia en la sociedad
solo sirven para despertar la sed de
Dios que tienen las personasy
llevarles el agua viva del Evangelio.
Por eso, a ustedes obispos lo que se
les pide, sobre todo, no es la
administracion burocratica de las
estructuras, que esto lo hagan otros,
ni la busqueda de privilegios y
ventajas. Por favor sean servidores,
servidores y no principes. {Qué les
estoy pidiendo? Una ardiente pasion
por el Evangelio, tal como el
Evangelio es. Fidelidad y pasion al
Evangelio. Sean testigos y
anunciadores de la Buena Noticia,
propagadores de la alegria, cercanos
a los sacerdotes, cercanos a los
sacerdotes y religiosos con un
corazon paternal, ejercitando el arte
de la escucha.



Me permito salir del texto y
recordarles las cuatro cercanias del
obispo. La primera es la cercania a
Dios. Yo, como hermano, te pregunto:
iturezas? ¢0 solo vas a recitar el
breviario? ;Tu corazén reza? ;Te
tomas tiempo para rezar? “Pero, es
que estoy tan ocupado...”. Pero en
medio de las ocupaciones de cada
dia, agrega también eso: rezar.
Segundo: cercania entre ustedes. La
fraternidad episcopal, la conferencia
episcopal, es una gracia. Ninguno de
ustedes piensa igual al otro, esta es
una riqueza. Pero también intenten
poner en la unidad del episcopado
las diferencias y no busquen el
camino de los grupitos. Todos
hermanos. Tu piensas distinto a mi,
pero eres hermano. ¢Discutimos?
Discutimos. ;Gritamos? Gritamos.
Pero como hermanos, esto no se toca:
la unidad de la Conferencia
episcopal. Es una gracia, tenemos
que pedirla. Es conservar al pueblo
de Dios en la unidad de los obispos.



La tercera cercania es la que he
citado: cercania a los sacerdotes. El
“préjimo mas projimo” del obispo es
el sacerdote. Yo les digo algo que me
duele mucho. Encontré, en algunas
didcesis, tanto en mi patria, cuando
estaba alla, en la didcesis anterior,
como ahora que estoy en Roma,
sacerdotes que se lamentan, dificiles.
Pero se lamentan porque quieren,
porque necesitan hablar con el
obispo. Asi dicen. Y muchas veces
escuché esto: “Llamé y la secretaria
dijo que esta muy ocupado, que miro
y me dijo: ‘puede ser dentro de tres
semanas, les dard una cita de un
cuarto de hora’.” Y el sacerdote dice:
“no, gracias, asi no quiero”, o bien:
“si”. Pero no va. El sacerdote siente
lejano al obispo, no lo siente padre.
Les doy un consejo, de hermano:
cuando ustedes vuelvan al obispado
después de una mision, después de
una visita a una parroquia, cansados,
y vean la llamada de un sacerdote,
lldmenlo, el mismo dia o al maximo



al dia siguiente, no después. La
cercania. Y ese sacerdote, si se le
llama rapido, sabra que tiene un
padre. Esto es muy importante.
Cercania a los sacerdotes, y eso
significa también a los religiosos.
“Eh, pero sabe, este sacerdote es
dificil...”. Pero, dime, ¢qué padre no
tiene un hijo dificil? Todos. Los hijos
se aman como somn, no como yo
querria que fuesen. Y después, la
cuarta cercania: cercania al santo
pueblo fiel de Dios. Por favor, no se
olviden de vuestro pueblo, del lugar
donde el Sefior los ha puesto. “Yo te
he tomado detras del rebafio”, no se
olviden del rebafio del que han sido
sacados. ;Qué recomendaba Pablo a
Timoteo? “Recuerda a tu madre y a
tu abuela, a tu pueblo”. El autor de la
Carta a los Hebreos decia: “Acuérdate
de aquellos que te han iniciado en la
fe”. Cuantos humildes catequistas,
cuantas abuelas hay detras. Que el
corazon esté cerca del pueblo. Es feo
cuando el corazon de un obispo se



aleja del pueblo. Las cuatro
cercanias. Hagan un examen de
conciencia sobre como van, creo que
bien, pero me gusta repetirlas.
Cercania a Dios, cercania entre
ustedes —“veo algunos con una
peculiaridad historica, litargica
especial, y otros asi diferentes:
cercania a su liturgia, a su historia,
sin querer acogerlos, latinizarlos, no,
por favor, no. Cercania entre ustedes,
cercania con los sacerdotes y
cercania al santo pueblo fiel de Dios.
Para ser obispo hoy —-siempre, pero
subrayo, hoy- es necesario ejercitar
el arte de la escucha. Y no es facil.

No tengan miedo de dar espacio a la
Palabra de Dios y de involucrar a los
laicos, seran los canales por los que
el rio de la fe irrigara de nuevo a
Hungria.

Una segunda indicacion es la de ser
testigos de la fraternidad. Su pais es
un lugar en el que han convivido



durante mucho tiempo personas de
otros pueblos. Diversas etnias,
minorias, confesiones religiosas e
inmigrantes también han
transformado este pais en un
ambiente multicultural. Esta realidad
es nueva y, al menos en un primer
momento, puede asustar. La
diversidad siempre da un poco de
miedo porque socava las seguridades
adquiridas y desafia la estabilidad
conseguida. Sin embargo, es una
gran oportunidad para abrir el
corazon al mensaje del Evangelio:
«Amense los unos a los otros como yo
los he amado» (Jn 15,12). Ante la
diversidad cultural, étnica, politica y
religiosa, podemos tener dos
actitudes: encerrarnos en una rigida
defensa de nuestra supuesta
identidad, o abrirnos al encuentro
con el otro y cultivar juntos el suefio
de una sociedad fraterna. Me gusta
recordar aqui que fue en esta misma
capital europea, en el afio 2017,
donde ustedes se reunieron con



representantes de otras Conferencias
Episcopales de Europa Central y
Oriental, y reafirmaron que la
pertenencia a la propia identidad
nunca debe convertirse en un motivo
de hostilidad y desprecio hacia los
demas, sino en una ayuda para el
dialogo con las diferentes culturas.
Dialogo, sin negociar la propia
pertenencia.

Sobre el gran rio que atraviesa esta
ciudad se alza el imponente Puente
de las Cadenas. Sustituyd a un fragil
puente de madera y sirvio para unir
Buda y Pest. Si queremos que el rio
del Evangelio llegue a la vida de las
personas, haciendo germinar una
sociedad mas fraternal y solidaria
también aqui en Hungria,
necesitamos que la Iglesia construya
nuevos puentes de didlogo. A ustedes,
como obispos, les pido que muestren
siempre, junto con sus sacerdotes y
colaboradores pastorales, el
verdadero rostro de la Iglesia que es



madre. Es Madre. Un rostro que
acoge a todos, también a los que
vienen de fuera, un rostro fraterno,
abierto al didlogo. Sean pastores que
se interesan por la fraternidad. No
duerios del rebafio, sino padresy
hermanos. Que el estilo de la
fraternidad, que les pido que
cultiven con los sacerdotes y con
todo el Pueblo de Dios, se convierta
en un signo luminoso para Hungria.
De este modo, se configurara una
Iglesia en la que especialmente los
laicos, en todos los ambitos de su
vida cotidiana, familiar, social y
profesional, se convertiran en
fermento de fraternidad evangélica.
iQue la Iglesia hungara sea
constructora de puentes y promotora
de dialogo!

Lo tercero y ultimo, ser constructores
de esperanza. Si ponemos el
Evangelio en el centro y lo
testimoniamos con el amor fraterno,
podemos mirar al futuro con



esperanza, aunque hoy atravesemos
pequefias o grandes tormentas. Lo
que la Iglesia esta llamada a difundir
en la vida de las personas es la
certeza tranquilizadora de que Dios
es misericordia, que nos ama en todo
momento de la vida y que siempre
esta dispuesto a perdonarnosy a
levantarnos.No olviden el estilo de
Dios, que es un estilo de cercania,
compasion y ternura. Este es el estilo
de Dios. Avancemos por este camino,
con el mismo estilo. La tentacion de
derrumbarse y desanimarse nunca
viene de Dios; viene del enemigo,
pero se alimenta de muchas
situaciones. Detras de la fachada del
bienestar, detras de un ropaje de
tradiciones religiosas, pueden
esconderse muchos lados oscuros. La
Iglesia en Hungria ha tenido ocasion
de reflexionar recientemente sobre
como la transicion de la época de la
dictadura a la de la libertad
reencontrada sea una transicion
marcada por contradicciones tales



como la degradacion de la vida
moral, el auge de la mafia, el trafico
de drogas, hasta incluso la lacra del
trafico de 6rganos y a tantos nifios
asesinados por eso. Hay problemas
sociales, como las dificultades de las
familias, la pobreza, las heridas que
afectan al mundo de los jovenes, en
un contexto en el que la democracia
aun debe consolidarse. La Iglesia
tiene que ser cercana, dispensando
atencion y consuelo a las personas,
para que no se dejen robar nunca la
luz de la esperanza. El anuncio del
Evangelio reaviva la esperanza
porque nos recuerda que en todo lo
que nos toca vivir Dios esta presente,
nos acompafia, nos da valentia y nos
da creatividad para comenzar
siempre una nueva historia. Es
conmovedor recordar las palabras
del venerable cardenal Jozsef
Mindszenty, hijo y padre de esta
Iglesia y de esta tierra, quien, al final
de una vida llena de sufrimiento por
la persecucion, dejo estas palabras de



esperanza: «Dios es joven. El futuro
es suyo. Es El quien evoca lo que es
nuevo, lo joven y el mafiana de las
personas y de los pueblos. Por eso no
podemos abandonarnos a la
desesperaciéon» (Mensaje al
Presidente del Comité Organizadory a
los hungaros en el exilio, en J. Kozi
Horvath, Mindszenty biboros, 111).
Dios es joven.

Que ante las crisis, sociales o
eclesiales, ustedes sean siempre
constructores de esperanza. Como
obispos del pais, tengan siempre
palabras de aliento. Que no
encuentren en vuestros labios
expresiones que marquen distancia e
impongan juicios, sino que ayuden al
Pueblo de Dios a mirar el futuro con
confianza, que ayuden a las personas
a ser protagonistas libres y
responsables de la vida, que es un
don de gracia que hay que acoger, no
un rompecabezas que hay que
resolver. El cubo de vuestro



magnifico y famoso arquitecto Rubik
sigue siendo un juego ingenioso y no
un modelo para la vida. Y recuerden:
pastores del rebafio. El pastor debe
estar dentro del rebafio: adelante del
rebafio para mostrar el camino, en
medio del rebafio para sentir el olor,
detras del rebafio para ayudar a los
que se quedan rezagados y también
para dejar que el rebafio avance un
poco, porque tiene un don especial
para indicar donde estan los campos
buenos y nutritivos.

Queridos hermanos, también
Hungria necesita un renovado
anuncio del Evangelio, una nueva
fraternidad social y religiosa, una
esperanza que se construya dia a dia
para mirar al futuro con alegria.
Ustedes son los pastores
protagonistas de este proceso
histdrico, de esta hermosa aventura.
Hermanos jQue Dios los confirme en
la alegria de la mision!, en la alegria
de la mision. Les agradezco todo lo



que hacen y los bendigo de corazon.
Que la Virgen los proteja y que san
José los guarde. Y si tienen un poco
de tiempo recen por el Papa. Gracias.

Encuentro con los representantes
del Consejo Ecuménico de las
Iglesias y algunas comunidades
judias de Hungria

Queridos hermanos:

Me siento contento de encontrarme
con ustedes. Sus palabras, que
agradezco, y su presencia, uno junto
al otro, expresan un gran deseo de
unidad. Dan cuenta de un camino, a
veces cuesta arriba, y dificil en el
pasado, pero que ustedes afrontan
con valor y buena voluntad,
sosteniéndose reciprocamente bajo
la mirada del Altisimo, que bendice a
los hermanos que viven unidos (cf.
Sal 133,1).

Los veo a ustedes, hermanos en la fe
de Cristo, y bendigo el camino de



comunion que llevan adelante. Me
tocaron las palabras del hermano
calvinista [obispo Jozsef Steinbach,
Presidente del Consejo Ecuménico de
las Iglesias de Hungria], gracias. Con
la mente me dirijo a la abadia de
Pannonhalma, corazdn espiritual
palpitante de este pais, donde hace
tres meses se han encontrado para
reflexionar y rezar juntos. Rezar
juntos, unos por otros, y ponernos a
trabajar juntos en la caridad, unos
con otros, por este mundo que Dios
ama tanto (cf. Jn 3,16), este es el
camino mas concreto hacia la unidad
plena.

Los veo a ustedes, hermanos en la fe
de Abrahan nuestro padre y gracias a
Usted [rabino Zoltan Radnoti], por
esas palabras tan profundas que me
tocaron el corazon. Aprecio mucho el
compromiso que han mostrado para
derribar los muros de separacion del
pasado. Ustedes, judios y cristianos,
desean ver en el otro ya no un



extrafio, Sino un amigo; ya no un
adversario, sino un hermano. Este es
el cambio de mirada bendecido por
Dios, la conversion que hace posibles
nuevos comienzos, la purificacion
que renueva la vida. Las fiestas
solemnes de Rosh Hashanah y del
Yom Kippur, que caen precisamente
en estas fechas y para las que les
formulo mis mejores votos, son
ocasiones de gracia para renovar la
adhesion a estos llamados
espirituales. El Dios de los padres
abre siempre caminos nuevos. Asi
como transformo el desierto en un
camino hacia la Tierra Prometida,
también quiere llevarnos desde los
desiertos aridos del hastio y de la
indiferencia a la ansiada patria de la
comunion.

No es casualidad que todos los que
en la Escritura estan llamados a
seguir de un modo especial al Sefior
siempre tengan que salir, caminar,
llegar a tierras inexploradas y a



espacios desconocidos. Pensemos en
Abrahdn, que dejo casa, parientes y
patria. Quien sigue a Dios esta
llamado a dejar. A nosotros se nos
pide que dejemos atras las
incomprensiones del pasado, las
pretensiones de tener razon y de
culpar a los demads, para ponernos en
camino hacia su promesa de paz,
porque Dios tiene siempre planes de
paz, nunca de afliccion (cf. Jr 29,11).

Quisiera retomar con ustedes la
evocadora imagen del Puente de las
Cadenas, que une las dos partes de
esta ciudad. No las funde en una,
pero las mantiene unidas. Asi deben
ser los vinculos entre nosotros. Cada
vez que se ha tenido la tentacion de
absorber al otro no se ha construido,
sino que se ha destruido; 1o mismo
cuando se ha querido marginarlo en
un gueto, en vez de integrarlo.
iCuantas veces ha ocurrido esto en la
historia! Debemos estar atentos y
debemos rezar para que no se repita.



Y comprometernos a promover
juntos una educacion para la
fraternidad, para que los brotes de
odio que quieren destruirla no
prevalezcan. Pienso en la amenaza
del antisemitismo, que todavia
serpentea en Europa y en otros
lugares. Es una mecha que hay que
apagar y la mejor forma de
desactivarla es trabajar en positivo
juntos, es promover la fraternidad. El
Puente nos sigue sirviendo de
ejemplo, esta sostenido por grandes
cadenas, formadas por muchos
eslabones. Nosotros somos estos
eslabones y cada eslabon es
fundamental, por eso no podemos
seguir viviendo en la sospecha y en
la ignorancia, distantes y divididos.

Un puente une dos partes. En este
sentido evoca el concepto,
fundamental en la Escritura, de
alianza. El Dios de la alianza nos pide
que no cedamos a la logica del
aislamiento y de los intereses



creados. No desea las alianzas con
alguno en detrimento de otros, sino
personas y comunidades que sean
puentes de comunion con todos. En
este pais ustedes, que representan las
religiones mayoritarias, tienen la
tarea de favorecer las condiciones
para que se respete y fomente la
libertad religiosa de todos. Y tienen
también la funcion de ser ejemplo
para todos. Que nadie pueda decir
que de los labios de los hombres de
Dios salen palabras de division, sino
solo mensajes de apertura y de paz.
En un mundo desgarrado por
demasiados conflictos, este es el
mejor testimonio que pueden ofrecer
quienes han recibido la gracia de
conocer al Dios de la alianza y de la
paz.

El Puente de las Cadenas no solo es el
mas conocido, sino también el mas
antiguo de esta ciudad. Muchas
generaciones lo han atravesado. Esto
también invita a recordar el pasado.



Encontraremos sufrimientos y
oscuridad, incomprensiones y
persecuciones pero, yendo a las
raices, descubriremos un patrimonio
espiritual comun mucho mads grande.
Es este el tesoro que nos permite
construir juntos un futuro distinto.
Pienso con emocion en tantas figuras
de amigos de Dios que han irradiado
su luz en las noches del mundo.
Menciono, entre muchos, a un gran
poeta de este pais, Miklés Radnoti,
cuya brillante carrera fue truncada
por el odio ciego de quienes, solo
porque era de origen judio, primero
le impidieron ejercer la docencia y
luego lo arrancaron de su familia.

Encerrado en un campo de
concentracion, en el abismo mas
oscuro y depravado de la
humanidad, siguio escribiendo
poesias hasta su muerte. El Cuaderno
de Bor es el unico poemario que ha
sobrevivido a la Shoah. En él da
testimonio de la fuerza de creer en el



calor del amor en medio del hielo del
lager y de iluminar la oscuridad del
odio con la luz de la fe. El autor,
sofocado por las cadenas que le
oprimian el alma, encontro el valor
para escribir en una libertad
superior: «Prisionero, he tomado la
medida a toda esperanza» (El
Cuaderno de Bor, Carta a mi esposa).
Y puso una pregunta, que hoy
todavia resuena para nosotros: «Y tu,
icomo vives? ¢Encuentra eco tu voz
en este tiempo?» (El Cuaderno de Bor,
Egloga Primera). Nuestras voces,
queridos hermanos, tienen que
hacerse eco de esa Palabra que el
cielo nos ha dado, eco de esperanza y
de paz.Y aunque no nos escuchen o
no nos entiendan, no neguemos
nunca con nuestras acciones la
Revelacion de la que somos testigos.

Al final, en la triste soledad del
campo de concentracion, mientras se
daba cuenta de que la vida se estaba
marchitando, Radnoti escribio: «Soy



también yo una raiz ahora... Fui una
flor, me he convertido en una

raiz» (El Cuaderno de Bor, Raiz).
También nosotros estamos llamados
a convertirnos en raices. A menudo
buscamos frutos, resultados,
afirmacion. Pero Aquel que hace
fructificar su Palabra en la tierra con
la misma dulzura de la lluvia que
hace germinar el campo (cf. Is 55,10),
nos recuerda que nuestros caminos
de fe son semillas, semillas que se
transforman en raices subterraneas,
raices que alimentan la memoria y
hacen germinar el futuro. Esto es lo
que nos pide el Dios de nuestros
padres, porque —como escribia otro
poeta— «Dios espera en otra parte,
espera precisamente al final de todo.
Abajo. Donde estan las raices» (R.M.
Rilke, Vladimir, El pintor de nubes).
Sdlo si estamos profundamente
arraigados podremos alcanzar la
cima. Enraizados en la escucha del
Altisimo y de los demds, ayudaremos
a nuestros contemporaneos a



acogerse y amarse. Solamente si
somos raices de paz y brotes de
unidad seremos creibles a los ojos
del mundo, que nos mira con la
nostalgia de que florezca la
esperanza. Gracias, y buen camino.
Juntos, gracias.

Les pido disculpas porque hablé
sentado, pero no tengo 15 afios.
Gracias.

Santa Misa en la Plaza de los
Héroes de Budapest

Jesus pregunto a sus discipulos en
Cesarea de Filipo: «Y ustedes, ¢;quién
dicen que soy yo?» (Mc 8,29). Esta
pregunta pone en dificultad a los
discipulos y marca un cambio de
rumbo en su camino en pos del
Maestro. Ellos conocian bien a Jesus,
ya no eran principiantes. Tenian
familiaridad con El, habian sido
testigos de muchos de sus milagros,
se maravillaban de su ensefianza, lo
seguian adonde quiera que fuese. Y,



sin embargo, aun no pensaban como
Fl. Faltaba el paso decisivo, ese que
va de la admiracion por Jesus a la
imitacion de Jestis. También hoy el
Sefior, fijando su mirada sobre cada
uno de nosotros, nos interpela
personalmente: “Pero yo, ¢quién soy
de verdad para ti?”. ;Quién soy para
ti? Es una pregunta que, dirigida a
cada uno de nosotros, no pide sdlo
una respuesta correcta, de catecismo,
sino una respuesta personal, una
respuesta de vida.

De esta respuesta nace la renovacion
del discipulado. Es algo que tuvo
lugar a través de tres pasos, que
realizaron los discipulos y que
podemos realizar también nosotros:
el primero el anuncio de Jesus, el
segundo el discernimiento con Jesus
y el tercero el camino en pos de
Jesus.

1. El anuncio de Jesus. A la pregunta:
“Pero ustedes, ¢quién dicen que soy



yo0?”, respondio Pedro como
representante de todo el grupo: «jTu
eres el Mesias!». Pedro dice todo en
pocas palabras, la respuesta es
exacta pero, sorprendentemente,
después de este reconocimiento Jesus
ordena «que no dijeran nada a nadie
de El» (v. 30). Nos preguntamos: ; Por
qué una prohibicion tan categorica?
Por una razon precisa, decir que
Jesus es el Cristo, el Mesias, es exacto
pero incompleto. Existe siempre el
riesgo de anunciar un falso
mesianismo, un mesianismo segun
los hombres y no segun Dios. Por eso,
a partir de aquel momento, Jesus
comienza a revelar su identidad, su
identidad pascual, la que
encontramos en la Eucaristia.
Explica que su mision se culminaria,
ciertamente, en la gloria de la
resurreccion, pero pasando a través
de la humillacién de la cruz. Es decir,
se realizaria segun la sabiduria de
Dios, «que —dice san Pablo— no es la
de este mundo ni la de los dirigentes



de este mundo» (1 Co 2,6). Jesus
impone el silencio sobre su identidad
mesianica, pero no sobre la cruz que
lo espera. Es mas —anota el
evangelista— Jesus comienza a
ensefiar «con absoluta claridad» (Mc
8,32) que «el Hijo del hombre debia
padecer mucho, que seria rechazado
por los ancianos, los sumos
sacerdotes y los maestros de la Ley,
que lo matarian, pero que resucitaria
a los tres dias» (v. 31).

Ante este anuncio de Jesus, anuncio
desconcertante, también nosotros
podemos quedar asombrados.
También a nosotros nos gustaria un
mesias potente en vez de un siervo
crucificado. La Eucaristia esta ante
nosotros para recordarnos quién es
Dios. No lo hace con palabras, sino de
forma concreta, mostrandonos a Dios
como Pan partido, como Amor
crucificado y entregado. Podemos
afiadir mucha ceremonia, pero el
Sefior permanece alli, en la sencillez



de un Pan que se deja partir,
distribuir y comer. Esta ahi para
salvarnos. Para salvarnos, se hace
siervo; para darnos vida, muere. Nos
hace bien dejarnos desconcertar por
el anuncio de Jesus. Y quien se abre a
este anuncio de Jesus, se abre al
segundo pasaje.

2. El discernimiento con Jesus. Frente
al anuncio del Sefior, la reacciéon de
Pedro es tipicamente humana.
Cuando se perfila la cruz, la
perspectiva del dolor, el hombre se
rebela. Y Pedro, después de haber
confesado el mesianismo de Jesus, se
escandaliza de las palabras del
Maestro e intenta disuadirlo de que
continue por su camino. La cruz no
estd nunca de moda. Queridos
hermanos y hermanas, la cruz no
esta nunca de moda, ni hoy ni en el
pasado. Pero sana por dentro. Es
delante del Crucificado que
experimentamos una benéfica lucha
interior, un aspero conflicto entre el



“pensar como piensa Dios” y el
“pensar como piensan los hombres”.
Por un lado, esta la logica de Dios,
que es la del amor humilde. El
camino de Dios rehuye cualquier
imposicidn, ostentacion y de todo
triunfalismo, esta siempre dirigido al
bien del otro, hasta el sacrificio de si
mismo. Por otro lado, esta el “pensar
como piensan los hombres”, que es la
légica del mundo, de la mundanidad,
apegada al honor y a los privilegios,
encaminada al prestigio y al éxito.
Aqui lo que cuenta es la
consideracion y la fuerza, lo que
atrae la atencion de la mayoria y
sabe hacerse valer ante los demas.

Deslumbrado por esta perspectiva,
Pedro llevo aparte a Jesus y comenzod
a reprenderlo (cf. v. 32). Primero lo
habia confiesa y ahora lo reprende.
Nos puede pasar también a nosotros
que llevemos “aparte” al Sefior, que
lo pongamos en un rincon del
corazon, que continuemos



sintiéndonos religiosos y buenos y
sigamos adelante por nuestro camino
sin dejarnos conquistar por la légica
de Jesus. Pero hay una verdad. Fl, sin
embargo, nos acomparia en esta
lucha interior, porque desea que,
como los Apdstoles, elijamos estar de
su parte. Estd la parte de Dios y esta
la parte del mundo. La diferencia no
esta entre el que es religioso y el que
no lo es. La diferencia crucial es
entre el verdadero Dios y el dios de
nuestro yo. jQué lejos esta Aquel que
reina en silencio sobre la cruz, del
falso dios que quisiéramos que
reinase con la fuerza y redujese al
silencio a nuestros enemigos! jQué
distinto es Cristo, que se propone
solo con amor, de los mesias potentes
y triunfadores, adulados por el
mundo! Jesus nos sacude, no se
conforma con las declaraciones de fe,
nos pide purificar nuestra
religiosidad ante su cruz, ante la
Eucaristia. Nos hace bien estar en
adoracion ante la Eucaristia para



contemplar la fragilidad de Dios.
Dediquémosle tiempo a la adoracion.
Es una forma de rezar que se olvida
demasiado. Dediquémosle tiempo a
la adoracion. Dejemos que Jesus, Pan
Vivo, sane nuestras cerrazones y nos
abra al compartir, nos cure de
nuestras rigideces y del encerrarnos
en nosotros mismos, nos libere de las
esclavitudes paralizantes de
defender nuestra imagen, nos inspire
a seguirlo adonde Fl quiera
conducirnos. No donde yo deseo. De
este modo llegamos al tercer paso.

3. El camino en pos de Jesus es
también el camino con Jestus. «jPonte
detras de mi, Satanas!» (v. 33). De ese
modo Jesus atrae de nuevo a Pedro
hacia Fl, con una orden dolorosa,
dura. Pero el Sefior, cuando manda
algo, en realidad esta ahi, preparado
para concederlo. Y Pedro acoge la
gracia de dar “un paso atras”
recuérdate que el camino cristiano
inicia con un paso atras. El camino



cristiano no es una busqueda del
éxito, sino que comienza con un paso
hacia atras, con un descentramiento
liberador, con el quitarse uno del
centro de la vida. Es entonces cuando
Pedro reconoce que el centro no es
su Jesus, sino el verdadero Jesus.
Caera de nuevo, pero de perdon en
perdon reconocerd cada vez mejor el
rostro de Jesus. Y pasara de la
admiracion estéril por Cristo a la
imitacion concreta de Cristo.

¢Qué quiere decir caminar en pos de
Jesus? Es ir adelante por la vida con
su misma confianza, la de ser hijos
amados de Dios. Es recorrer el
mismo camino del Maestro, que vino
a servir y no a ser servido (cf. Mc
10,45). Caminar detras de Jesus es
dirigir cada dia nuestros pasos al
encuentro del hermano. Hacia alli
nos lleva la Eucaristia, a sentirnos un
solo Cuerpo, a partirnos por los
demas. Queridos hermanosy
hermanas, dejemos que el encuentro



con Jesus en la Eucaristia nos
transforme, como transformo a los
grandes y valientes santos que
ustedes veneran, pienso en san
Esteban y santa Isabel. Como ellos,
Nno nos contentemos con poco, no nos
resignemos a una fe que vive de ritos
y de repeticiones, abramonos a la
novedad escandalosa de Dios
crucificado y resucitado, Pan partido
para dar vida al mundo. Entonces
viviremos en la alegria; y llevaremos
alegria.

Este Congreso Eucaristico
Internacional es un punto de llegada
de un camino, pero hagamos que sea
sobre todo un punto de partida.
Porque el camino en pos de Jesus
invita a mirar hacia adelante, a
acoger la novedad de la gracia, a
hacer revivir cada dia dentro de
nosotros ese interrogante que, como
en Cesarea de Filipo, el Sefior dirige a
cada uno de nosotros sus discipulos:
Y ustedes, ;quién dicen que soy yo?



Angelus
Queridos hermanos y hermanas:

Eucaristia significa “accion de
gracias” y al finalizar esta
Celebracion, que cierra el Congreso
Eucaristico y mi visita a Budapest,
quisiera dar gracias de todo corazon.
Gracias a la gran familia cristiana
hungara, que deseo abrazar en sus
ritos, en su historia, en las hermanas
y hermanos catolicos y de otras
confesiones, todos en camino hacia la
unidad plena. A este respecto, saludo
de corazoén al Patriarca Bartolomé,
Hermano que nos honra con su
presencia. Gracias, en particular, a
mis amados hermanos obispos, a los
sacerdotes, a los consagrados y
consagradas, y a todos ustedes,
queridos fieles. Un agradecimiento
grande a quienes se han esforzado
tanto por la realizacion del Congreso
Eucaristico y de esta jornada.



Al renovar la gratitud a las
autoridades civiles y religiosas que
me han acogido quisiera
decirkoszonom [gracias] a ti, pueblo
de Hungria. El himno que ha
acompaifiado el Congreso se dirige a
ti de esta manera: «Durante mil afios
la cruz fue columna de tu salvacién,
que también ahora la sefial de Cristo
sea para ti la promesa de un futuro
mejor». Esto es 1o que les deseo, que
la cruz sea vuestro puente entre el
pasado y el futuro. El sentimiento
religioso es la savia de esta nacion,
tan unida a sus raices. Pero la cruz,
plantada en la tierra, ademas de
invitarnos a enraizarnos bien, eleva
y extiende sus brazos hacia todos;
exhorta a mantener firmes las raices,
pero sin encerrarse; a recurrir a las
fuentes, abriéndose a los sedientos
de nuestro tiempo. Mi deseo es que
sean asi: fundamentados y abiertos,
arraigados y respetuosos. Isten
éltessen! [iFelicidades!] La “Cruz de la
mision” es el simbolo de este



Congreso. Que los lleve a anunciar
con la vida el Evangelio liberador de
la ternura sin limites que Dios tiene
por cada uno. En la carestia de amor
de hoy, es el alimento que el hombre
espera.

Hoy, no muy lejos de aqui, en
Varsovia, dos testigos del Evangelio
son proclamados beatos: el Cardenal
Esteban Wyszynski e Isabel Czacka,
fundadora de las Hermanas
Franciscanas Siervas de la Cruz. Dos
figuras que conocieron de cerca la
cruz: el Primado de Polonia,
arrestado y segregado, fue siempre
un pastor valiente segun el corazon
de Cristo, heraldo de la libertad y de
la dignidad del hombre; sor Isabel,
que perdid la vista muy joven, dedico
toda su vida a ayudar a los ciegos.
Que el ejemplo de los nuevos beatos
nos estimule a transformar las
tinieblas en luz con la fuerza del
amor.



Para finalizar rezamos el Angelus, en
este dia en que veneramos el
santisimo nombre de Maria.
Antiguamente, por respeto, ustedes
hungaros no pronunciaban el
nombre de Maria, pero la llamaban
con el mismo titulo honorifico
utilizado para la reina. Que la “Beata
Reina, vuestra antigua patrona” 1os
acompaiie y los bendiga. Mi
bendicion, desde esta gran ciudad,
quiere llegar a todos, en particular a
los nifios y a los jovenes, a los
ancianos y a los enfermos, a los
pobres y a los excluidos. Con ustedes
y para ustedes digo:Isten, aldd meg a
magyart! [{Que Dios bendiga a los
hungaros!].

Encuentro ecuménico en la
Nunciatura apostolica de
Bratislava

Queridos miembros del Consejo
Ecuménico de las Iglesias en la
Republica Eslovaca:



Los saludo cordialmente y les
agradezco por haber aceptado la
invitacion y por haber venido a mi
encuentro. Yo, peregrino en
Eslovaquia, ustedes, distinguidos
huéspedes en la Nunciatura. Estoy
contento de que el primer encuentro
sea con ustedes: es un signo de que la
fe cristiana es —y quiere ser—
semilla de unidad y levadura de
fraternidad en este pais. Gracias
Beatitud, Hermano Rastislav, por su
presencia; gracias, querido Obispo
Ivan, Presidente del Consejo
Ecumeénico, por las palabras que me
ha dirigido y que testimonian el
esfuerzo de querer seguir caminando
juntos para pasar del conflicto a la
comunion.

El camino de sus comunidades ha
vuelto a comenzar después de los
afios de la persecucion ateista,
cuando no habia libertad religiosa, o
esta era duramente probada.
Después, finalmente, llego. Y ahora



los une un tramo de camino en el
que experimentan lo hermoso,
aunque al mismo tiempo dificil, que
es vivir la fe como personas libres.
Existe en efecto la tentaciéon de
volver a ser esclavos, no ciertamente
de un régimen, sino de una
esclavitud todavia peor, la interior.

Es esto lo que advertia Dostoyevski
en un relato célebre, la Leyenda del
Gran Inquisidor. Jesus vuelve a la
tierra y es encarcelado. El inquisidor
le dirige palabras hirientes, lo acusa
precisamente de haber dado
demasiada importancia a la libertad
de los hombres. Le dice: «Quieres ir
por el mundo con las manos vacias,
predicando una libertad que los
hombres, en su estupidez y su
ignominia naturales, no pueden
comprender; una libertad que los
atemoriza, pues no hay ni ha habido
jamas nada mas intolerable para el
hombre y para la sociedad que ser
libres» (Los Hermanos Karamazov).



Y sube el tono, agregando que los
hombres estan dispuestos a
intercambiar gustosamente su
libertad por una esclavitud mas
comoda, la de someterse a alguien
que decida por ellos, con tal de tener
pan y seguridades. Y asillega a
reprochar a Jesus el no haber
querido convertirse en César, para
doblegar la conciencia de los
hombres y establecer la paz con la
fuerza. En cambio, continud
prefiriendo para el hombre la
libertad, mientras la humanidad
reclama “pan y poco mas”.

Queridos hermanos, que no nos pase
esto; ayudémonos a no caer en la
trampa de contentarnos con pany
poco mas. Porque este riesgo
sobreviene cuando la situacion se
normaliza, cuando nos estabilizamos
y nos acostumbramos, aspirando a
mantener una vida tranquila.
Entonces, a lo que se apunta no es
mas a «la libertad que tenemos en



Cristo Jesus» (Ga 2,4), a su verdad
que nos hace libres (cf. Jn 8,32), sino
a obtener espacios y privilegios. Que,
segun el Evangelio, es “pan y poco
mas”. Aqui, desde el corazon de
Europa, nos preguntamos: nosotros
cristianos, ¢hemos perdido un poco
el ardor del anuncio y la profecia del
testimonio? ¢Es la verdad del
Evangelio lo que nos hace libres o
nos sentimos libres cuando
conseguimos zonas de confort que
nos permitan organizarnos y seguir
adelante tranquilos sin mayores
consecuencias? E incluso,
contentandonos con pany
seguridades, ¢no habremos perdido
tal vez el impulso en la busqueda de
la unidad implorada por Jesus,
unidad que ciertamente exige esa
libertad madura de decisiones
fuertes, de renuncias y sacrificios,
pero que es la premisa para que el
mundo crea? (cf. Jn 17,21). No nos
interesemos solamente de lo que
puede beneficiar a nuestras



comunidades particulares. La
libertad del hermano y de la
hermana es también nuestra
libertad, porque nuestra libertad no
es plena sin él y sin ella.

Aqui la evangelizacion ha surgido de
manera fraterna, llevando impreso el
sello de los santos hermanos de
Tesalonica Cirilo y Metodio. Que
ellos, testigos de una cristiandad
todavia unida e inflamada del ardor
del anuncio, nos ayuden a proseguir
en el camino cultivando la comunion
fraterna entre nosotros en el nombre
de Jesus. Por otra parte, ;como
podemos desear una Europa que
vuelva a encontrar las propias raices
cristianas si Somos nosotros los
primeros desarraigados de la plena
comunion? ¢Como podemos sofiar
una Europa libre de ideologias, si no
somos libres para anteponer la
valentia de Jesus a las necesidades de
los distintos grupos de creyentes? Es
dificil exigir una Europa mas



fecundada por el Evangelio sin
advertir el hecho de que en el
continente aun no estamos unidos
plenamente entre nosotros, y sin
preocuparnos unos de otros. Calculos
de conveniencia, razones histdricas y
vinculos politicos no pueden ser
obstaculos inamovibles en nuestro
camino. Que nos ayuden los santos
Cirilo y Metodio, «precursores del
ecumenismo» (S. JUAN PABLO II,
Carta enc. Slavorum Apostoli, 14), a
prodigarnos por una reconciliacion
de las diversidades en el Espiritu
Santo; por una unidad que, sin ser
uniformidad, sea signo y testimonio
de la libertad de Cristo, el Sefior que
desata los nudos del pasado y cura
del miedo y las inseguridades.

En su tiempo, Cirilo y Metodio
hicieron posible que la Palabra
divina se encarnara en estas tierras
(cf. Jn 1,14). En esta perspectiva,
quisiera compartir con ustedes dos
sugerencias, consejos fraternos para



difundir el Evangelio de la libertad y
de la unidad hoy. El primero se
refiere a la contemplacion. Un
caracter distintivo de los pueblos
eslavos, que ustedes tienen que
conservar juntos, es el rasgo
contemplativo, que va mas alla de las
conceptualizaciones filosoficas e
incluso teologicas, a partir de una fe
experiencial, que sabe acoger el
misterio. Ayudense a cultivar esta
tradicion espiritual, que Europa
tanto necesita; en particular tiene sed
de ella el Occidente eclesial, para
volver a encontrar la belleza de la
adoracion de Dios y la importancia
de no concebir la comunidad de fe
principalmente sobre la base de una
eficiencia programatica y funcional.

El segundo consejo concierne en
cambio a la accidn. La unidad no se
obtiene tanto con los buenos
propositos y con la adhesion a algun
valor comun, sino haciendo algo
juntos por los que nos acercan mas al



Sefior. ¢Quiénes son? Son los pobres,
porque en ellos Jesus esta presente
(cf. Mt 25,40). Compartir la caridad
abre horizontes mas amplios y ayuda
a caminar mas ligeros, superando
prejuicios y malentendidos. Y
también eso es una caracteristica que
encuentra una acogida genuina en
este pais, donde en la escuela se
aprende de memoria una poesia que
contiene, entre otros, un pasaje muy
hermoso: «Cuando la mano forastera
llame a nuestra puerta con sincera
confianza, sea quien sea, venga de
cerca o de lejos, de dia o de noche, el
don de Dios estara esperandolo en
nuestra mesa» (SAMO CHALUPKA,
Mor ho!, 1864). Que el don de Dios
esté presente en las mesas de cada
uno para que, mientras no
compartamos la misma mesa
eucaristica, podamos al menos
acoger juntos a Jesus sirviéndolo en
los pobres. Sera un signo mas
evocador que muchas palabras, que
ayudara a la sociedad civil a



comprender, especialmente en este
periodo de sufrimiento, que solo
estando de parte de los mas débiles
todos saldremos en verdad de la
pandemia.

Queridos hermanos, les agradezco su
presencia y su camino. El caracter
afable y acogedor, tipico del pueblo
eslovaco, la tradicional convivencia
pacifica entre ustedes y su
colaboracion por el bien del pais son
importantes para el fermento del
Evangelio. Los animo a seguir
adelante en el camino ecuménico,
tesoro valioso e irrenunciable. Les
aseguro mi recuerdo y les pido, por
favor, que recen por mi. Gracias.

Lunes, 13 de septiembre

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo



Diplomatico en el jardin del
Palacio Presidencial de Bratislava

Sefiora Presidenta,miembros del
Gobierno y del Cuerpo Diplomadtico,

distinguidas Autoridades civiles y
religiosas,

sefiorasy sefiores:Expreso mi gratitud
a la Presidenta Zuzana Caputovd por
las palabras de bienvenida que me ha
dirigido, también en nombre de
ustedesy de la poblacion. Saludo a
todos ustedes, manifestandoles mi
alegria de estar en Eslovaquia. Vengo
coOmo peregrino en un paits joven pero
de historia antigua, en una tierra de
raices profundas situada en el
corazon de Europa. Verdaderamente
me encuentro en una “tierra media”,
que ha visto muchas transiciones.
Estos territorios han sido frontera del
Imperio romano y lugar de
interaccion entre el cristianismo
occidental y oriental. De la gran



Moravia al Reino huingaro, de la
Republica checoslovaca a hoy, han
sabido, en medio de no pocas pruebas,
integrarse y distinguirse de un modo
esencialmente pacifico. Veintiocho
afios atras el mundo admiro el
nacimiento sin conflictos de dos
paises independientes.

Esta historia llama a Eslovaquia a ser
un mensaje de paz en el corazon de
Europa. Es lo que sugiere la gran
franja azul de su bandera, que
simboliza la fraternidad con los
pueblos eslavos. Fraternidad es lo que
necesitamos para promover una
integracion cada vez mds necesaria.
Esta urge ahora, en un momento en el
que, después de durisimos meses de
pandemia, se plantea, junto a muchas
dificultades, una anhelada
reactivacion economica, favorecida
por los planes de recuperacion de la
Union Europea. Todavia se puede
correr el riesgo de dejarse arrastrar



por la prisay la seduccion de las
ganancias, generando una euforia
pasajera que, mds que unir, divide.
Ademas, la sola recuperacion
economica no es suficiente en un
mundo donde todos estamos
conectados, donde todos habitamos
una tierra media. Que este pats,
mientras en varios frentes siguen
luchas por la supremacia, reafirme su
mensaje de integraciony de paz, y
Europa se distinga por una
solidaridad que, atravesando las
fronteras, pueda volver a llevarla al
centro de la historia.

La historia eslovaca esta marcada de
manera indeleble por la fe. Deseo que
ésta ayude a alimentar de modo
connatural propdsitos y sentimientos
de fraternidad. Pueden inspirarse en
las grandiosas vidas de los santos
hermanos Cirilo y Metodio. Ellos
difundieron el Evangelio cuando los
cristianos del continente estaban



unidos; y todavia hoy unen las
confesiones de esta tierra. Eran
reconocidos por todos y buscaban la
comunion con todos: eslavos, griegos
y latinos. La solidez de su fe se
traducia asi en una apertura
espontanea. Es un legado que ustedes
estan llamados a recoger en este
momento, para ser también en este
tiempo un signo de unidad.

Queridos amigos, que esta vocacion a
la fraternidad no desaparezca nunca
de sus corazones, Sino que acomparie
siempre la simpdadtica autenticidad que
los caracteriza. Ustedes saben
reservar gran atencion a la
hospitalidad. Me sorprenden las
expresiones tipicas de la acogida
eslava, que ofrece a los visitantes el
pany la sal. Y quisiera ahora
inspirarme en estos dones sencillos y
preciosos, impregnados de Evangelio.



El pan, elegido por Dios para hacerse
presente entre nosotros, es esencial.
La Escritura invita a no acumularlo,
sino a compartirlo. El pan del que
habla el Evangelio siempre se parte.
Es un fuerte mensaje para nuestra
vida cotidiana; nos dice que la riqueza
verdadera no consiste tanto en
multiplicar cuanto se tiene, sino en
compartirlo equitativamente con
quien tenemos a nuestro alrededor. El
pan, que partiéndose evoca la
fragilidad, invita en particular a
hacerse cargo de los mdads débiles. Que
nadie sea estigmatizado o
discriminado. La mirada cristiana no
ve en los mds fragiles una carga o un
problema, sino hermanos y hermanas
a quienes acompanar y cuidar.

El pan partido y compartido
equitativamente recuerda la
importancia de la justicia, de dar a
cada uno la oportunidad de
realizarse. Es necesario esforzarse



para construir un futuro en el que las
leyes se apliquen a todos por igual,
sobre la base de una justicia que no
esté nunca en venta. Y para que la
justicia no permanezca como una idea
abstracta, sino que sea concreta como
el pan, es necesario emprender una
seria lucha contra la corrupciony que
ante todo se fomente e imponga la
legalidad.

Ademas, el pan se une
inseparablemente a un adjetivo:
cotidiano (cf. Mt 6,11), pan cotidiano.
El pan de cada jornada es el trabajo,
que ocupa gran parte de ella. Del
mismo modo que sin pan no hay
nutricion, sin trabajo no hay dignidad.
En la base de una sociedad justay
fraterna rige el derecho de que a cada
uno se le conceda el pan del trabajo,
para que nadie se sienta marginado y
se vea obligado a dejar la familia y la
tierra de origen en busca de mejores
oportunidades.



«Ustedes son la sal de la tierra» (Mt
5,13). La sal es el primer simbolo que
Jesus emplea ensefiando a sus
discipulos. Esta, en primer lugar, da
gusto a los alimentos, y lleva a pensar
en ese sabor sin el cual la vida se
vuelve insipida. No bastan
clertamente estructuras organizadas
y eficientes para hacer buena la
convivencia humana, se necesita
sabor, se necesita el sabor de la
solidaridad. Y como la sal solo da
sabor disolviéndose, asi la sociedad
encuentra gusto a través de la
generosidad gratuita de quien se
entrega por los demds. Es hermoso
que a los jovenes, en particular, se los
motive en este sentido, para que se
sientan protagonistas del futuro del
paisy lo tomen en serio,
enriqueciendo con sus suefios y su
creatividad la historia que los ha
precedido. No hay renovacion sin los
jovenes, que a menudo son engafiados
por un espiritu consumista que
marchita la existencia. Muchos,



demasiados en Europa se arrastran
en el cansancio y la frustracion,
estresados por ritmos de vida
frenéticos y sin saber como encontrar
motivaciones y esperanza. El
ingrediente que falta es el cuidado por
los demadas. Sentirse responsables de
alguien da gusto a la vida y permite
descubrir que lo que damos es en
realidad un don que nos hacemos a
nosotros mismos.

La sal, en los tiempos de Cristo,
ademas de dar sabor, servia para
conservar los alimentos,
preservdandolos del deterioro. Me
gustaria que nunca dejen que los
fragantes sabores de sus mejores
tradiciones se estropeen por la
superficialidad del consumo y las
ganancias materiales. Y mucho menos
de los colonialismos ideoldgicos. En
esta tierra, hasta hace algunos
decenios, un pensamiento unico
coartaba la libertad; hoy otro



pensamiento unico la vacia de sentido,
reconduciendo el progreso al beneficio
y los derechos solo a las necesidades
individualistas. Hoy, como entonces,
la sal de la fe no es una respuesta
segun el mundo, no estd en el ardor de
llevar a cabo guerras culturales, sino
en la siembra humilde y paciente del
Reino de Dios, principalmente con el
testimonio de la caridad, del amor.
Vuestra Constitucion menciona el
deseo de edificar el pais sobre la
herencia de los santos Cirilo y
Metodio, patronos de Europa. Ellos,
sin imposiciones y sin coacciones,
fecundaron la cultura con el
Evangelio, generando procesos
beneficiosos. Es esta la senda, no la
lucha por la conquista de espacios y
de relevancia, sino el camino que
indican los santos, el camino de las
Bienaventuranzas. De alli, de las
Bienaventuranzas, surge la vision
cristiana de la sociedad.



Los santos Cirilo y Metodio también
han mostrado que custodiar el bien no
significa repetir el pasado, sino
abrirse a la novedad sin
desarraigarse. Vuestra historia
cuenta con muchos escritores, poetas
y hombres de cultura que han sido la
sal del pais. Y como la sal quema
sobre las heridas, ast sus vidas han
pasado con frecuencia a través del
crisol del sufrimiento. Cuantas
personas ilustres fueron encerradas
en la carcel, permaneciendo libres
interiormente y ofreciendo luminosos
ejemplos de valentia, coherenciay
resistencia a la injusticia. Y sobre
todo de perdon. Esta es la sal de
vuestra tierra.

La pandemia, en cambio, es el crisol
de nuestro tiempo. Esta nos ha
mostrado que es muy facil, a pesar de
estar todos en la misma situacion,
disgregarse y pensar solamente en
uno mismo. Volvamos a comenzar



reconociendo que todos somos
fragiles y necesitados de los demds.
Ninguno puede aislarse, ya sea como
individuo o como nacion. Acojamos
esta crisis como un «llamado a
repensar nuestros estilos de

vida» (Carta enc. Fratelli tutti, 33). No
sirve recriminar el pasado, es
necesario ponerse manos a la obra
para construir juntos el futuro. Me
gustaria que lo hicieran con la mirada
dirigida hacia lo alto, como cuando
miran sus espléndidos montes Tatras.
Alli, entre los bosques y las cumbres
que sefialan el cielo, Dios parece mdads
cercano y la creacion se revela como
la casa intacta que durante siglos ha
acogido tantas generaciones. Sus
montes conectan cimas y paisajes
variados en una cadena tunica, y
trascienden los limites del pais para
unir en la belleza pueblos diversos.
Cultiven esta belleza, la belleza del
conjunto. Esto requiere paciencia, esto
requiere esfuerzo, esto requiere
valentia e intercambio, esto requiere


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#33

entusiasmo y creatividad. Pero es la
obra humana que el cielo bendice. Que
Dios los bendiga, que bendiga esta
tierra. Nech Boh Zehnda Slovensko!
[iQue Dios bendiga a Eslovaquia!]
Gracias.

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos,
seminaristasy catequistas en la
Catedral de San Martin de
Bratislava

Queridos hermanos obispos,

queridos sacerdotes, religiosas,
religiosos y seminaristas,

queridos catequistas, hermanasy
hermanos, jbuenos dias!

Los saludo con alegria y agradezco a
Mons. Stanislav Zvolensky las



palabras que me ha dirigido. Gracias
por la invitacion a sentirme en casa.
Vengo como vuestro hermano y por
eso me siento uno de ustedes. Estoy
aqui para compartir su camino —
esto debe hacer el obispo, el Papa—,
sus preguntas, los anhelos y las
esperanzas de esta Iglesia y de este
pais. Y, hablando del pais, le acabo de
decir a la sefiora Presidenta que
Eslovaquia es una poesia. Compartir
era el estilo de la primera comunidad
cristiana: eran perseverantes y
estaban unidos, caminaban juntos
(cf. Hch 1,12-14). También discutian,
pero caminaban juntos.

Es lo primero que necesitamos: una
Iglesia que camina unida, que
recorre los caminos de la vida con la
llama del Evangelio encendida. La
Iglesia no es una fortaleza, no es una
potencia, un castillo situado en alto
que mira el mundo con distancia y
suficiencia. Aqui en Bratislava el
castillo ya existe, jy es muy hermoso!



Pero la Iglesia es la comunidad que
desea atraer hacia Cristo con la
alegria del Evangelio —ino el castillo!
—, es la levadura que hace fermentar
el Reino del amor y de la paz en la
masa del mundo. Por favor, no
cedamos a la tentacion de la
magnificencia, de la grandeza
mundana. La Iglesia debe ser
humilde como era Jesus, que se
despojo de todo, que se hizo pobre
para enriquecernos (cf. 2 Co 8,9). Asi
vino a habitar entre nosotros y a
curar nuestra humanidad herida.

Si, es hermosa una Iglesia humilde
que no se separa del mundo y no
mira la vida con desapego, sino que
la habita desde dentro. Habitar desde
dentro, no lo olvidemos: compartir,
caminar juntos, acoger las preguntas
y las expectativas de la gente. Esto
nos ayuda a salir de la
autorreferencialidad. El centro de la
Iglesia —¢quién es el centro de la
Iglesia?— no es la Iglesia, y cuando la



Iglesia se mira a si misma acaba
como la mujer del Evangelio:
encorvada, mirandose el ombligo (cf.
Lc 13,10-13). El centro de la Iglesia no
es ella misma. Salgamos de la
preocupacion excesiva por nosotros
mismos, por nuestras estructuras,
por como nos mira la sociedad. Y esto
al final nos llevara a una “teologia
del maquillaje”, de como nos
maquillamos mejor. Adentrémonos
en cambio en la vida real, la vida real
de la gente, y preguntémonos:
ccuadles son las necesidades y las
expectativas espirituales de nuestro
pueblo? ;Qué se espera de la Iglesia?
A mime parece importante intentar
responder a estas preguntas y me
vienen a la mente tres palabras.

La primera es libertad. Sin libertad
no hay verdadera humanidad,
porque el ser humano ha sido creado
libre y para ser libre. Los periodos
dramaticos de la historia de su pais
son una gran ensefianza: cuando la



libertad fue herida, violada y
asesinada; la humanidad fue
degradada y se abatieron sobre ella
las tormentas de la violencia, de la
coaccion y de la privacion de los
derechos.

Pero, al mismo tiempo, la libertad no
es una conquista automatica, que
permanece igual una vez para
siempre. {No! La libertad siempre es
un camino, a veces fatigoso, que hay
que renovar continuamente, luchar
por ella cada dia. No basta ser libres
exteriormente o en las estructuras de
la sociedad para serlo de verdad. La
libertad llama a ser responsables de
las propias decisiones, a discernir, a
llevar adelante los procesos de la
vida en primera persona. Y esto es
arduo, esto nos da miedo. A veces es
mas comodo no dejarse provocar por
las situaciones concretas y seguir
adelante repitiendo el pasado, sin
poner nuestro corazon, sin el riesgo
de la decision. Mejor arrastrar la



vida haciendo lo que otros deciden
por nosotros —quiza la masa o la
opinion publica o lo que nos venden
los medios de comunicacion social—.
Esto no puede ser. Y hoy, mucho de lo
que hacemos lo deciden los medios
por nosotros. Y se pierde la libertad.
Recordemos la historia del pueblo de
Israel: sufria bajo la tirania del
faraon, era esclavo; luego fue
liberado por el Sefior, pero para
llegar a ser verdaderamente libre, no
solo liberado de los enemigos, debia
atravesar el desierto, un camino
dificil. Y les llevaba a pensar: “Casi,
casi era mejor antes, al menos
teniamos algunas cebollas para
comer...”. Una gran tentacion: mejor
algunas cebollas que la fatiga y el
riesgo de la libertad. Esta es una de
las tentaciones. Ayer, hablando al
grupo ecumeénico, recordaba a
Dostoyevski en “El Gran Inquisidor”.
Cristo regresa de incognito a la tierra
y el inquisidor le reprocha que haya
dado la libertad a los hombres. Basta


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2021/september/documents/20210912-bratislava-incontroecumenico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2021/september/documents/20210912-bratislava-incontroecumenico.html

algo de pan y poquito mas; basta un
poco de pan y cualquier otra cosa.
Siempre esta esa tentacion, la
tentacion de las cebollas. Mejor un
poco de cebolla y pan que la fatiga 'y
el riesgo de la libertad. Les dejo a
ustedes que piensen estas cosas.

A veces también en la Iglesia nos
puede acechar esta idea: es mejor
tener todo predefinido —las leyes
que deben observarse, seguridad y
uniformidad—, mas que ser
cristianos responsables y adultos que
piensan, interrogan la propia
conciencia y se dejan cuestionar. Es
el comienzo de la casuistica, todo
controlado. En la vida espiritual y
eclesial existe la tentacion de buscar
una falsa paz que nos deja
tranquilos, en vez del fuego del
Evangelio que nos inquieta, que nos
transforma. Las seguras cebollas de
Egipto son mas comodas que las
incertidumbres del desierto. Pero
una Iglesia que no deja espacio a la



aventura de la libertad, incluso en la
vida espiritual, corre el riesgo de
convertirse en un lugar rigido y
cerrado. Tal vez algunos estan
acostumbrados a esto; pero a muchos
otros —sobre todo en las nuevas
generaciones— no les atrae una
propuesta de fe que no les deje su
libertad interior, no les atrae una
Iglesia en la que sea necesario que
todos piensen del mismo modo y
obedezcan ciegamente.

Queridos amigos, no tengan miedo
de formar a las personas en una
relacion madura y libre con Dios.
Esta relacion es importante. Esto
quiza nos dara la impresion de no
poder controlarlo todo, de perder
fuerza y autoridad; pero la Iglesia de
Cristo no quiere dominar las
conciencias y ocupar los espacios,
quiere ser una “fuente” de esperanza
en la vida de las personas. Es un
riesgo. Es un desafio. Lo digo sobre
todo a los Pastores: ustedes ejercitan



el ministerio en un pais en el que
muchas cosas han cambiado
rapidamente y muchos procesos
democraticos se han iniciado, pero la
libertad todavia es fragil. Lo es sobre
todo en el corazon y en la mente de
las personas. Por eso los animo a
hacerlas crecer libres de una
religiosidad rigida. Salir de esto, y
que crezcan libres. Que ninguno se
sienta presionado. Que cada uno
pueda descubrir la libertad del
Evangelio, entrando gradualmente
en relacion con Dios, con la
confianza de quien sabe que, ante El,
puede llevar la propia historia y las
propias heridas sin miedo y sin
fingimientos, sin preocuparse de
defender la propia imagen. Poder
decir: “soy pecador”, pero decirlo con
sinceridad, no golpearnos el pecho y
después seguir creyéndonos justos.
La libertad. Que el anuncio del
Evangelio sea liberador, nunca
opresor. {Y que la Iglesia sea signo de
libertad y de acogida!



Estoy seguro de que nunca se sabra
de donde viene esto. Les digo algo
que paso hace tiempo. La carta de un
obispo, hablando de un nuncio.
Decia: “Bueno, nosotros estuvimos
400 afios sometidos por los turcos y
sufrimos. Después 50 sometidos por
el comunismo y sufrimos. jPero los
siete afios con este nuncio han sido
peor que las otras dos veces!”. En
ocasiones me pregunto, cuanta
gente puede decir 1o mismo del
obispo o del parroco que tiene?
¢Cuanta gente? No. Sin libertad, sin
paternidad las cosas no funcionan.

La segunda palabra —la primera era
libertad— es creatividad. Ustedes son
hijos de una gran tradicion. Su
experiencia religiosa encuentra un
manantial en la predicacion y el
ministerio de las figuras luminosas
de los santos Cirilo y Metodio. Ellos
nos ensefian que la evangelizacion
no es nunca una simple repeticion
del pasado. La alegria del Evangelio



siempre es Cristo, pero las sendas
para que esta buena noticia pueda
abrirse camino en el tiempo y en la
historia son diversas. Las sendas son
todas diversas. Cirilo y Metodio
recorrieron juntos esta parte del
continente europeo y, ardientes de
pasion por el anuncio del Evangelio,
llegaron a inventar un nuevo
alfabeto para la traduccion de la
Biblia, de los textos liturgicos y de la
doctrina cristiana. Fue asi que se
convirtieron en apodstoles de la
inculturacion de la fe entre ustedes.
Fueron inventores de nuevos
lenguajes para transmitir el
Evangelio, fueron creativos en la
traduccion del mensaje cristiano,
estuvieron tan cerca de la historia de
los pueblos que encontraban, que
hasta llegaron a hablar su lengua y
asimilar su cultura. ;| No necesita esto
Eslovaquia también hoy? Me
pregunto. ;No es esta quiza la tarea
mas urgente de la Iglesia en los
pueblos de Europa: encontrar nuevos



“alfabetos” para anunciar la fe?
Tenemos de trasfondo una rica
tradicion cristiana, pero hoy, en la
vida de muchas personas, esta
permanece en el recuerdo de un
pasado que ya no habla ni orienta
mas las decisiones de la existencia.
Ante la pérdida del sentido de Dios y
de la alegria de la fe no sirve
lamentarse, atrincherarse en un
catolicismo defensivo, juzgar y
acusar al mundo malo, no; es
necesaria la creatividad del
Evangelio. jEstemos atentos! E1
Evangelio aun no esta cerrado, esta
abierto. Esta vigente, esta vigente,
sigue adelante. Recordemos lo que
hicieron esos hombres que querian
llevar a un paralitico ante Jesus y no
lograban atravesar la puerta de
entrada. Hicieron una abertura en el
techo y lo bajaron desde lo alto (cf.
Mc 2,1-5). jFueron creativos! Frente a
las dificultades —“Pero, ;como
hacemos? Ah, hagamos asi”—, frente,
quiza, a una generacion que no cree,



que ha perdido el sentido de la fe, o
que ha reducido la fe a una
costumbre o a una cultura mas o
menos aceptable, tratemos de hacer
una abertura y seamos creativos.
Libertad, creatividad. jQué hermoso
cuando sabemos encontrar caminos,
modos y lenguajes nuevos para
anunciar el Evangelio! Y nosotros
podemos ayudar con la creatividad
humana, también cada uno de
nosotros puede serlo, pero el gran
creativo es el Espiritu Santo, es El
quien nos impulsa a ser creativos. Si
con nuestra predicacion y nuestra
pastoral no logramos entrar mas por
la via ordinaria, intentemos abrir
espacios diferentes, experimentemos
otros caminos.

Y aqui hago un paréntesis. La
predicacion. Alguno me ha dicho que
en “Evangelii gaudium” me detuve
demasiado en el tema de la homilia,
porque es uno de los problemas de
este tiempo. Si, la homilia no es un


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

sacramento, como pretendian
algunos protestantes, pero es un
sacramental. No es una predicacion
de cuaresma, no, es otra cosa. Esta en
el corazon de la Eucaristia. Y
pensemos en los fieles, que tienen
que escuchar homilias de 40, de 50
minutos, sobre temas que no
comprenden, que no les tocan. Por
favor, sacerdotes y obispos, piensen
bien como preparar la homilia, como
hacerla para que contacte con la
gente, e inspirense en el texto biblico.
Una homilia, normalmente, no tiene
que durar mas de diez minutos,
porque la gente después de ocho
minutos pierde la atencion, a no ser
que sea muy interesante. Pero el
tiempo deberia ser 10-15 minutos, no
mas. Un profesor de homilética que
tuve decia que una homilia debe
tener coherencia interna, debe tener
una idea, una imagen y un afecto;
que la gente se vaya con una idea,
con una imagen y con algo que les
haya movido el corazon. jAsi de



sencillo es el anuncio del Evangelio!
Y asi predicaba Jesus, que tomaba los
pajaros, los campos, que tomaba esto
o lo otro, las cosas concretas, 1o que
la gente podia entender. Disculpen si
vuelvo sobre esto, pero a mi me
preocupa... [aplauso] Me permito
una maldad, jel aplauso lo
empezaron las religiosas, que son
victimas de nuestras homilias!

Cirilo y Metodio desplegaron esta
creatividad nueva, lo hicieron y nos
dicen esto: el Evangelio no puede
crecer si no esta radicado en la
cultura de un pueblo, es decir, en sus
simbolos, en sus preguntas, en sus
palabras, en su modo de ser. Los dos
hermanos tuvieron muchos
obstaculos y persecuciones, ustedes
lo saben. Fueron acusados de herejia
porque se habian atrevido a traducir
la lengua de la fe. Asi es la ideologia
que nace de la tentacion de
uniformar. Detrds de querer ser
uniformes hay una ideologia. Pero la



evangelizacion es un proceso de
inculturacién, es semilla fecunda de
novedad, es la novedad del Espiritu
que renueva todas las cosas. El
labrador siembra —dice Jesus—,
después se va a su casa y duerme. No
se levanta para ver si crece, si brota.
Dios es el que hace crecer. En este
sentido, no hay que controlar
demasiado la vida, hay que dejar que
la vida crezca, como hicieron Cirilo y
Metodio. A nosotros nos corresponde
sembrar bien y cuidar como padres,
eso si. El labrador cuida, pero no va
alli a ver todos los dias como crece. Si
hace esto, mata la planta.

Libertad, creatividad y, finalmente, el
dialogo. Una Iglesia que forma en la
libertad interior y responsable, que
sabe ser creativa adentrandose en la
historia y en la cultura, es también
una Iglesia que sabe dialogar con el
mundo, con el que confiesa a Cristo
sin que sea “de los nuestros”, con el
que vive la fatiga de una busqueda



religiosa, también con el que no cree.
No es selectiva de un grupito, no,
dialoga con todos, con los creyentes,
con los que progresan en la santidad,
con los tibios y con los no creyentes.
Habla con todos. Es una Iglesia que,
siguiendo el ejemplo de Cirilo y
Metodio, reune y mantiene unido el
Oriente y el Occidente, tradiciones y
sensibilidades diversas. Una
comunidad que, anunciando el
Evangelio del amor, hace brotar la
comunion, la amistad y el didlogo
entre los creyentes, entre las
diferentes confesiones cristianas y
entre los pueblos.

La unidad, la comunion y el dialogo
siempre son fragiles, especialmente
cuando en el pasado hay una historia
de dolor que ha dejado cicatrices. El
recuerdo de las heridas puede hacer
caer en el resentimiento, en la
desconfianza, incluso en el desprecio,
induciendo a levantar barreras ante
el que es distinto de nosotros. Pero



las heridas pueden ser accesos,
aberturas que, imitando las llagas del
Sefior, dejan pasar la misericordia de
Dios, su gracia que cambia la vida y
nos transforma en agentes de pazy
de reconciliacion. Sé que ustedes
tienen un proverbio: «A quien te tire
una piedra, tu regalale un pan». Esto
nos inspira. {Esto es muy evangeélico!
Es la invitacion de Jesus a romper el
circulo vicioso y destructivo de la
violencia, poniendo la otra mejilla a
quien nos golpea, para vencer el mal
con el bien (cf. Rm 12,21). Me
impresiona un detalle de la historia
del cardenal Korec. Era un cardenal
jesuita, perseguido por el régimen,
encarcelado, obligado a trabajar
duramente hasta que se enfermo.
Cuando vino a Roma para el Jubileo
del afio 2000, fue a las catacumbas y
encendid una vela por sus
perseguidores, pidiendo misericordia
para ellos. jEste es el Evangelio! jEste
es el Evangelio! Crece en la vida y en
la historia por medio del amor



humilde, por medio del amor
paciente.

Queridas amigas y queridos amigos,
agradezco a Dios estar entre ustedes,
y les agradezco de corazon todo lo
que hacen y lo que son, y lo que
haran inspirandose en esta homilia,
que es también una semilla que yo
estoy sembrando... jVeamos si crecen
las plantas! Me gustaria que
continuen su camino en la libertad
del Evangelio, en la creatividad de la
fe y en el didlogo que brota de la
misericordia de Dios, que nos ha
hecho hermanos y hermanas, y que
nos llama a ser artesanos de paz y de
concordia. Los bendigo de corazon. Y,
por favor, recen por mi. jGracias!

Visita al “Centro Belén” de
Bratislava

Buenas tardes a todos.



Estoy contento de visitarlos, de estar
entre ustedes, estoy muy contento.
Gracias por recibirme.

Y agradezco mucho a las Hermanas
por el trabajo que hacen, trabajo de
acogida, de ayuda, de
acompafnamiento. Muchas gracias.
Agradezco a las mamas, a los papas
que estan aqui con los jovenes; y
agradezco a todos los jovenes por
estar aqui en este momento. Y
también el Sefior estd con nosotros.
Cuando estamos juntos, tan felices, el
Sefior esta con nosotros. Esta con
nosotros incluso cuando afrontamos
momentos de prueba. El Sefior nunca
nos abandona, siempre esta cerca de
nosotros. Podemos verlo o no verlo,
pero siempre nos acomparia en el
camino de la vida. No se olviden de
esto, sobre todo en los momentos
feos. Y muchas gracias, muchas
gracias.



Encuentro con la comunidad judia
en la Plaza Rybné namestie de
Bratislava

Queridos hermanos y hermanas,
jbuenas tardes!

Les agradezco sus palabras de
bienvenida y los testimonios que han
dado. Estoy aqui como peregrino
para tocar este lugar y ser tocado por
él. La plaza donde nos encontramos
es muy significativa para su
comunidad. Mantiene vivo el
recuerdo de un rico pasado: fue
durante siglos parte del barrio judio;
aqui trabajo el célebre rabino
Chatam Sofer. Aqui habia una
sinagoga, justo al lado de la Catedral
de la Coronacion. La arquitectura,
como se ha dicho, expresaba la
convivencia pacifica de las dos
comunidades, simbolo inusual y de
gran alcance evocativo, admirable
signo de unidad en el nombre del
Dios de nuestros padres. Aqui yo



también siento la necesidad, como
muchos de ustedes, de “quitarme las
sandalias”, porque me encuentro en
un lugar bendecido por la
fraternidad de los hombres en el
nombre del Altisimo.

Pero, posteriormente, el nombre de
Dios fue deshonrado. En la locura del
odio, durante la segunda guerra
mundial, mas de cien mil judios
eslovacos fueron asesinados. Y
después, cuando se quisieron borrar
las huellas de la comunidad, aqui la
sinagoga fue demolida. Esta escrito:
«No invocaras en vano el nombre del
Senor» (Ex 20,7). El nombre divino,
es decir, su misma realidad personal,
se nombra en vano cuando se viola la
dignidad unica e irrepetible del
hombre, creado a su imagen. Aqui el
nombre de Dios fue deshonrado,
porque la peor blasfemia que se le
puede causar es la de usarlo para los
propios fines, mas que para respetar
y amar a los demas. Aqui, ante la



historia del pueblo judio, marcada
por este agravio tragico e
indescriptible, nos avergonzamos de
admitirlo: jcuantas veces el nombre
inefable del Altisimo ha sido usado
para realizar acciones que por su
falta de humanidad resultan
inenarrables! Cuantos opresores han
declarado: “Dios esta con nosotros”,
pero eran ellos los que no estaban
con Dios.

Queridos hermanos y hermanas, la
historia de ustedes es nuestra
historia, sus dolores son nuestros
dolores. Para algunos de ustedes, este
Memorial de la Soah es el unico lugar
donde pueden honrar la memoria de
sus seres queridos. También yo me
uno a ustedes. Sobre el Memorial
esta escrito en hebreo “Zachor”:
“Recuerda”. La memoria no puede y
no debe dejar lugar al olvido, porque
no habra un amanecer en que
perdure la fraternidad si antes no se
han compartido y disipado las



oscuridades de la noche. La pregunta
del profeta resuena también para
nosotros: «Centinela, ¢cuanto queda
de la noche?» (Is 21,11). Esto significa
que no es tiempo de seguir opacando
la imagen de Dios que resplandece
en el hombre. Ayudémonos en esto.
Porque tampoco hoy faltan idolos
vanos y falsos que deshonran el
nombre del Altisimo. Son los idolos
del poder y del dinero que se
imponen sobre la dignidad del
hombre, de la indiferencia que
vuelve la mirada hacia otra parte, de
las manipulaciones que
instrumentalizan la religion,
haciendo de ella una cuestion de
supremacia o reduciéndola a la
irrelevancia. Y también lo es el
olvido del pasado, la ignorancia que
justifica todo, la rabia y el odio.
Estamos unidos —lo repito— en la
condena de toda violencia, de toda
forma de antisemitismo, y en el
esfuerzo para que la imagen de Dios



en la persona humana no sea
profanada.

Pero esta plaza, queridos hermanos y
hermanas, es también un lugar
donde brilla la luz de la esperanza.
Ustedes vienen aqui cada afio a
encender la primera luz en el
candelabro de la Chanukiah. Asi, en
la oscuridad, surge el mensaje de que
la destruccion y la muerte no son las
que tienen la ultima palabra, sino la
renovacion y la vida. Y si la sinagoga
fue demolida en este sitio, la
comunidad todavia esta presente.
Esta viva y abierta al didlogo. Aqui
nuestras historias se encuentran de
nuevo. Aqui juntos afirmamos ante
Dios la voluntad de seguir en un
camino de acercamiento y amistad.

A este respecto, conservo vivo en mi
el recuerdo del encuentro en Roma
en el afio 2017 con los
Representantes de vuestras
comunidades judias y cristianas.



Estoy contento de que
posteriormente se haya instituido
una Comision para el didlogo con la
Iglesia catdlica y que juntos hayan
publicado importantes documentos.
Es bueno compartir y comunicar lo
que nos une. Y es bueno seguir, en la
verdad y con sinceridad, en el
camino fraterno de purificacion de la
memoria para sanar las heridas
pasadas, asi como en el recuerdo del
bien recibido y ofrecido. Segun el
Talmud, el que destruye un solo
hombre destruye el mundo entero, y
el que salva un solo hombre salva el
mundo entero. Cada uno vale, y vale
mucho lo que ustedes hacen por
medio de su precioso compartir. Les
agradezco las puertas que han
abierto de ambas partes.

El mundo necesita puertas abiertas.
Son signos de bendicion para la
humanidad. Al padre Abrahan Dios
le dijo: «En ti se bendeciran todas las
familias de la tierra» (Gn 12,3). Es un



estribillo que resuena en la vida de
los padres (cf. Gn 18,18; 22,18; 26,4).
A Jacob, o sea Israel, Dios le djjo:
«Ellos seran numerosos como el
polvo de la tierra, y se extenderan al
oeste y al este, al norte y al sur. En ti
y en tu descendencia seran
bendecidas todas las familias de la
tierra» (Gn 28,14). Que aqui, en esta
tierra eslovaca, tierra de encuentro
entre este y oeste, norte y sur, la
familia de los hijos de Israel siga
cultivando esta vocacion, la llamada
a ser signo de bendicion para todas
las familias de la tierra. La bendicion
del Altisimo se derrama sobre
nosotros cuando ve una familia de
hermanos que se respetan, se aman y
colaboran. Que el Omnipotente los
bendiga para que, en medio de tanta
discordia que contamina nuestro
mundo, puedan ser siempre, juntos,
testigos de paz. Shalom!



Divina liturgia de San Juan
Crisostomo presidida por el Santo
Padre

«Nosotros —declara san Pablo—
proclamamos a un Mesias
crucificado [...], fuerza y sabiduria de
Dios». Por otra parte, el Apdstol no
esconde que la cruz, a los ojos de la
sabiduria humana, representa todo
lo contrario: es «escandalo»,
«locura» (1 Co 1,23-24). La cruz era
instrumento de muerte, y sin
embargo de alli ha venido la vida.
Era lo que nadie queria mirar, y aun
asi nos ha revelado la belleza del
amor de Dios. Por eso el santo Pueblo
de Dios la venera y la liturgia la
celebra en la fiesta de hoy. El
Evangelio de san Juan nos toma de la
mano y nos ayuda a entrar en este
misterio. El evangelista, de hecho,
estaba justo allj, al pie de la cruz.
Contempla a Jesus, ya muerto,
colgado del madero, y escribe: «El



que lo vio da testimonio» (Jn 19,35).
San Juan ve yda testimonio.

Ante todo esta el ver. Pero, {qué ha
visto Juan al pie de la cruz?
Ciertamente lo que han visto los
demas: Jesus, inocente y bueno,
muere brutalmente entre dos
malhechores. Una de las tantas
injusticias, uno de los tantos
sacrificios cruentos que no cambian
la historia, la enésima demostracion
de que el curso de los
acontecimientos en el mundo no se
modifica: a los buenos se los quita
del medio y los malvados vencen y
prosperan. A los ojos del mundo la
cruz es un fracaso. Y también
nosotros corremos el riesgo de
detenernos ante esta primera
mirada, superficial, de no aceptar la
légica de la cruz; de no aceptar que
Dios nos salve dejando que se desate
sobre si el mal del mundo. No
aceptar, sino solo con palabras, al
Dios débil y crucificado, es sofiar con



un Dios fuerte y triunfante. Es una
gran tentacion. Cuantas veces
aspiramos a un cristianismo de
vencedores, a un cristianismo
triunfador que tenga relevancia e
importancia, que reciba gloriay
honor. Pero un cristianismo sin cruz
es mundano y se vuelve estéril.

San Juan, en cambio, vio en la cruz la
obra de Dios. Reconocié en Cristo
crucificado la gloria de Dios. Vio que
El, a pesar de las apariencias, no era
un fracasado, sino que era Dios que
voluntariamente se ofrecia por todos
los hombres. ¢Por qué lo hizo?
Hubiera podido conservar la vida,
hubiera podido mantenerse a
distancia de nuestra historia mas
miserable y cruda. En cambio, quiso
entrar dentro, ahondar en ella. Por
eso eligio el camino mas dificil: la
cruz. Porque no debe haber en la
tierra ninguna persona tan
desesperada que no lo pueda
encontrar, aun alli, en la angustia, en



la oscuridad, en el abandono, en el
escandalo de la propia miseria y de
los propios errores. Precisamente
alli, donde se piensa que Dios no
pueda estar, Dios ha llegado. Para
salvar a cualquier persona que esté
desesperada quiso rozar la
desesperacion, para hacer suyo
nuestro mas amargo desaliento grito
en la cruz: «jDios mio, Dios mio!,
ipor qué me has abandonado?» (Mt
27,46; Sal 22,1). Un grito que salva.
Salva porque Dios hizo suyo incluso
nuestro abandono. Y nosotros, ahora,
con El, ya no estamos solos, nunca.

¢Como podemos aprender a ver la
gloria en la cruz? Algunos santos han
ensefiado que la cruz es como un
libro que, para conocerlo, es
necesario abrir y leer. No basta
adquirir un libro, darle un vistazo y
colocarlo en un lugar visible de la
casa. Lo mismo vale para la cruz:
esta pintada o esculpida en cada
rincon de nuestras iglesias. Son



incontables los crucifijos: en el
cuello, en casa, en el auto, en el
bolsillo. Pero no sirve de nada si no
nos detenemos a mirar al Crucificado
y no le abrimos el corazon, si no nos
dejamos sorprender por sus llagas
abiertas por nosotros, si el corazon
no se llena de conmocion y no
lloramos delante del Dios herido de
amor por nosotros. Si no hacemos
esto, la cruz se queda como un libro
no leido, del que se conoce bien el
titulo y el autor, pero que no
repercute en la vida. No reduzcamos
la cruz a un objeto de devocion,
mucho menos a un simbolo politico,
a un signo de importancia religiosa y
social.

De la contemplacidon del Crucificado
brota el segundo paso: dar
testimonio. Si se ahonda la mirada en
Jesus, su rostro comienza a reflejarse
en el nuestro, sus rasgos se vuelven
los nuestros, el amor de Cristo nos
conquista y nos transforma. Pienso



en los martires, que testimoniaron el
amor de Cristo en tiempos muy
dificiles de esta nacién, cuando todo
aconsejaba callar, resguardarse, no
profesar la fe. Pero no podian, no
podian dejar de dar testimonio.
jCuantas personas generosas aqui en
Eslovaquia sufrieron y murieron a
causa del nombre de Jesus! Un
testimonio realizado por amor a
Aquel que habian contemplado
largamente. Tanto, hasta el punto de
asemejarse a El, incluso en la muerte.

Pero pienso también en nuestro
tiempo, en el que no faltan ocasiones
para dar testimonio. Aqui, gracias a
Dios, no hay quien persiga a los
cristianos como en tantas otras
partes del mundo. Pero el testimonio
puede ser socavado por la
mundanidad o la mediocridad. La
cruz en cambio exige un testimonio
limpido. Porque la cruz no quiere ser
una bandera que enarbolar, sino la
fuente pura de un nuevo modo de



vivir. ¢Cudl? El del Evangelio, el de
las Bienaventuranzas. El testigo que
tiene la cruz en el corazon y no
solamente en el cuello no ve a nadie
como enemigo, sino que ve a todos
como hermanos y hermanas por los
que Jesus ha dado la vida. El testigo
de la cruz no recuerda los agravios
del pasado y no se lamenta del
presente. El testigo de la cruz no usa
los caminos del engafio y del poder
mundano, no quiere imponerse a si
mismo y a los suyos, sino dar la
propia vida por los demads. No busca
los propios beneficios para después
mostrarse devoto, esta seria una
religion del doblez, no el testimonio
del Dios crucificado. El testigo de la
cruz persigue una sola estrategia, la
del Maestro, que es el amor humilde.
No espera triunfos aqui abajo,
porque sabe que el amor de Cristo es
fecundo en lo cotidiano y hace
nuevas todas las cosas desde dentro,
como semilla caida en tierra, que
muere y da fruto.



Queridos hermanos y hermanas,
ustedes han visto testigos. Conserven
el amado recuerdo de las personas
que los han amamantado y criado en
la fe. Personas humildes y sencillas,
que han dado la vida amando hasta
el extremo. Ellos son nuestros
héroes, los héroes de la cotidianidad,
y sus vidas son las que cambian la
historia. Los testigos engendran otros
testigos, porque son dadores de vida.
Y asi se difunde la fe. No con el poder
del mundo, sino con la sabiduria de
la cruz; no con las estructuras, sino
con el testimonio. Y hoy el Sefior,
desde el silencio vibrante de la cruz,
nos dice a todos nosotros, te dice
también a ti, a ti, a ti, a mi: “¢Quieres
ser mi testigo?”.

Con Juan, en el Calvario, estaba la
Santa Madre de Dios. Nadie como
ella vio abierto el libro de la cruz y lo
testimonio por medio del amor
humilde. Por su intercesion, pidamos
la gracia de convertir la mirada del



corazon al Crucificado. Entonces
nuestra fe podra florecer en plenitud,
entonces los frutos de nuestro
testimonio maduraran.

Encuentro con la comunidad
gitana

Queridos hermanos y hermanas,
jbuenas tardes!

Les agradezco la acogida y sus
palabras afectuosas. Jan ha
recordado lo que les dijo san Pablo
VI: «Ustedes en la Iglesia no estan al
margen... Ustedes estan en el
corazon de la Iglesia» (Homilia, 26
septiembre 1965). Nadie en la Iglesia
debe sentirse fuera de lugar o dejado
de lado. No es solo un modo de decir,
es el modo de ser de la Iglesia.
Porque ser Iglesia es vivir como
convocados por Dios, es sentirse
titulares en la vida, formar parte del
mismo equipo. Si, porque Dios nos
desea asi, cada uno diferente pero



todos reunidos en torno a El. El
Sefior nos ve juntos. A todos.

Y nos ve hijos. Tiene mirada de
Padre, mirada de predileccion por
cada hijo. Si yo acojo esta mirada
sobre mi, aprendo a ver bien a los
demads, descubro que tengo a mi lado
otros hijos de Dios y los reconozco
como hermanos. Esta es la Iglesia,
una familia de hermanos y hermanas
con el mismo Padre, que nos ha dado
a Jesus como hermano, para que
comprendamos cuanto ama la
fraternidad. Y anhela que toda la
humanidad llegue a ser una familia
universal. Ustedes albergan un gran
amor por la familia, y miran a la
Iglesia a partir de esta experiencia.
Si, la Iglesia es casa, es su casa. Por
eso —quisiera decirles con el corazon
— ustedes son bienvenidos, siéntanse
siempre en casa en la Iglesia y nunca
tengan miedo de estar aqui. jQue
ninguno los deje, a ustedes o a



cualquier otra persona, fuera de la
Iglesia!

Jan, me has saludado con tu esposa
Beata. Juntos han antepuesto su
suefio de familia a vuestras grandes
diferencias de proveniencia, usosy
costumbres. Su matrimonio es el que
testimonia, mas que muchas
palabras, como lo concreto de la vida
juntos puede derribar numerosos
estereotipos, que de lo contrario
parecieran insuperables. No es facil
ir mas alla de los prejuicios, incluso
entre los cristianos. No es sencillo
valorar a los otros, a menudo se los
ve como obstaculos o adversarios y
Se expresan juicios sin conocer sus
rostros y sus historias.

Pero escuchemos lo que dice Jesus en
el Evangelio: «No juzguen» (Mt 7,1).
El Evangelio no debe ser endulzado,
no debe ser diluido. No juzguen, nos
dice Cristo. Cuantas veces, en
cambio, no sélo hablamos sin tener



elementos o de oidas, sino que nos
consideramos en lo correcto cuando
somos jueces implacables de los
demas. Indulgentes con nosotros
mismos, inflexibles con los otros.
iCuantas veces los juicios son en
realidad prejuicios, cuantas veces
adjetivamos! La belleza de los hijos
de Dios, que son nuestros hermanos,
se desfigura con palabras. No se
puede reducir la realidad del otro a
los propios modelos prefabricados,
no se puede encasillar a las personas.
Ante todo, para conocerlas
verdaderamente, es necesario
reconocerlas. Reconocer que cada
uno lleva en si la belleza imborrable
de hijo de Dios, en la que se refleja el
Creador.

Queridos hermanos y hermanas,
demasiadas veces ustedes han sido
objeto de preconceptos y de juicios
despiadados, de estereotipos
discriminatorios, de palabrasy
gestos difamatorios. De esta manera



todos nos hemos vuelto mas pobres,
pobres de humanidad. Lo que
necesitamos es recuperar dignidad y
pasar de los prejuicios al didlogo, de
las cerrazones a la integracion. Pero,
¢como hacer? Nikola y René, ustedes
nos han ayudado. Su historia de
amor nacio aqui y maduro gracias a
la cercania y al aliento que
recibieron. Se sintieron responsables
y aspiraron a un trabajo, se sintieron
amados y crecieron con el deseo de
dar algo mas a sus hijos.

Asinos dieron un hermoso mensaje:
donde se cuida a la persona, donde
hay trabajo pastoral, donde hay
paciencia y concrecion llegan los
frutos. No llegan inmediatamente,
sino con el tiempo, pero llegan.
Juicios y prejuicios solo aumentan las
distancias. Conflictos y palabras
fuertes no ayudan. Marginar a las
personas no resuelve nada. Cuando
se alimenta la cerrazoén, antes o
después estalla la rabia. El camino



para una convivencia pacifica es la
integracion. Es un proceso organico,
un proceso lento y vital que se inicia
con un conocimiento reciproco, va
adelante con paciencia y mira al
futuro. ¢Y a quién le pertenece el
futuro? Podemos preguntarnos ¢a
quién pertenece el futuro? A los
nifios. Ellos son los que nos orientan.
Sus grandes suefios no pueden
hacerse afiicos contra nuestras
barreras. Ellos quieren crecer junto a
los demas, sin obstaculos, sin
exclusiones. Merecen una vida
integrada, una vida libre. Ellos son
los que motivan decisiones con
amplitud de miras que no buscan el
consenso inmediato, sino que velan
por el porvenir de todos. Por los hijos
deben tomarse decisiones valientes;
por su dignidad, por su educacion,
para que crezcan bien arraigados en
sus origenes y, al mismo tiempo, para
que no vean coartada cualquier otra
posibilidad.



Agradezco a quienes llevan adelante
este trabajo de integracion que,
ademas de que comporta no poco
esfuerzo, a veces recibe
incomprension e ingratitud, incluso
dentro de la Iglesia. Queridos
sacerdotes, religiosos y laicos,
queridos amigos que dedican su
tiempo para ofrecer un desarrollo
integral a sus hermanos y hermanas,
igracias! Gracias por todo el trabajo
con quienes estan en los margenes.
Pienso también en los refugiados y
en los detenidos. A ellos, en
particular, y a todo el mundo
penitenciario expreso mi cercania.
Gracias, don Peter, por habernos
hablado de los centros pastorales,
donde no hacen asistencialismo
social, sino acompafiamiento
personal. Gracias a ustedes
Salesianos. Sigan adelante en este
camino, que no engafia de poder dar
todo y rapidamente, sino que es
profético, porque incluye a los
ultimos, construye fraternidad,



siembra la paz. No tengan miedo de
salir al encuentro de quien esta
marginado. Se daran cuenta de que
salen al encuentro de Jesus. El los
espera alli donde hay fragilidad, no
comodidad; donde hay servicio, no
poder; donde es posible encarnarse,
no buscar sentirse satisfechos. Alli
esta Fl.

Y los invito a todos ustedes a ir mas
alla de los miedos, mas alla de las
heridas del pasado, con confianza,
un paso tras otro: en el trabajo
honesto, en la dignidad de ganarse el
pan cotidiano, alimentando la
confianza reciproca. Y en la oracion
los unos por los otros, porque esto es
lo que nos orienta y nos da fuerza.
Los animo, los bendigo y les traigo el
abrazo de toda la Iglesia. Gracias.
Palikerav.

Encuentro con los jovenes en el
Estadio Lokomotiva de KoSice



Queridos jovenes, queridos
hermanos y hermanas, j dobry vecer !
[{Buenas noches!]

Me alegro escuchar las palabras de
Mons. Bernard, sus testimonios y sus
preguntas. Has hecho tres y me
gustaria intentar encontrar
respuestas contigo.

Empiezo por Peter y Zuzka, con tu
pregunta sobre el amor en la pareja.
El amor es el suefio mds grande de la
vida, pero no es un suerfo barato. Es
agradable, pero no es facil, como
todas las grandes cosas de la vida. Es
el suefio, pero no es un suefio facil de
interpretar. Te robo una frase:
"Hemos empezado a percibir este
regalo con ojos totalmente nuevos".
Realmente, como dijiste, se necesitan
0j0S nuevos, 0jos que no se dejen
engafar por las apariencias. Amigos,
no trivialicemos el amor, porque el
amor no es solo emocion y
sentimiento, en todo caso, este es el



comienzo. El amor no es tenerlo todo
de inmediato, no responde a la légica
de lo desechable . E1 amor es
fidelidad, don, responsabilidad.

La verdadera originalidad hoy, la
verdadera revolucion, es rebelarse
contra la cultura de lo provisional, es
ir mas alla del instinto, mas alla del
instante, es amar a toda la vida y con
todo el yo. No estamos aqui para salir
adelante, sino para hacer de la vida
un negocio. Todos ustedes tendran
en mente grandes historias, que han
leido en novelas, visto en alguna
pelicula inolvidable, escuchado en
algun cuento conmovedor. Si lo
piensas bien, en las grandes historias
siempre hay dos ingredientes: uno es
el amor, el otro es la aventura, el
heroismo. Siempre van juntos. Para
hacer la vida grandiosa se necesitan
ambos: amor y heroismo. Miramos a
Jesus, miramos al Crucifijo, hay
ambos: el amor sin limites y el valor
de entregar la vida hasta el final, sin



medias tintas. Aqui, ante nosotros,
esta la Beata Ana, una heroina del
amor. Nos dice que apuntemos a
metas altas. Por favor.

Por eso, cuando suefias con el amor,
no crees en los efectos especiales,
sino que cada uno de ustedes es
especial, cada uno de ustedes. Todo
el mundo es un regalo y puede hacer
de la vida, la suya propia, un regalo.
Otros, la sociedad, los pobres te
esperan. Suefias con una belleza que
va mas alla de la apariencia, mas alla
del maquillaje, mas alla de las
tendencias de la moda. ;Suefias sin
miedo a formar una familia, a
engendrar y educar hijos, a pasar
una vida compartiendo todo con otra
persona, sin avergonzarte de tus
flaquezas, porque hay €l o ella que
los acoge y los ama, que te ama como
a ti? estan. Esto es amor: amar al otro
como es, {y esto es hermoso! Los
suefios que tenemos nos dicen la
vida que queremos. Los grandes



suefios no son el coche potente, el
vestido de moda o las vacaciones
transgresoras. No escuches a quienes
te hablan de suefios y en cambio te
venden ilusiones. Una cosa es sofiar,
sofiar y otra tener ilusiones. Estos
que venden ilusiones hablando de
suefios son manipuladores de la
felicidad. Fuimos creados para una
mayor alegria: cada uno de nosotros
es unico y esta en el mundo para
sentirse amado en su unicidad y
amar a los demds como nadie puede
hacerlo en su lugar. No vives sentado
en el banco para hacer la reserva de
otra persona. No, cada uno es unico a
los ojos de Dios, no se dejen
“aprobar”; no estamos hechos en
serie, somos unicos, somos libres y
estamos en el mundo para vivir una
historia de amor, de amor con Dios,
para abrazar la audacia de las
decisiones fuertes, para
aventurarnos en el maravilloso
riesgo de amar. Te pregunto: ;crees
esto? Te pregunto: ;suefias con esto?



[ellos responden: “;Si!”] ¢ Estas
seguro? ["iSi] jBien hecho!

Me gustaria darte otro consejo. Para
que el amor dé fruto, no olvides las
raices . ;Y cuales son tus raices?
Padres y especialmente abuelos.
Cuidado: los abuelos. Te han
preparado el terreno. Riega las
raices, ve con tus abuelos, te hara
bien: hazles preguntas, tomate el
tiempo de escuchar sus historias.
Hoy existe el peligro de crecer
desarraigados, porque nos
inclinamos a correr, a hacer todo con
prisa: lo que vemos en Internet nos
puede llegar de inmediato a casa;
solo un clic y aparecen personas y
cosas en la pantalla. Y luego sucede
que se vuelven mas familiares que
los rostros que nos generaron. Llenos
de mensajes virtuales, corremos el
riesgo de perder nuestras verdaderas
raices. Desconectarse de la vida,
fantasear en el vacio, no es bueno, es
una tentacion del maligno. Dios



quiere que estemos firmemente
plantados en la tierra, conectados a
la vida ; {Nunca cerrado, pero
siempre abierto a todos! Arraigado y
abierto. ;Lo has entendido?
Arraigado y abierto.

Si, es cierto, pero, me diras, el mundo
piensa de otra manera. Se habla
mucho del amor, pero en realidad
hay otro principio: cada uno piensa
por st mismo. Queridos jovenes, no 0s
dejéis influir por esto, por lo que esta
mal, por el mal que esta haciendo
estragos. No se dejen aprisionar por
la tristeza, por el desanimo resignado
de quienes dicen que nada cambiara
jamas. Si cree esto, se enferma de
pesimismo. ¢Y ha visto el rostro de
un joven, un joven pesimista? ;Has
visto qué cara tiene? Un rostro
amargo, un rostro amargo. El
pesimismo nos enferma de
amargura, nos envejece por dentro. Y
envejeces joven. Hoy hay tantas
fuerzas disruptivas, tantas que



culpan a todos y a todo,
amplificadores de la negatividad,
profesionales de la denuncia. iNo les
escuches I, no, porque la queja y el
pesimismo no son cristianos, el Sefior
odia la tristeza y el victimismo. No
estamos hechos para mantener la
cara en el suelo, sino para levantar la
mirada al cielo, a los demas, a la
sociedad.

Y cuando estamos deprimidos,
porque todos en la vida estan un
poco deprimidos en ciertos
momentos, todos conocemos esta
experiencia, y cuando estamos
deprimidos, ¢qué podemos hacer?
Hay un remedio infalible para que
nos levantemos. Eso es lo que nos
dijiste, Petra: Confesion. ¢ Has
escuchado a Petra, tu? [“{Si!”] El
remedio de la confesion. Me
preguntaste: "¢;Como puede un joven
superar los obstaculos en el camino
hacia la misericordia de Dios?" Aqui
también se trata de mirar, de mirar



lo que importa. Si te pregunto: "¢En
qué estas pensando cuando te vas a
confesar?" - No lo diga en voz alta -,
estoy casi seguro de la respuesta: "A
los pecados". Pero, les pregunto,
ustedes responden, ¢son los pecados
realmente el centro de la Confesion?
[“No!”] No escucho ... [“{No!”] jBien
hecho! Dios quiere que te acerques a
Fl pensando en ti, en tus pecados, ¢{O
a EI? ;Qué quiere Dios? ;Te acercas a
él 0 a tus pecados? ¢{Qué quiere el?
Responde ["jA él!"] Mas fuerte, que
soy sordo ... ["jA éll"] ¢Cuadl es el
centro, los pecados o el Padre que
perdona todos los pecados? El padre.
No vamos a la confesion como
personas castigadas que deben
humillarse, sino como hijos que
corren a recibir el abrazo del Padre.
Y el Padre nos levanta en cada
situacion, nos perdona cada pecado.
Escuche bien esto:;Dios siempre
perdona! ;Lo has entendido? jDios
siempre perdona!



Te doy un pequerio consejo: después
de cada Confesion, quédate unos
momentos para recordar el perdon
que has recibido. Mantén esa paz en
tu corazon, esa libertad que sientes
por dentro. No los pecados, que ya no
existen, sino el perddn que Dios te ha
dado, la caricia de Dios Padre.
Quédate con ese, no dejes que te lo
roben. Y cuando la préxima vez que
te vayas a confesar, recuerda esto:
voy a recibir de nuevo ese abrazo
que tanto bien me ha hecho. No voy
a un juez a ajustar cuentas, voy a
Jesus que me ama y me sana. En este
momento me apetece dar un consejo
a los sacerdotes: les diria a los
sacerdotes que se sientan en el lugar
de Dios Padre que siempre perdona,
abraza y acoge. Le damos a Dios el
primer lugar en la Confesion. Si Dios,
si Fl es el protagonista, todo se
vuelve bello y se convierte en
confesion el sacramento de la

alegria . Si, de alegria: no de temory
juicio, sino de alegria. Y es



importante que los sacerdotes sean
misericordiosos. Nunca curiosos,
nunca inquisidores, por favor, pero
sean hermanos que den el perdon
del Padre, sean hermanos que
acomparfien en este abrazo del Padre.

Pero alguien podria decir: “De todos
modos me da verguenza, no puedo
superar la vergiienza de
confesarme”. iNo hay problema, es
algo bueno! Sentirse avergonzado en
la vida a veces es bueno para usted.
Si estas avergonzado, significa que
no aceptas lo que has hecho. La
vergienza es una buena sefial, pero
como cualquier sefial pide ir mas
alla. No seas prisionero de la
verguenza, porque Dios nunca se
avergiienza de ti. Fl te ama alli
mismo, donde te averguenzas de ti
mismo. Y siempre te ama. Te cuento
algo que no esta en la gran pantalla.
En mi tierra, a esos descarados que
hacen todo mal, los llamamos
"descarados".



Y una ultima duda: "Pero, Padre, yo
no puedo perdonarme a mi mismo,
asi que ni siquiera Dios podra
perdonarme, porque yo siempre
caeré en los mismos pecados". Pero,
escucha, Dios, scuando se ofende?
¢Cuando vas a pedir perdon? Nunca.
Dios sufre cuando pensamos que no
puede perdonarnos, porque es como
decirle: “iEres débil en el amor!”. jLe
diria a Dios que esto es malo! Dile
"eres débil en el amor". En cambio,
Dios se regocija en perdonarnos, todo
el tiempo. Cuando nos cria cree en
nosotros como la primera vez, no se
desanima. Somos nosotros los que
estamos desanimados, €l no. No ve
pecadores a los que etiquetar, sino
hijos a los que amar. No ve a
personas malas, sino a hijos amados;
tal vez herido, y luego tiene aun mas
compasion y ternura. Y cada vez que
nos confesamos, nunca lo olvidemos,
hay una celebracion en el cielo. jQue
asi sea también en la tierra!



Finalmente, Peter y Lenka, habéis
experimentado la cruz en la vida.
Gracias por tu testimonio. Pregunto
como "animar a los jovenes a no
tener miedo de abrazar la cruz".
Abrazar: jes un verbo agradable!
Abrazar ayuda a superar el miedo.
Cuando nos abrazan recuperamos la
confianza en nosotros mismos y
también en la vida. Asi que
dejémonos abrazar por Jesus, porque
cuando abrazamos a Jesus
abrazamos de nuevo la esperanza. La
cruz no se puede abrazar sola; el
dolor no salva a nadie. Es el amor el
que transforma el dolor. Por tanto, es
con Jesus con quien se abraza la
cruz, inunca solo! Si abrazas a Jesus,
renace la alegria . Y la alegria de
Jesus, en el dolor, se transforma en
paz. Queridos jovenes, queridos
jovenes, les deseo esta alegria, mas
fuerte que cualquier otra cosa. Deseo
que se lo lleves a tus amigos.No
sermones , sino alegria. jTrae alegria!
No palabras, sino sonrisas, cercania



fraterna. Gracias por escucharme y
les pido una ultima cosa: no se
olviden de rezar por mi. Dakujem !
[iGracias!]

Levantense todos y oren a Dios que
nos ama, recemos el Padre Nuestro:
"Padre nuestro..." [en eslovaco]

[Bendicidon]

Miércoles, 15 de septiembre

Momento de oracion con los
obispos

El Santo Padre:
En el nombre de Padre, y del Hijo,
y del Espiritu Santo.

R/. Amén.



Gloria al Padre, y al Hijo, y al Espiritu
Santo.

R/. Como era en el principio, ahora y
siempre, por los siglos de los siglos.
Amén.

El Santo Padre y los obispos recitan
juntos la oracion de consagracion:

Nuestra Sefiora de los siete dolores,

nos hemos reunido aqui ante ti como
hermanos,

dando gracias al Sefior por su amor
misericordioso.

Y ta estas aqui con nosotros,

como estuviste con los Apostoles en
el Cenaculo.

Madre de la Iglesia y Consuelo de los
afligidos,

nos dirigimos a ti con confianza,



en las alegrias y en las fatigas de
nuestro ministerio.

Miranos con ternura
y acdgenos entre tus brazos.

Reina de los Apdstoles y Refugio de
los pecadores,

que conoces nuestros limites
humanos,

las faltas espirituales,
el dolor por la soledad y el abandono,

sana nuestras heridas con tu
dulzura.

Madre de Dios y Madre nuestra,

te confiamos nuestra vida y nuestra
patria,

te confiamos nuestra misma
comunion episcopal.

Obtennos la gracia



de vivir con fidelidad cotidiana

las palabras que tu Hijo nos ha
ensefiado

y que ahora, en él y con €],
dirigimos a Dios nuestro Padre.

El Santo Padre y los obispos:

Padre nuestro, que estas en el cielo,
santificado sea tu Nombre;

venga a nosotros tu reino;

hagase tu voluntad en la tierra como
en el cielo.

Danos hoy nuestro pan de cada dia;
perdona nuestras ofensas

como también nosotros perdonamos
a los que nos ofenden;

no nos dejes caer en la tentacion,



y libranos del mal.
El Santo Padre:
Oh Dios, que concedes a tu Iglesia

imitar a la bienaventurada Virgen
Maria

en la contemplacion de la pasion de
Cristo,

otdrganos, por su intercesion,

que nos configuremos cada vez mas
con tu Hijo unigénito

y alcancemos la plenitud de su
gracia.

Fl, que vive y reina por los siglos de
los siglos.

R/. Amén.
El Santo Padre:

Bendigamos al Sefior.



R/. Demos gracias a Dios.

Santa Misa en la explanada del
Santuario nacional de Sastin

En el templo de Jerusalén, los brazos
de Maria se extienden hacia los del
anciano Simeon, que puede acoger a
Jesus y reconocerlo como el Mesias
enviado para la salvacion de Israel.
En esta escena contemplamos quién
es Maria: es la Madre que nos da al
Hijo Jesus. Por eso la amamos y la
veneramos. Y el pueblo eslovaco
acude con fe y devocion a este
Santuario nacional de Sastin, porque
sabe que es Ella la que nos da a Jesus.
En el logo de este Viaje apostolico
hay un camino dibujado dentro de
un corazon que esta coronado por la
cruz: Maria es el camino que nos
introduce en el Corazén de Cristo,
que ha dado la vida por amor a
nosotros.

Ala luz del Evangelio que hemos
escuchado, podemos mirar a Maria



como modelo de la fe. Y reconocemos
tres caracteristicas de la fe: el
camino, la profecia yla compasion.

En primer lugar, la fe de Maria es
una fe que se pone en camino. La
joven de Nazaret, apenas recibido el
anuncio del Angel, «se fue
rapidamente a la region

montafiosa» (Lc 1,39) para ir a visitar
y ayudar a Isabel, su prima. No
considerod un privilegio el haber sido
llamada a convertirse en Madre del
Salvador, no perdio la alegria
sencilla de su humildad por haber
recibido la visita del Angel, no se
quedo quieta contemplandose a si
misma entre las cuatro paredes de su
casa. Al contrario, vivio el don
recibido como una mision a cumplir,
sintig la exigencia de abrir la puerta
y salir de su casa, dio vida y cuerpo a
la impaciencia con la que Dios quiere
alcanzar a todos los hombres para
salvarlos con su amor. Por eso Maria
se puso en camino. A la comodidad



de la rutina prefirio las
incertidumbres del viaje; a la
estabilidad de la casa, el cansancio
del camino; a la seguridad de una
religiosidad tranquila, el riesgo de
una fe que se pone en juego,
haciéndose don de amor para el otro.

También el Evangelio de hoy nos
hace ver a Maria en camino, hacia
Jerusalén, donde junto con José su
esposo presenta a Jesus en el templo.
Y toda su vida serd un camino detras
de su Hijo, como primera discipula,
hasta el Calvario, a los pies de la
cruz. Maria camina siempre.

Asi, la Virgen es modelo de la fe de
este pueblo eslovaco, una fe que se
pone en camino, animada siempre
por una devocion sencilla y sincera,
peregrinando siempre en busca del
Sefior. Y, caminando, ustedes vencen
la tentacion de una fe estatica, que se
contenta con cualquier rito o
tradicion antigua, y en cambio salen



de ustedes mismos, llevan en la
mochila las alegrias y los dolores, y
hacen de la vida una peregrinacion
de amor hacia Dios y los hermanos.
iGracias por este testimonio! Y, por
favor, sigan en camino, siempre. jNo
se detengan! Y quisiera agregar algo
mas. Dije: “no se detengan”, porque
cuando la Iglesia se detiene, se
enferma; cuando los obispos se
detienen, enferman a la Iglesia;
cuando los sacerdotes se detienen,
enferman al pueblo de Dios.

La fe de Maria también es una fe
profética. Con su misma vida, la
joven de Nazaret es profecia de la
obra de Dios en la historia, de su
obrar misericordioso que invierte la
légica del mundo, elevando a los
humildes y dispersando a los
soberbios (cf. Lc 1,52). Ella,
representante de todos los “pobres
de Yahvé”, que gritan a Dios y
esperan la venida del Mesias, Maria
es la Hija de Sion anunciada por los



profetas de Israel (cf. So 3,14-18), la
Virgen que concebira al Dios con
nosotros, el Emmanuel (cf. Is 7,14).
Como Virgen Inmaculada, Maria es
icono de nuestra vocacién. Como
Ella, estamos llamados a ser santos e
irreprochables en el amor (cf. Ef 1,4),
siendo imagen de Cristo.

La profecia de Israel culmina en
Maria, porque Ella lleva en el seno a
Jesus, la Palabra de Dios hecha carne.
Fl realiza plena y definitivamente el
designio de Dios. De El, Simeén dijo a
la Madre: «Este nifio esta puesto para
que muchos caigan y se eleven en
Israel, y como un signo de
contradiccion» (Lc 2,34).

No olvidemos esto: no se puede
reducir la fe a azdcar que endulza la
vida. No se puede. Jesus es signo de
contradiccion. Ha venido para llevar
luz donde hay tinieblas, haciéndolas
salir al descubierto y obligandolas a
rendirse. Por eso las tinieblas luchan



siempre contra El. Quien acoge a
Cristo y se abre a Fl resurge, quien lo
rechaza se cierra en la oscuridad y se
arruina a si mismo. Jesus les dijo a
sus discipulos que no habia venido a
traer paz sino una espada (cf. Mt
10,34). En efecto, su Palabra, como
espada de doble filo, entra en nuestra
vida y separa la luz de las tinieblas,
pidiéndonos que decidamos, nos dice
“decide”. Ante Jesus no se puede
permanecer tibio, con “el pie en dos
zapatos”. No, no se puede. Acogerlo
significa aceptar que El desvele mis
contradicciones, mis idolos, las
sugestiones del mal; y que sea para
mi resurreccion, Aquel que siempre
me levanta, que me toma de la mano
y me hace volver a empezar. Siempre
me levanta.

Y justamente estos profetas son los
que hoy también necesita
Eslovaquia. Ustedes, obispos,
profetas que sigan en este camino.
No se trata de ser hostiles al mundo,



sino “signos de contradiccion” en el
mundo. Cristianos que saben
mostrar con su vida la belleza del
Evangelio, que son tejedores de
dialogo alli donde las posiciones se
endurecen, que hacen resplandecer
la vida fraterna alli donde a menudo
en la sociedad hay division y
hostilidad, que difunden el buen
perfume de la acogida y de la
solidaridad alli donde los egoismos
personales, los egoismos colectivos
predominan con frecuencia, que
protegen y cuidan la vida donde
reinan logicas de muerte.

Maria, Madre del camino, se pone en
camino; Maria, Madre de la profecia;
por ultimo, Maria es la Madre de la
compasion. Su fe es compasiva.
Aquella que se definio “la sierva del
Senior” (cf. Lc 1,38) y que, con
materna solicitud, se preocupo de
que no faltara el vino en las bodas de
Cana (cf. Jn 2,1-12), compartio con el
Hijo la mision de la salvacion, hasta



el pie de la cruz. En ese momento, en
el angustioso dolor vivido en el
Calvario, Ella comprendio la profecia
de Simedn: «Y a ti, una espada te
traspasara el alma» (Lc 2,35). El
sufrimiento del Hijo agonizante, que
cargaba sobre si los pecados y los
padecimientos de la humanidad, la
atraveso también a Ella. Jesus
desgarrado en la carne, hombre de
dolores desfigurado por el mal (cf. Is
53,3); Maria desgarrada en el alma,
Madre compasiva que recoge
nuestras lagrimas y al mismo tiempo
nos consuela, senalandonos la
victoria definitiva en Cristo.

Y Maria Dolorosa al pie de la cruz
simplemente permanece. Esta al pie
de la cruz. No escapa, no intenta
salvarse a si misma, no usa artificios
humanos y anestésicos espirituales
para huir del dolor. Esta es la prueba
de la compasion: permanecer al pie
de la cruz. Permanecer con el rostro
surcado por las lagrimas, pero con la



fe de quien sabe que en su Hijo Dios
transforma el dolor y vence la
muerte.

Y también nosotros, mirando a la
Virgen Madre Dolorosa, nos abrimos
a una fe que se hace compasion, que
se hace comunion de vida con el que
esta herido, el que sufre y el que esta
obligado a cargar cruces pesadas
sobre sus hombros. Una fe que no se
queda en lo abstracto, sino que
penetra en la carne y nos hace
solidarios con quien pasa necesidad.
Esta fe, con el estilo de Dios,
humildemente y sin clamores, alivia
el dolor del mundo y riega los surcos
de la historia con la salvacion.

Queridos hermanos y hermanas, que
el Sefior siempre les conserve el
asombro, les conserve la gratitud por
el don de la fe. Y que Maria
Santisima les obtenga la gracia de
que vuestra fe siempre siga en
camino, tenga el respiro de la



profecia y sea una fe rica de
compasion.

Saludo al final de la Santa Misa
Queridos hermanos y hermanas:

Ha llegado el momento de
despedirme de vuestro pais. En esta
Eucaristia he dado gracias a Dios,
que me ha permitido estar entre
ustedes y concluir mi peregrinacion
en el abrazo devoto de vuestro
pueblo, celebrando juntos la gran
fiesta religiosa y nacional de la
Patrona, la Virgen Dolorosa.

Queridos hermanos obispos, les
agradezco de corazodn la preparacion
y la acogida. Renuevo mi gratitud a la
sefiora Presidenta de la Republicay a
las autoridades civiles. Y agradezco a
todos los que han colaborado de



diversas maneras, sobre todo con la
oracion.

Los llevo en el corazén. Dakujem
vSetkym! [jGracias a todos!]

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/papa-
francisco-budapest-eslovaquia/
(31/01/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-budapest-eslovaquia/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-budapest-eslovaquia/
https://opusdei.org/es-co/article/papa-francisco-budapest-eslovaquia/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Budapest y Eslovaquia

