
opusdei.org

Os he llamado
amigos (IV): El mejor
seguro de vida

La amistad entre las personas
llamadas a una misma misión
permite que esta sea siempre
un camino lleno de felicidad.

15/07/2020

Escucha el artículo Os he llamado
amigos (IV): El mejor seguro de
vida



Finales de los años cuarenta. En
Zurbarán, una de las primeras
residencias universitarias femeninas
de Madrid, tienen la costumbre de
pasar en vela una noche al mes
adorando a Jesús en la Eucaristía.
Levantarse de madrugada, por
turnos, para no dejar solo al Señor
siempre tiene su emoción en el
espíritu de una universitaria. La
beata Guadalupe, que es la directora,
encabeza esa empresa nocturna; se
queda despierta escribiendo cartas
en su despacho, muy cerca del
oratorio, por si alguna de las chicas
quiere continuar ese momento de
oración con una buena conversación.
Entonces, en medio del silencio de la
noche, se comparten mutuamente
ilusiones, propósitos,
preocupaciones… Guadalupe no
duerme para ofrecer a todas su
amistad. No es extraño que quienes
la conocieron recuerden que «tenía
una facilidad extraordinaria para
hacer amigas. Es obvio que tenía un



don de gentes especial, una simpatía
muy atractiva, y muchos valores
humanos; pero me gustaría hacer
hincapié en su fuerte sentido de la
amistad»[1].

Una relación circular

La amistad está siempre
caracterizada por la gratuidad; si se
la busca por obligación o si se quiere
conseguir algo como fin,
simplemente no surge de manera
auténtica. Guadalupe, por ejemplo,
no acumulaba ese cansancio físico de
dormir un poco menos porque lo
exigiera un contrato, ni las chicas
que acudían con prisa a sentarse en
su despacho lo hacían por tener que
rendir cuentas sobre su vida, mucho
menos durante aquellas horas de la
noche. Guadalupe y cada residente
compartían algo que las empujaba a
abrirse mutuamente. Tal vez alguna
de ellas también estudiaría química,
otra tendría la ilusión de viajar por el



mundo, quizá una tercera habría
perdido hace poco a su padre;
probablemente Guadalupe
compartiría con alguna ese anhelo
por tener una vida interior más
profunda y con otra incluso la
vocación al Opus Dei. Pensando en
esa variedad de gustos e ilusiones
que podemos tener en común con los
demás, san Juan Crisóstomo señala
que, mientras más importante es
aquello que nos une, mayores
pueden ser los vínculos que de allí
pueden surgir: «Si el solo hecho de
ser de una misma ciudad les basta a
muchos para hacerse amigos, ¿cuál
tendrá que ser el amor entre
nosotros, que tenemos la misma casa,
la misma mesa, el mismo camino, la
misma puerta, idéntica vida, idéntica
cabeza; el mismo pastor y rey y
maestro y juez y Creador y
Padre?»[2].

El prelado del Opus Dei –a quien
muchos llaman Padre precisamente



por presidir una familia– señala que
«entre fraternidad y amistad se da
una íntima relación. La fraternidad,
de simple relación fundamentada en
la común filiación, se hace amistad
por el cariño entre hermanos»[3]. Y,
al mismo tiempo, Dios actúa en las
relaciones de amistad, llegando
muchas veces incluso a escoger a dos
o más amigos para una misma
misión, como ha pasado con tantos
santos a lo largo de la historia. Es
decir, entre fraternidad y amistad se
genera una relación circular positiva:
mientras la primera ofrece
permanentemente a las personas
una sólida base común –cimentada,
por ejemplo, en haber recibido una
igual llamada–, la segunda
contribuye a que esos deseos
permanezcan en el tiempo a lo largo
de un camino feliz. San Josemaría, en
el año 1974, apenas hubo llegado al
lugar en el que tendría una reunión
con hijos suyos supernumerarios en
Argentina, decía: «Os pido hoy, al



comenzar, que viváis de tal manera
vuestra fraternidad, que cuando
alguno tenga penas no le dejéis, y
cuando tenga alegrías, tampoco. Esto
no es un seguro de vida, es más: es
un seguro de vida eterna»[4].

Aquí está el dedo de Dios

Precisamente en Argentina había
nacido, en el año 1902, Isidoro
Zorzano, hijo de padres españoles.
Tres años después regresó a Europa,
a la ciudad de Logroño, en donde
conoció a san Josemaría cuando
ambos eran adolescentes.
Rápidamente se hicieron amigos
aunque, al terminar los estudios, uno
optó por la ingeniería y otro por el
sacerdocio. Pero el contacto entre
ambos no terminó allí y su
correspondencia epistolar es
testimonio de aquella amistad. «Mi
querido amigo: Como ya estoy más
descansado, puedo salir la tarde que
tú gustes, para lo cual no tienes más



que ponerme una tarjeta. Recibe un
abrazo de tu buen amigo, Isidoro»[5],
escribía uno. Mientras el otro,
cuando ya vivía en la capital
española, en alguna carta respondía:
«Querido Isidoro: Cuando vengas por
Madrid no dejes de venir a verme.
Tengo cosas muy interesantes que
contarte. Un abrazo de tu buen
amigo»[6]. Al poco tiempo, cuando
tenía veintinueve años, llegaría aquel
momento crucial en la vida de
Isidoro. Por un lado, sentía en su
interior que Dios le pedía algo; por
otro, su amigo Josemaría quería
hablarle sobre el Opus Dei, que
estaba dando sus primeros pasos.
Fue necesario un solo encuentro, en
el que charlaron sobre la santidad en
medio del mundo, para que Isidoro
se diera cuenta de que Dios había
obrado dentro de esa amistad
regalándole la vocación a la Obra.
Esa relación que los unía desde la
adolescencia, esa preocupación
mutua, adquiría entonces un nuevo



vigor y llevó a Isidoro a concluir: «El
dedo de Dios está aquí»[7].

Es lógico que el descubrimiento de la
vocación por parte de Isidoro no
dejara en un segundo plano los
vínculos afectivos de aquellos años
de amistad. Dios nos ha creado en
alma y en cuerpo, por lo que la unión
sobrenatural no anula los bienes
naturales que todos buscamos; lo
vemos en el ejemplo de Jesús, que
compartía su vida con amigos. Por
eso señala san Josemaría que «Dios
Nuestro Señor quiere, en la Obra, la
caridad cristiana y la natural
convivencia, que se hace fraternidad
sobrenatural, y no el
convencionalismo de la forma»[8]. El
cariño no es algo espiritualizado sino
que es concreto, encarnado, se
manifiesta en el tú a tú. No se trata
de un formalismo que puede
quedarse en unos simples buenos
modales o en una cortesía que
tranquiliza la propia conciencia, sino



que busca querer a todos como lo
haría su propia madre.

El 14 de julio de 1943, poco más de
diez años después de aquel crucial
encuentro en Madrid, ambos amigos
–ahora convertidos en padre e hijo
de una familia sobrenatural– tienen
su última conversación. Durante esos
momentos recuerdan quizá su
adolescencia, sus cartas, los trabajos
codo con codo en la Academia DYA,
los trámites para abrir la primera
residencia, los vaivenes de la guerra
civil, el diagnóstico del cáncer de
Isidoro… San Josemaría se despidió
de Isidoro confesando un deseo: «Le
pido al Señor que me dé una muerte
como la tuya»[9]. Jesús nos enseñó
que «nadie tiene amor más grande
que el de dar la vida por sus
amigos» (Jn. 15,13) y eso es
precisamente lo que ilusionaba a
Isidoro durante sus últimos días:
poder seguir unido a todos en la



Obra desde el cielo tal y como lo
había estado en la tierra.

El menos celoso de los amores

Todos conocemos que, en muchas
importantes relaciones humanas, el
vínculo objetivo que las une –como el
ser marido y mujer, o hermano y
hermana– no genera de manera
automática una relación de amistad.
Incluso la existencia, en algún
momento, de una verdadera amistad
no garantiza la inmunidad de esa
relación frente a las normales
secuelas del paso del tiempo.
También Benedicto XVI –siendo
todavía cardenal–, al ponderar la
fraternidad sobrenatural entre los
cristianos, hacía notar con realismo
que «el hecho de ser hermanos no
significa, automáticamente, que sean
un modelo de amor»[10]. Y
recordaba que en la Sagrada
Escritura abundan los ejemplos,



desde el libro del Génesis hasta las
parábolas que relata Jesús.

Por eso, «la fraternidad radicada en
la común vocación a la Obra pide
expresarse en una amistad»[11] que,
como en las demás relaciones en las
que interviene la libertad humana,
no surge de manera instantánea.
Requiere el paciente trabajo de ir al
encuentro del otro, de abrir el propio
mundo interior para enriquecerlo
con lo que Dios nos quiere regalar a
través de los demás. Las tertulias o
las reuniones familiares, por
ejemplo, en las que cada uno
despliega su personalidad, son
momentos para crear lazos de
auténtica amistad. Allí no existen
temas de la vida de los demás –
preocupaciones, alegrías, tristezas,
intereses– que no nos toquen
personalmente. Crear un hogar con
pasillos luminosos y puertas abiertas
a los demás es también parte de un
proceso de maduración personal, ya



que «la criatura humana, en cuanto
de naturaleza espiritual, se realiza en
las relaciones interpersonales.
Cuanto más las vive de manera
auténtica, tanto más madura
también en la propia identidad
personal. El hombre se valoriza no
aislándose sino poniéndose en
relación con los otros y con
Dios»[12]. El hombre se explica
satisfactoriamente a sí mismo solo
dentro del tejido social en el que
despliega sus afectos.

Esto sucede porque la amistad,
cuando busca ser auténtica, procura
no mezclarse con un afán de
posesión del otro. Al contrario, al
haber experimentado ese gran bien,
sabe lo que tiene para ofrecer a otras
personas: una amistad auténtica es
escuela de más amistades, nos
enseña a disfrutar de la compañía de
las demás personas aunque,
naturalmente, no con todas se llegue
a tener la misma cercanía. C. S.



Lewis notaba que «la verdadera
amistad es el menos celoso de los
amores. Dos amigos se sienten felices
cuando se les une un tercero, y tres
cuando se les une un cuarto, siempre
que el recién llegado esté cualificado
para ser un verdadero amigo.
Pueden entonces decir, como dicen
las ánimas benditas en el Dante,
“aquí llega uno que aumentará
nuestro amor”; porque en este amor
“compartir no es quitar”»[13].
Incluso llega a compararlo con la
imagen que nos podemos hacer del
cielo, ya que allá cada uno de los
bienaventurados aumentará el gozo
de todos, comunicando su singular
visión de Dios a los demás.

***

San Agustín, en sus Confesiones, al
recordar con cierta nostalgia a un
grupo de amigos suyos, dice sin
contener la emoción: «De muchos
hacíamos uno solo»[14]. Relata que



lo que los unía eran largas
conversaciones acompañadas de
risas, servirse mutuamente con
buena voluntad, leer cosas juntos e,
incluso, los repentinos desacuerdos
que ayudaban a poner el foco en
todo lo que tenían en común;
recuerda las amargas sensaciones
ante la ausencia de alguno, que luego
se veían compensadas por la alegría
de su llegada. «La felicidad personal
no depende de los éxitos que
conseguimos sino del amor que
recibimos y del amor que
damos»[15]; depende de sentirnos
queridos y de tener un hogar, en
donde nuestra sola presencia es
insustituible, al cual siempre volver,
pase lo que pase. Es lo que san
Josemaría quería que fueran las
casas de sus hijos e hijas.
Precisamente en esos términos se
recuerda a la primera labor
apostólica del Opus Dei en Madrid, el
año 1936: «Si al piso de Luchana se
acudía por invitación, en cambio se



permanecía por amistad»[16]; este es
el amable vínculo que,
humanamente, es capaz de mantener
la unidad. «Si os amáis, cada una de
nuestras casas será el hogar que yo
he visto, lo que yo quiero que haya
en cada uno de nuestros rincones. Y
cada uno de vuestros hermanos
tendrá un hambre santa de llegar a
casa, después de la jornada de
trabajo; y tendrá después ganas de
salir a la calle, a la guerra santa, a
esta guerra de paz»[17].

Andrés Cárdenas M.

[1] Mercedes Montero, En
vanguardia, Rialp, Madrid, 2019, p.
79.

[2] San Juan Crisóstomo, In Matth.
Hom. 32,7.



[3] Monseñor Fernando Ocáriz, Carta
1-IX-2019, n. 14.

[4] San Josemaría, Apuntes tomados
de una reunión, 24-VI-1974

[5] José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano, Ediciones Palabra, Madrid,
1996, p. 86.

[6] Ibíd., p. 112-113.

[7] Ibíd., p. 118.

[8] San Josemaría, Instrucción sobre
la obra de San Miguel, n. 101

[9] José Miguel Cejas, Amigos del
fundador del Opus Dei, Palabra,
Madrid, 1992, p. 47.

[10] Joseph Ratzinger, La sal de la
tierra, Palabra, Madrid, 1997, p. 206

[11] Monseñor Fernando Ocáriz, 
Carta 1-IX-2019, n. 14.



[12] Benedicto XVI, Carta encíclica 
Caritas in veritate, n. 53.

[13] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid, 2007, p. 73.

[14] San Agustín, Confesiones, IV, 8.

[15] Monseñor Fernando Ocáriz, 
Carta 1-IX-2019, n. 17.

[16] José Luis González Gullón, DYA,
Rialp, Madrid, 2016, p. 196

[17] Crónica 1956, VII, p. 7.

Photo by Stephen Seeber, on Unsplash

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/os-he-llamado-
amigos-iv-el-mejor-seguro-de-vida/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/os-he-llamado-amigos-iv-el-mejor-seguro-de-vida/
https://opusdei.org/es-co/article/os-he-llamado-amigos-iv-el-mejor-seguro-de-vida/
https://opusdei.org/es-co/article/os-he-llamado-amigos-iv-el-mejor-seguro-de-vida/

	Os he llamado amigos (IV): El mejor seguro de vida

