
opusdei.org

«¡Nada se pierde!»:
clase del Prelado
sobre la esperanza

En la recta final del Año Jubilar,
compartimos una clase de
Mons. Fernando Ocáriz,
impartida en Roma en
noviembre de 2024, en la que
reflexiona sobre la virtud de la
esperanza.

30/09/2025

La bula de convocación del Jubileo
2025, que hizo pública el Papa
Francisco, comienza con unas



palabras de san Pablo dirigidas a los
romanos, que dan nombre también
al documento: «La esperanza no
defrauda» (Rm 5,5), spes non
confundit. Estas palabras encierran
un contenido muy profundo. Cuando
tenemos verdadera esperanza, esta
no falla. Podemos fallar nosotros,
pero la esperanza nunca, porque
Dios es fiel a su amor por nosotros y
a sus promesas.

Es cierto que, a veces, podemos tener
esperanza en cosas que no suceden:
por ejemplo, esperamos en la eficacia
de una gestión apostólica concreta o
en el resultado de una conversación,
y puede ocurrir que los frutos no
lleguen. ¿Significa esto que la
esperanza ha defraudado? No,
porque la esperanza que se
fundamenta en el amor de Dios por
nosotros nos permite decir con
seguridad, como afirmaba nuestro
Padre, san Josemaría: «¡Nada se
pierde!» (Forja, n. 278). Lo que



hacemos por el Señor, lo que
realizamos siguiendo el querer de
Dios, es siempre eficaz, aunque no
veamos los resultados de inmediato.
Quizá los veamos de otro modo, en
otro momento, o tal vez no los
veamos en esta vida. Quizá es un
fruto distinto al que esperábamos.
Así, podemos tener la segura
esperanza de que nada se pierde.

Después de esta breve introducción,
esta clase consistirá básicamente en
releer algunos textos del Papa –de la
bula de convocación del Jubileo
2025–, de nuestro Padre y,
naturalmente, de la Sagrada
Escritura. Mi intención al leerlos y
comentarlos brevemente es que nos
den la ocasión de fomentar una
disposición en el alma que permita
que nuestra esperanza crezca. La
esperanza sobrenatural es un don de
Dios, no se puede obtener solo con
las fuerzas humanas, pero sí
podemos disponer el alma para



recibir los dones de Dios,
especialmente la fe, la esperanza y la
caridad.

¿Qué es la esperanza?

La esperanza es una virtud que nos
lleva a confiar en que vamos a
obtener un bien futuro, más o menos
arduo, pero posible. Estos son los tres
requisitos: futuro, arduo y posible.
No tendría sentido una esperanza
que no cumpliese estos criterios. Por
ejemplo, no puedo decir que tengo
esperanza de viajar mañana a la
luna; sería una esperanza “loca”,
porque no es posible. Tampoco es
esperanza desear algo que no es
arduo. No tengo esperanza, en
sentido estricto, de que dentro de
tres horas estaré en mi casa. Aunque
en esta vida nada es seguro al cien
por cien, hay cosas que,
humanamente hablando, no son
propiamente objeto de esperanza.



La esperanza es una virtud humana
fundamental, porque todos
esperamos algo. Siempre estamos
esperando los frutos de nuestro
trabajo, esperando bienes posibles,
esperando el fin de todo tipo de
situaciones. Pero, como he recordado
ya al principio, la esperanza es
también una virtud sobrenatural,
teologal. ¿Qué se espera con la virtud
sobrenatural de la esperanza? La
vida eterna, la unión con Dios, la
salvación, la felicidad inmensa del
cielo. Esa es la gran esperanza.
Participar en la vida de Dios es una
realidad que es posible alcanzar
porque Dios mismo nos la ofrece.

Existe ya una esperanza humana,
natural, necesaria, en el corazón de
toda persona. Escribe el Papa: «En el
corazón de toda persona anida la
esperanza como deseo y expectativa
del bien, aun ignorando lo que traerá
consigo el mañana» (Spes non
confundit, n. 1). La esperanza,



aunque no sea de algo seguro
humanamente, tampoco es de lo
imposible; es una expectativa del
bien, una posibilidad de que ese bien
llegue.

El objeto de la esperanza teologal,
que lleva a plenitud también la
natural, es la salvación, la felicidad
eterna con Dios. Dice san Pablo: «La
esperanza en lo que nos está
reservado en los cielos» (Col 1, 5).
Esta esperanza en la felicidad en el
cielo está unida a la fe en el amor de
Dios por nosotros y en los medios
que él ha puesto para que lleguemos
al cielo: la Eucaristía, la oración…

Tan importante es la esperanza en la
vida eterna, que el Concilio de Trento
condenó a quienes sostenían que
estaba mal tener esperanza en la
vida eterna y que uno debía hacer las
cosas sin pretender alcanzar la
recompensa de llegar al cielo. El
concilio dice: «Si alguien afirma que



una persona justificada comete
pecado por actuar correctamente
movido por la esperanza de la
recompensa eterna, sea
anatema» (Concilio de Trento, ses. VI,
can. 31). La esperanza en la
recompensa eterna no solo no está
mal, sino que es algo que Dios quiere
y va unida a la fe y a la caridad.

El fundamento de la
esperanza

¿Cuál es el fundamento de la
esperanza? La respuesta es sencilla:
la fe. Como se expresa en la Carta a
los hebreos: «La fe es fundamento de
las cosas que se esperan» (Hb 11,1).
¿Qué fe es esta? La fe en el amor de
Dios por nosotros. Una fe que da
seguridad a la esperanza, porque se
fundamenta en algo que no falla
nunca: el amor inquebrantable de
Dios por cada uno.



El Papa afirma que «la esperanza
efectivamente nace del amor y se
funda en el amor que brota del
corazón de Jesús traspasado en la
cruz» (Spes non confundit, n. 3). Y cita
inmediatamente a san Pablo en su
Carta a los romanos: «Porque si
siendo enemigos fuimos
reconciliados con Dios por la muerte
de su Hijo, mucho más ahora que
estamos reconciliados seremos
salvados por su vida» (Rm 5,10). Así,
la esperanza nace de la seguridad de
la fe en el amor de Dios por nosotros.

Necesitamos fomentar en nuestra
vida esta fe en el amor de Dios, que
es un amor concreto. No se trata de
un amor abstracto hacia la
humanidad en general, sino de un
amor personal, dirigido a cada uno
de nosotros en este momento y
siempre. El Señor nos mira, está
dentro de nosotros con la gracia que
nos eleva y santifica, y nos ama de
manera muy personal. Este amor es



nuestra fuerza, la que nos hace
esperar en algo que, siendo arduo, es
posible: que lleguemos a ser santos,
que es la meta de lo que esperamos:
la unión definitiva y plena con Dios.

Es importante recordar que, en la
vida espiritual, en la lucha ascética, a
la hora de comenzar y recomenzar,
siempre es necesario vivir de
esperanza. Una esperanza con
fundamento. No en nuestras fuerzas,
como si fuera una lucha que
debemos ganar a toda costa, sino
fundamentada en el amor de Dios.
Dios cuenta con nuestra debilidad,
pero sobre todo cuenta con su
infinita potencia, que se identifica
con su amor por nosotros.

Es también importante considerar
que en Dios se identifican el
conocimiento y el amor. Él nos
conoce y nos ama infinitamente. Y,
en concreto, el espíritu del Opus Dei
nos impulsa a considerar que el



amor de Dios nos hace
verdaderamente hijas e hijos suyos.
Esta conciencia de la filiación divina
fortalece nuestra esperanza, como
explica san Josemaría en una de sus
homilías: «A mí, y deseo que a
vosotros os ocurra lo mismo, la
seguridad de sentirme –de saberme–
hijo de Dios me llena de verdadera
esperanza que, por ser virtud
sobrenatural, al infundirse en las
criaturas se acomoda a nuestra
naturaleza, y es también virtud muy
humana» (Amigos de Dios, n. 208).

La virtud sobrenatural de la
esperanza eleva la capacidad natural
humana de esperar en el bien,
aunque sea difícil. Sabernos hijos de
Dios nos lleva a tener una esperanza
segura en la meta. La experiencia de
las propias miserias podría quizá
llevar a aspirar como mucho a
salvarse, como si la salvación no
coincidiera con la santidad,
considerando la santidad como



“utopía ascética”. Ser santo es el fin,
y si se acaba la vida sin suficiente
santidad, se pasará por el purgatorio
hasta llegar a serlo. Es difícil
alcanzar la santidad sin esfuerzo, por
eso la vida de santificación es ardua,
pero la esperanza de alcanzarla se
hace posible con la gracia de Dios.

Como acabo de recordar, con
palabras de nuestro Padre, el tono de
nuestra esperanza está marcado por
la filiación divina. Tenemos un
motivo extraordinario para tener
esperanza de ser santos, para pensar
en la eficacia de nuestra vida: que
somos hijas e hijos amados por Dios.
Tantas veces lo recordamos, ahora
con unas palabras de san Juan:
«Nosotros hemos conocido el amor
que Dios nos tiene y hemos creído en
él» (1Jn 4,16). Esto es de la esencia de
la vida según el Evangelio: conocer y
creer en el amor de Dios por
nosotros, sabiendo que somos hijos



de Dios gracias a su amor. Y
actualizar esta fe.

Esta fe en el amor de Dios lleva a
vivir confiados en la providencia. Es
decir, sabiendo que no estamos
abandonados al azar del mundo. No
es que Dios nos quiera mucho y
luego andemos solos por nuestra
cuenta. Dios nos ama y, respetando
nuestra libertad, nos acompaña
constantemente. El suyo no es un
amor lejano, sino providente. El Papa
Benedicto XVI, en su encíclica sobre
la esperanza, Spe salvi, escribe que
«Dios es el fundamento de la
esperanza; pero no cualquier dios,
sino el Dios que tiene un rostro
humano y que nos ha amado hasta el
extremo, a cada uno en particular y a
la humanidad en su conjunto» (n.
31). La fe en este amor concreto de
Dios por nosotros es el fundamento
de nuestra esperanza. En contraste,
san Pablo en su Carta a los efesios
describe a los gentiles como gente



«sin esperanza y sin Dios en este
mundo» (Ef 2,12). La esperanza está
basada en Dios, en su amor concreto
y personal. Aunque existan
esperanzas humanas, están limitadas
a esta vida y no se extienden más
allá. Sin Dios no se puede tener
verdadera esperanza en algo
definitivo.

La certeza de que Dios está
empeñado

La esperanza cristiana tiene una
característica que es aparentemente
contradictoria: la certeza. ¿Podemos
tener certeza de algo que es posible,
pero no inmediato ni completamente
seguro? Sí: tenemos una esperanza
segura, fundamentada en la voluntad
de Dios, en que él es fiel a su amor
por nosotros.

«Esta es la voluntad de Dios, vuestra
santificación» (1Tes 4,3). Esto no
significa solo que Dios quiera que



seamos santos, sino que él mismo
está empeñado –por decirlo de algún
modo– en nuestra santificación. Dios
no solo nos da los medios –la
revelación, los sacramentos…– sino
que, sin forzar nuestra libertad –
dándonos la libertad– nos da
también todas las gracias necesarias
para que lleguemos a la meta.
Tenemos la esperanza segura de
llegar a la meta si queremos, porque
la gracia no nos faltará: Dios es fiel.

Como reflejan las palabras de san
Pablo en la Epístola a los efesios:
«Dios, que es rico en misericordia,
por el gran amor con que nos amó,
aunque estábamos muertos por
nuestros pecados, nos dio vida en
Cristo; por gracia habéis sido
salvados, y con él nos resucitó y nos
hizo sentar en los cielos por Cristo
Jesús» (Ef 2,4-7). El Apóstol no dice
«nos hará sentar en los cielos», sino
«nos hizo sentar en los cielos». Esta



fuerza de la esperanza lleva a la
certeza, sin dejar de ser esperanza.

San Josemaría escribió: «Estoy feliz
con la certeza del cielo que
alcanzaremos, si permanecemos
fieles hasta el final» (Amigos de Dios,
n. 208). Aunque podría parecer
contradictorio «estar seguro de algo
que no es seguro», en realidad no es
contradictorio. En eso consiste la
esperanza cristiana verdadera.
Tenemos tal seguridad en el amor de
Dios, que podemos tener una
esperanza cierta y segura. Esta
esperanza se sobrepone a nuestras
miserias y defectos, y nos lleva a la
seguridad de que, como decía
nuestro Padre, aunque nos
moriremos con defectos, podemos
ser santos porque el Señor, con
nuestra correspondencia, nos llevará
a una santidad que consiste en la
plenitud del amor. Y la plenitud del
amor es plenamente compatible con
tener defectos, siempre que esos



defectos no se acepten ni se quieran,
sino que luchemos por amor una y
otra vez contra ellos, aunque no se
logre vencerlos totalmente.

Por tanto, estamos ciertos de que
iremos al cielo si somos fieles, si
permanecemos en su amor. Y,
además, tenemos la seguridad de que
seremos fieles si queremos, si
libremente perseveramos en el amor,
porque la gracia de Dios no nos va a
faltar.

La seguridad de lo imposible

La esperanza cristiana no es una
esperanza quimérica, porque
contamos con la gracia de Dios. Por
eso, en el plano sobrenatural,
pensando tanto en nuestra
santificación personal, como en la
eficacia permanente de la labor
apostólica de la Obra, tanto en la
vida personal como en nuestro
empeño por sacar el Opus Dei



adelante, debemos tener en cuenta lo
que decía san Josemaría sobre «la
seguridad de lo imposible» (Carta 29,
n. 60). La esperanza hace posible
«tener la seguridad de lo imposible».

La seguridad de lo imposible, en
primer lugar, de ser santos, porque
cuando experimentamos nuestra
debilidad o nuestra limitada
capacidad, parece imposible que
podamos llegar a ser santos. Sin
embargo, tenemos la seguridad de
que podemos, porque poseemos la fe
en el amor de Dios, que es el
fundamento de la esperanza.

Es también muy bonito el recuerdo
que san Pablo hace en su Epístola a
los romanos de la figura de
Abraham, quien esperó contra toda
esperanza. Nuestro Padre solía
recordar mucho esta expresión:
«Esperar contra toda esperanza».
Nuevamente, dicho así, parece una
contradicción, pero entendido



correctamente, es la plenitud de la
esperanza. Significa que podemos
esperar también cuando
humanamente no hay motivo.

La esperanza cristiana, por tanto,
tiene un fundamento firme: el
ofrecimiento de Dios mismo de la
unión con él, que en eso consistirá la
gloria del cielo. Pero esa esperanza
se expresa también en muchos
aspectos de la vida diaria. Es muy
importante la esperanza apostólica.
Como escribe san Pablo en la
Primera epístola a los corintios:
«Sabed que vuestro trabajo no es
vano en el Señor» (1Cor 15,58).
Nuestro Padre quiso poner las
palabras latinas de este texto en el
dintel de piedra de una puerta de la
Villa Vecchia, en Roma: Semper
scientes quod labor vester non est
inanis in Domino. Nada de lo que
hacemos es vano ante Dios.



El Papa, en Spes non confundit, invita
a transmitir esperanza, cuando
escribe: «Que no falte una atención
inclusiva hacia cuantos hallándose
en condiciones de vida
particularmente difíciles
experimentan la propia
debilidad» (n. 11). Es muy
importante dar esperanza, porque
mucha gente parece no tenerla. Vivir
sin esperanza, vivir sin verdaderas
metas que valgan la pena, es
paralizante. Hay que dar esperanza
en el apostolado, en la atención a las
personas de Casa a las que
ayudamos, de un modo u otro.
Hemos de ser personas que dan
esperanza, que no ponen más énfasis
en las dificultades que en las
soluciones. Hay que ser positivos, ser
transmisores de esperanza.

Necesitamos vivir de esperanza
también al experimentar las
dificultades personales. Todos
tenemos dificultades de un modo u



otro: ante la experiencia de los
propios defectos, en el trabajo, de
salud, de todo tipo. En la vida
podemos encontrar, y encontramos,
dificultades. El Papa, en Spes non
confundit, cita largamente el texto de
la Epístola a los romanos: «¿Quién
podrá entonces separarnos del amor
de Cristo? ¿Las tribulaciones, las
angustias, la persecución, el hambre,
la desnudez, los peligros, la espada?
Pero en todo esto obtenemos una
amplia victoria gracias a aquel que
nos amó. Porque tengo la certeza de
que ni la muerte, ni la vida, ni los
ángeles, ni los principados, ni lo
presente, ni lo futuro, ni los poderes
espirituales, ni lo alto, ni lo profundo,
ni ninguna otra criatura podrá
separarnos jamás del amor de Dios,
manifestado en Cristo Jesús, nuestro
Señor» (Rm 8,35-39). Es un texto
extraordinario, para meditarlo
muchas veces en la oración.



El Papa comenta brevemente: «He
aquí por qué esta esperanza no cede
ante las dificultades, porque se
fundamenta en la fe y se nutre de la
caridad» (Spes non confundit, n. 3). Y
de este modo, hace posible que
sigamos adelante en la vida. Es así,
por muchas dificultades que
atravesemos. ¿Qué nos va a separar
del amor de Dios? ¿Los principados,
las potestades, la muerte, la vida, la
espada, los peligros, el hambre?
Nada nos puede apartar, si no
queremos alejarnos nosotros. Porque
«nada nos puede separar del amor de
Dios –dice san Pablo–, manifestado
en Cristo Jesús» (Rm 8,39). Solo
nosotros nos podemos separar del
amor de Dios. Solo nosotros. Ni el
demonio, ni la enfermedad, ni las
contrariedades. Solo nuestra propia
libertad. Por eso, ante las dificultades
podemos tener siempre una gran
esperanza en el amor de Dios,
manifestado en Cristo Jesús.



¿Dónde está tu esperanza?

También en este contexto, es
estupendo releer el siguiente texto de
nuestro Padre, en la Instrucción para
la labor de san Rafael: «“Trabajad,
llenos de esperanza: plantad, regad,
confiando en el que da el
incremento, Dios” (1Cor 3,7). Y,
cuando el desaliento venga, si esta
tentación permitiera el Señor; ante
los hechos aparentemente adversos;
al considerar, en algunos casos, la
ineficacia de vuestros trabajos
apostólicos de formación; si alguien,
como a Tobías padre, os preguntara:
“ubi est spes tua?, ¿dónde está tu
esperanza?…”, alzando vuestros ojos
sobre la miseria de esta vida, que no
es vuestro fin, decidle con aquel
varón del Antiguo Testamento, fuerte
y esperanzado, “quoniam memor fuit
Domini in toto corde suo” (Tb 1, 13),
porque siempre se acordó del Señor
y lo amó con todo su corazón: “Filii
sanctorum sumus, et vitam illam



expectamus, quam Deus daturus est
his, qui fidem suam nunquam mutant
ab eo”; “somos hijos de santos, y
esperamos aquella vida que Dios ha
de dar a quienes nunca abandonaron
su fe en él” (Tb 2,18)» (Instrucción, 9-
I-1935, n. 19, recogido en Crónica de
febrero de 2025, cfr. AGP, Biblioteca,
P01). Ante las dificultades, hemos de
trabajar llenos de esperanza; hemos
de plantar, confiando en Dios, que da
el incremento. No confiando en
nuestras fuerzas, sino poniéndolas al
servicio del Señor en toda la labor
apostólica. Una vez más, sabiendo
que nuestra esperanza está en la
seguridad del amor de Dios por
nosotros.

Por tanto, esperanza en la entrega,
con generosidad. Vale la pena ser
generosos en el apostolado, en todo
lo que supone el esfuerzo de ir al
encuentro de la gente. También la
mortificación por la labor apostólica,



que supone dedicación de tiempo,
superar dificultades, etc.

San Josemaría, estando en Venezuela,
comentó: «Me acordaba de cuando
comenzamos la labor hace tantos
años. Empecé con tres, y ahora son
tantos miles, cientos de miles. Pero
había esperanza. Cuentan de
Alejandro Magno que, mientras se
preparaba para una batalla, antes
repartió todos sus bienes entre sus
capitanes. Y uno de ellos le dijo:
“Pero, Señor, ¿y a ti qué te queda?”. A
lo que él respondió: “A mí me queda
la esperanza”». Y añadió: «Yo os veo,
y me queda la esperanza» (De
nuestro Padre, Apuntes de su
predicación, 10-II-1975). Es así. Estas
palabras nos pueden llevar a tener
esperanza en los demás. Cuando
experimentéis vuestra debilidad
personal, os podéis llenar de
esperanza al ver a vuestros
hermanos. Y esa esperanza está



llamada a extenderse al mundo
entero.

Paz, oración, alegría

El Papa habla de tener esperanza en
la paz en el mundo, una paz que está
muy ausente. No solo por las
principales guerras que hay, que son
tremendas y tristes, sino por la falta
de paz en muchos ambientes de las
sociedades. Decía nuestro Padre: «No
hay paz en las conciencias» (En
diálogo con el Señor, n. 101). El Papa
menciona «que el primer signo de
esperanza se traduzca en paz para el
mundo, el cual vuelve a encontrarse
sumergido en la tragedia de la
guerra» (Spes non confundit, n. 8).
Esperanza en que el mundo irá
mejor, ciertamente, porque es
también esperanza en la eficacia del
apostolado. Pero con realismo; no
sabemos qué pasará, no podemos
predecir el futuro.



De hecho, el Apocalipsis y las
predicciones que hace el Señor en el
Evangelio sobre el fin del mundo son
muy dramáticas. Pero eso no nos
quita la esperanza; es más, nos
impulsa a que, en lo que esté de
nuestra parte, todo vaya a mejor.
Pensando en la situación actual, en
algunos países vivimos en ambientes
muy descristianizados. Cada vez hay
más gente que, siendo católica, no
frecuenta los sacramentos. Hay
ciudades en países tradicionalmente
creyentes, donde había una práctica
religiosa amplísima, donde ahora
solo va a Misa los domingos un tanto
por ciento muy pequeño de la
población. Pero, a la vez, hay otros
lugares donde las cosas están mucho
mejor. Y, en unos sitios y en otros,
podemos tener la convicción de que
la gente es buena, como decía don
Javier: «¡Cuánta gente buena hay en
el mundo!». En tantas ocasiones lo
que falta es formación. Por eso, las
dificultades que encontremos en la



labor apostólica nunca deben ser
motivo de desánimo, sino ocasión
para rezar más, para lanzarnos, para
acercarnos a las personas y poder
ayudarlas, con la amistad y la
confidencia. Cuanto más difícil es el
ambiente, más cuenta el Señor con
nosotros; no porque seamos mejores,
sino porque él nos ha dado mucha
formación, a pesar de que seamos
tan poca cosa. Por lo tanto, ¡fuertes
en la esperanza!

Y esto se aplica a todo. ¿Qué
esperanza tenemos en la oración? El
Señor ha dicho: «Pedid y
recibiréis» (Jn 16,24). Es
impresionante. Pedid y recibiréis, son
palabras absolutamente verdaderas.
Ciertamente, a veces pedimos y no
recibimos, pero podemos pensar que
recibimos de otro modo, o que no
pedimos bien. En fin, otras veces
pedimos bien y parece que no
recibimos. Por ejemplo, pedimos por
una intención apostólica



determinada o para que se cure una
persona, y no se cura… Entonces, ¿ha
sido inútil la oración? No. Aunque no
hemos obtenido lo que pedíamos, esa
oración no ha sido ineficaz. Podemos
estar seguros en la esperanza, por la
fe en la palabra de Dios. Nada se
pierde.

Por último, esperanza con alegría.
«Alegres en la esperanza» (Rm 12,12),
dice san Pablo. Y no es una
esperanza de novela rosa, todo
bonito, por eso añade: «Alegres en la
esperanza, pacientes en la
tribulación, constantes en la
oración». San Josemaría nos lo decía
así: «Optimistas, alegres: ¡Dios está
con nosotros! Por eso, diariamente
me lleno de esperanza» (Memoria del
beato Josemaría Escrivá, p. 115).
Optimistas, alegres porque Dios está
con nosotros. La virtud de la
esperanza nos hace ver lo positivo, lo
bonito de la vida, porque vemos en
todo, aun sin entender, el amor de



Dios. Por eso, cuando nos sintamos
un poco desanimados, pesimistas,
tristes, reaccionemos pronto, con un
acto de fe grande en el fundamento
de esta esperanza alegre: hoy, ahora,
Dios me está amando con locura.
Cada uno tiene que decir esto,
pensarlo con un acto de fe profundo.
Y eso nos levanta.

Hablando de esperanza, nos viene al
pensamiento y al corazón la
santísima Virgen, Spes nostra. Ella es
la madre de nuestra esperanza, la
que nos consigue del Señor esta
gracia de la esperanza, para tenerla y
para darla, como dice san Pedro:
«Debemos estar siempre dispuestos a
dar razón de nuestra esperanza» (1P
3,15).

* * *

Termino con la espléndida frase de
san Pablo: «Que el Dios de la
esperanza os colme de toda alegría y
paz en la fe, para que abundéis en la



esperanza con la fuerza del Espíritu
Santo» (Rm 15,13). Os aconsejo que la
leáis y meditéis mucho. Que estemos
contentos y, cuando haya motivos
humanos para no estarlo, pensemos
que por encima de todo motivo
humano hay uno mucho más grande,
que es el fundamento de nuestra
esperanza: el amor de Dios por
nosotros.

Mons. Fernando Ocáriz, prelado
del Opus Dei

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/nada-se-
pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-

esperanza-jubileo/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/
https://opusdei.org/es-co/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/
https://opusdei.org/es-co/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/
https://opusdei.org/es-co/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/

	«¡Nada se pierde!»: clase del Prelado sobre la esperanza
	¿Qué es la esperanza?
	El fundamento de la esperanza
	La certeza de que Dios está empeñado
	La seguridad de lo imposible
	¿Dónde está tu esperanza?
	Paz, oración, alegría


