
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (VII):
Nuestro trabajo,
levadura de Dios

En este séptimo artículo
descubriremos algunas virtudes
del trabajo que se esconden en
una imagen que usó Jesús: la de
aquella mujer que hace pan
para muchas personas. El
desafío es transformar nuestras
tareas diarias en amor para
quienes nos rodean.

21/09/2021



El trabajo, con sus objetos y sus
rutinas, era quizá la realidad que
mejor conocían quienes escuchaban
a Jesús. Por eso en su predicación
aparece con tanta frecuencia y desde
tantos ángulos diversos. Ahí está el
sembrador que arroja la semilla en el
campo, el negociante que busca
perlas finas, el pescador que lanza la
red en el mar... Un día, para explicar
algo tan importante como el modo en
que Dios obra en el mundo, Jesús se
fija en una de las tareas más
ancestrales: la de elaborar el pan.
«¿A qué compararé el reino de Dios?
Es semejante al fermento que una
mujer toma y echa en tres medidas
de harina hasta que fermenta
toda» (Lc 13,20). Así se desarrolla el
Reino de Dios en la historia: codo a
codo con nosotros, al compás de
nuestro trabajo cotidiano, fermento
que se inserta en el trabajo de Dios y
que transforma el mundo desde
dentro. Como dirá Jesús en otra
ocasión, «mi Padre no deja de



trabajar, y yo también trabajo» (Jn
5,17).

Con esta figura de la mujer que
fermenta la harina, el Señor reviste
de una dignidad inmensa una tarea
que, de tan normal, parecería casi
fuera de sitio. Quienes escuchaban al
Señor tal vez imaginarían que, para
describir algo tan trascendental
como el desarrollo del Reino de Dios,
habría sido más adecuado pensar en
el trabajo de un noble de la época, o
en las tareas de quienes se
encargaban más directamente de las
cosas religiosas. Pero el propio Jesús,
siendo el Hijo del Altísimo, había
ejercido un trabajo manual, sencillo.
De modo que, en lugar de referirse a
un puesto de influencia política, de
eficacia económica, o de prestigio
social, pensó en la labor de esas
personas discretas que se despiertan
temprano, antes que los demás, para
que pueda llegar a tiempo ese pan de
la primera comida, que usualmente



dura apenas unas horas en su mejor
estado.

Tres medidas de harina

Al describir la escena de esta mujer
que trabaja la masa, Jesús menciona
un detalle muy sugerente: la
cantidad de harina. En el mundo
judío de la época, tres «medidas» de
harina equivalían aproximadamente
a veintidós litros de masa, con lo que
se podía producir pan para dar de
comer a un centenar de personas. Tal
cantidad de harina nos indica que la
mujer no está trabajando solo para
su propia familia, por numerosa que
sea. Su tarea parece dirigirse más
bien a una necesidad de la
comunidad. No es difícil, pues,
imaginarla en plena labor, poniendo
el corazón en quienes disfrutarían de
todo ese pan. Porque así sucede en
todo trabajo: nuestra tarea nos pone
en relación con los demás, nos ubica
en algún lugar desde el que



contribuimos al bien de los otros. De
hecho, «las alegrías más intensas de
la vida brotan cuando se puede
provocar la felicidad de los demás,
en un anticipo del cielo. Cabe
recordar la feliz escena del film “La
fiesta de Babette”, donde la generosa
cocinera recibe un abrazo
agradecido y un elogio: “¡Cómo
deleitarás a los ángeles!”. Es dulce y
reconfortante la alegría de provocar
deleite en los demás»[1].

Tanto pan, para tanta gente,
supondría un tiempo y un esfuerzo
considerables. Pero esta mujer
encara el reto y persevera en su
labor «hasta que fermenta toda» la
masa (Lc 13,20). Acabar la tarea
emprendida, y acabarla bien,
requiere fortaleza, concentración,
perseverancia, puntualidad…
Conseguir trabajar como esta mujer
requiere sobreponerse a la pereza,
que es de ordinario «el primer frente
en el que hay que luchar»[2]. En ese



sentido, sabemos que san Pablo no lo
pensó dos veces a la hora de corregir
la ociosidad que se había infiltrado
entre los primeros cristianos de
Tesalónica. Algunos de ellos
pensaban que la segunda venida del
Señor era inminente, y se decían que
trabajar no tenía ya mucho sentido;
vivían, pues, «sin hacer nada, solo
ocupados en curiosearlo todo». Sin
embargo, Pablo les dice: «El que no
quiera trabajar, que no coma» (2 Ts
3,10-11).

El Padre nos ha hablado de las
potencialidades que tiene el trabajo,
también el que nos cuesta un poco
más, cuando encontramos en él un
lugar de amor y de libertad:
«Podemos cumplir con alegría
también los deberes que puedan
resultar desagradables. Como nos
dice san Josemaría, “no es lícito
pensar que sólo es posible hacer con
alegría el trabajo que nos gusta”. Se
puede hacer con alegría ―y no de



mala gana― lo que cuesta, lo que no
gusta, si se hace por y con amor y,
por tanto, libremente»[3].Esto rige
incluso para dificultades en torno a
la propia situación laboral, como
pueden ser un momento de paro o de
enfermedad, la pérdida de energías
con el paso de los años, tensiones o
incertidumbres en el propio sector,
etc. San Josemaría, consciente de lo
habituales que son ese tipo de
situaciones en la vida, decía con
realismo que «la enfermedad y la
vejez, cuando llegan, se transforman
en labor profesional. Y así no se
interrumpe la búsqueda de la
santidad, según el espíritu de la
Obra, que se apoya, como la puerta
en el quicio, en el trabajo
profesional»[4].

Cuando el amor está de por medio

Son muchas las razones que nos
pueden llevar a perseverar en una
tarea honesta: la responsabilidad por



sacar adelante a quienes dependen
de nosotros, el deseo de servir a los
demás, la ilusión de crear algo
nuevo, etc. Sin embargo, también las
buenas intenciones pueden adoptar
progresivamente formas de amor
propio, como el afán de
reconocimiento, o los deseos de
lucirse y aparentar ante los demás.
Otras veces nos puede asediar la
tentación de trabajar demasiado: un
desvío sutil, que suele disfrazarse de
virtud. El perfeccionismo y el
eficientismo –o workaholism– se
encuentran en este género de
desorden. Lo que en su origen era un
empeño por hacer las cosas bien, y
de manera eficaz, puede derivar en
lo que san Josemaría llamaba
«profesionalitis»[5]: una dedicación
excesiva al trabajo, que quita casi
todo el tiempo a lo demás. «Vuestro
trabajo —escribía en una ocasión—
ha de ser responsable, perfecto, en la
medida en la que la tarea humana
pueda ser perfecta: con amor de



Dios, pero teniendo en cuenta que lo
mejor suele ser enemigo de lo bueno.
Haced las cosas bien, sin manías ni
obsesiones, pero acabándolas,
poniendo siempre la última piedra y
cuidando los detalles»[6].

El problema de la «profesionalitis»
no estriba tanto en la manera en que
se trabaja, como el peso que se da al
trabajo en el horizonte de la vida. Es
muy bueno, también para la salud
mental y corporal, no perder de vista
que el trabajo se ordena a una
misión más grande, y que solo esa
misión da sentido a la existencia de
un hijo o una hija de Dios. La
prudencia nos ayudará a integrar
nuestro trabajo, aquí y ahora, dentro
un horizonte que va mucho más allá
del mismo trabajo. Un horizonte que
está hecho no de objetivos, ni de
plazos, sino de personas: empezando
por Dios, que cuenta con esos
momentos en que cuidamos
especialmente nuestra relación con



él, y siguiendo —también está allí el
Señor esperándonos— por quienes
nos rodean, que necesitan nuestro
tiempo, nuestro afecto, nuestra
atención.

La imagen de la mujer que amasa el
pan nos pone ante los ojos la mejor
razón para trabajar. Ella transforma
su trabajo en un don, en una
bendición: además de pan, la mujer
da amor, porque cuando hacemos un
regalo a alguien «lo primero que le
damos es el amor con el que le
deseamos el bien»[7]. La mujer no se
limita a dar al prójimo lo que le
corresponde; porque, cuando el amor
está de por medio, es uno mismo el
que se da. Por esto decía san
Josemaría que no podemos
limitarnos «a hacer cosas, a construir
objetos. El trabajo nace del amor,
manifiesta el amor y conduce al
amor»[8]. Cuando alguien trabaja así
por nosotros, nos conduce al amor,
porque nos hace entrar en la lógica



del don: un amor engendra otro,
como una sonrisa engendra otra,
transformando uno a uno los
corazones. El amor de esta mujer,
expresión del amor de Dios, es la
levadura viviente que transforma,
como un don suyo, a los que reciben
el pan que ha trabajado con sus
manos.

El mundo entero es altar para
nosotros

La alusión a las tres medidas de
harina tiene aún otro significado,
que se entiende desde sus
precedentes bíblicos: se trata de la
misma medida que ofrecen Abrahán
y Sara para honrar a los tres varones
misteriosos que los visitan en
Mambré (cfr. Gn 18,6), y también es
la medida que usa Gedeón para
ofrecer un sacrificio que el Señor
consume con el fuego de un ángel
(cfr. Ju 6,19-21). Tal vez para algún
judío que escuchaba a Jesús, la sola



mención de las medidas de harina
evocaría estas acciones sagradas (a
pesar de que los sacrificios se solían
hacer sin levadura). Con esta alusión,
el Señor parece querer recordarnos
que el trabajo de esta mujer es una
ofrenda a Dios, como lo puede ser el
nuestro cuando lo unimos a la santa
Misa. Convertimos así lo humano,
nuestras horas de trabajo, en algo
santo. Y entonces se realiza aquello
tan hermoso de que «el mundo
entero (…) es altar para nosotros»[9].

San Josemaría nos animaba a hacer
de la Eucaristía «el centro de la vida
interior, de tal manera que sepamos
estar con Cristo, haciéndole
compañía a lo largo de la jornada,
bien unidos a su sacrificio: todo
nuestro trabajo tiene ese sentido. Y
esto nos llevará durante el día a decir
al Señor que nos ofrecemos por Él,
con Él y en Él a Dios Padre,
uniéndonos a todas sus intenciones,
en nombre de todas las criaturas. Si



vivimos así, todo nuestro día será
una Misa»[10].

***

La imagen de esta mujer con las
manos en la harina se remontaba
seguramente a la infancia de Jesús.
¿Quién sabe? Quizá incluso se
trataba de su madre, santa María,
que tantas veces preparó el pan. La
imaginamos concentrada en su
trabajo, poniendo de su parte lo
necesario para que el proceso
natural de la levadura siguiera su
curso. Como sucede en nuestro
trabajo: cuando lo hacemos cara a
Dios, dejamos que él se sirva de
nuestros esfuerzos para extender su
reino, con su levadura divina. Así se
lo hizo ver a san Josemaría:
«Contemplo ya, a lo largo de los
tiempos, hasta al último de mis hijos
(…) actuar profesionalmente, con
sabiduría de artista, con felicidad de
poeta, con seguridad de maestro y



con un pudor más persuasivo que la
elocuencia, buscando —al buscar la
perfección cristiana en su profesión
y en su estado en el mundo— el bien
de toda la humanidad»[11].

Javier del Castillo

[1] Francisco, Ex. ap. Amoris Laetitia,
n. 129.

[2] San Josemaría, Cartas 2, n. 10.

[3] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 6.

[4] San Josemaría, Apuntes de la
predicación, citado en E. Burkhart, J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 165.

[5] Cfr. san Josemaría, Surco, n. 502



[6] San Josemaría, Cartas 36, n. 38;
citado en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. III, pp. 189-190.

[7] Santo Tomás de Aquino, Suma
teológica, I, q. 38, a. 2, resp.

[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 48.

[9] San Josemaría, apuntes tomados
de una meditación, 19-III-1968.
Citado en J. Echevarría, Vivir la Santa
Misa, Rialp, Madrid 2010, p. 17.

[10] San Josemaría, apuntes de la
predicación, 27-V-1962.

[11] San Josemaría, Cartas 3, n. 4.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/muy-humanos-

https://opusdei.org/es-co/article/muy-humanos-muy-divinos-vii-trabajo-levadura-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/muy-humanos-muy-divinos-vii-trabajo-levadura-dios/


muy-divinos-vii-trabajo-levadura-dios/
(23/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/muy-humanos-muy-divinos-vii-trabajo-levadura-dios/

	Muy humanos, muy divinos (VII): Nuestro trabajo, levadura de Dios

