
opusdei.org

Miradas

Mirar a los demás, mirar a
Cristo, ser mirados... En este
editorial se explica que
contemplar -contemplar sobre
todo a Dios- significa saber ver,
tener ojos limpios que hagan
más bella la vida.

26/05/2015

La vida cristiana es un constante
buscar a Jesús y seguirle, sabiendo
que quien le ha visto, ha visto al
Padre[1]; y es también dejarse mirar
por Él. El Señor se ha quedado en su
Iglesia, y espera que le miremos. En



la liturgia eucarística se alzan el pan
y el vino consagrados para que Le
miren los fieles. Cada día
procuramos encontrarle en el
Santísimo Sacramento, realmente
presente, con su Carne y con su
Sangre, con su Alma y con su
Divinidad[2]; y en las páginas del
Evangelio, que relatan su paso entre
los hombres.

¡Cómo sería la mirada alegre de
Jesús!: la misma que brillaría en
los ojos de su Madre, que no puede
contener su alegría –«Magnificat
anima mea Dominum!» –y su alma
glorifica al Señor, desde que lo
lleva dentro de sí y a su lado. ¡Oh,
Madre!: que sea la nuestra, como
la tuya, la alegría de estar con Él y
de tenerlo[3].

La mirada de Dios

«Si buscamos el principio de esta
mirada, es necesario volver atrás al
libro del Génesis, a aquel instante en



que, tras la creación del hombre
varón y mujer Dios vio que era muy
bueno. Esta primera mirada del
Creador se refleja en la mirada de
Cristo»[4].

El Verbo encarnado nos contempla
con ojos y rostro humanos. En la
mirada de Jesucristo encontramos la
fuente de nuestra alegría, el amor
incondicional, la paz de sabernos
queridos. Más todavía: en sus ojos
vemos nuestra imagen auténtica,
conocemos nuestra verdadera
identidad. Somos fruto del amor de
Dios, existimos porque Dios nos ama,
y estamos destinados a verle un día
cara a cara, viviendo su misma vida.
Quiere hacernos totalmente suyos,
hasta el punto de ser uno con el Hijo,
como el Hijo es uno con el Padre[5].

«¡Deseo que experimentéis una
mirada así! –decía Juan Pablo II en
1985– ¡Deseo que experimentéis la
verdad de que Cristo os mira con



amor! (...). Se puede también decir que
en esta “mirada amorosa” de Cristo
está contenida casi como en resumen
y síntesis toda la Buena Nueva»[6].

Jesús mira a cada uno y a la
humanidad entera; se compadece de
las multitudes, pero no las contempla
como masa anónima; de todos pide
amor, en singular. Fija sus ojos en el
joven rico, inquieto ante la entrega;
en Pedro, después de la traición; en
la anciana pobre y generosa que
deposita su limosna en el templo,
pensando que nadie la ve. Jesús
reposa su mirada en cada uno de
nosotros.

La mirada de Cristo invita a la
entrega, porque Él se da totalmente y
nos quiere junto a sí; nos enseña a
levantar los ojos hacia cosas grandes,
libres de ataduras terrenas: una
cosa te falta: anda, vende todo lo
que tienes y dáselo a los pobres, y
tendrás un tesoro en el cielo.



Luego, ven y sígueme[7], pide al
joven rico.

Si nos atrevemos a mirar al
Redentor, sentiremos el dolor por
nuestros pecados y la necesidad de
conversión, penitencia y apostolado.
Cuando Pedro, después de haberle
negado, se encontró con la mirada
del Señor, cayó en la cuenta de lo que
había hecho: y salió afuera y lloró
amargamente[8]. Aquel dolor se
convirtió después en audacia de
apóstol, en decisión de no ocultar
más el Nombre de Jesucristo, y en
gozo, hasta con las dificultades en el
apostolado: salían gozosos de la
presencia del Sanedrín, porque
habían sido dignos de ser
ultrajados a causa del Nombre[9].

Sus ojos devuelven la paz y la
confianza, aunque nos dirijamos a Él
tímidamente, como aquella mujer
enferma que quiso sólo tocar su
manto: Jesús se volvió y mirándola



le dijo: –Ten confianza, hija, tu fe
te ha salvado. Y desde ese mismo
momento quedó curada la
mujer[10].

Señor mío y Dios mío, creo
firmemente que estás aquí, que me
ves, que me oyes. Con estas palabras
empezaba San Josemaría sus ratos
diarios de oración. Para la oración, es
importante mirarle y saber que nos
mira. En el cielo lo contemplaremos
eternamente y sin sombras; pero
también podemos descubrirlo en esta
tierra, en la vida ordinaria: en el
trabajo, en el hogar, en los demás,
especialmente en quienes sufren.
Para alimentar esa claridad,
repetimos con fe, delante del
Sagrario: creo firmemente que me
ves siempre. Y cuando nos sentimos
ciegos, incapaces de verle a nuestro
lado, le pedimos con humildad: ut
videam!, ¡haz que vea, Señor!

La mirada de Santa María



«La contemplación de Cristo tiene en
María su modelo insuperable (...). 
Nadie se ha dedicado con la asiduidad
de María a la contemplación del
rostro de Cristo (...). Su mirada,
siempre llena de adoración y
asombro, no se apartará jamás de Él.
Será a veces una mirada
interrogadora, como en el episodio de
su extravío en el templo: “Hijo, ¿por
qué nos has hecho esto?” (Lc 2, 48);
será en todo caso una mirada
penetrante, capaz de leer en lo íntimo
de Jesús, hasta percibir sus
sentimientos escondidos y presentir
sus decisiones, como en Caná (cfr. Jn 
2, 5); otras veces será una mirada
dolorida, sobre todo bajo la cruz,
donde todavía será, en cierto sentido,
la mirada de la “parturienta”, ya que
María no se limitará a compartir la
pasión y la muerte del Unigénito, sino
que acogerá al nuevo hijo en el
discípulo predilecto confiado a Ella
(cfr. Jn 19, 26-27); en la mañana de
Pascua será una mirada radiante por



la alegría de la resurrección y, por fin,
una mirada ardorosa por la efusión
del Espíritu en el día de Pentecostés
(cfr. Hch 1, 14)»[11].

En la vida se suceden alegrías y
penas, esperanzas y desilusiones,
gozos y amarguras; el Señor espera
que le busquemos en cada
circunstancia exterior o interior.
Aprendamos de María a mirarle con
mirada interrogadora, dolorida,
ardorosa o radiante; siempre llena de
confianza. Aprendamos de Ella,
sirviéndonos también de las
imágenes de la Virgen que
acompañan nuestra vida. La
costumbre de buscar y de mirar esas
imágenes, y el amor con que lo
hagamos, prepararán el encuentro
con el Hijo, fruto bendito de su
vientre. Busquemos el rostro de
Jesús, guiados por su Madre: rostro
de niño en Belén, lacerado en el
Calvario, glorioso después de la
Resurrección. Esa búsqueda es en



realidad la búsqueda del rostro de
Dios, que lleva a orientar la
existencia entera al encuentro con
Jesús.

«Contemplando este rostro nos
disponemos a acoger el misterio de la
vida trinitaria, para experimentar de
nuevo el amor del Padre y gozar de la
alegría del Espíritu Santo. Se realiza
así también en nosotros la palabra de
San Pablo: “Reflejamos como en un
espejo la gloria del Señor, nos
vamos transformando en esa
misma imagen cada vez más: así
es como actúa el Señor, que es
Espíritu” (2 Co 3, 18)»[12]. El
cristiano tiene la apasionante misión
de reflejar a Cristo para mostrar la
mirada que Dios dirige a cada
persona, como han hecho los santos.
Al adorar al Señor en la Sagrada
Eucaristía, por ejemplo durante las
bendiciones con el Santísimo, vemos
al que hemos traspasado, lleno de
sangre y de heridas, y descubrimos el



misterio del amor de Dios, el
verdadero rostro de Dios[13].

Mirar al prójimo

La mirada no es solamente un acto
físico; es una acción humana, que
expresa las disposiciones del
corazón. San Josemaría animaba a
contemplar a los demás con las
pupilas dilatadas por el amor,
porque saber mirar es saber amar.
Ciertamente hay miradas de amor y
de indiferencia; miradas que
muestran apertura y disponibilidad
para comprender, acoger y servir; y
miradas posesivas, cegadas por el
egoísmo. Nosotros queremos mirar
con ojos limpios, animados por la
predicación del Maestro:
bienaventurados los que tienen
puro su corazón, porque ellos
verán a Dios[14].

Intentamos ejercitar las virtudes,
conscientes de que hemos de luchar
para santificar todos los aspectos de



nuestra existencia, también la vista y
los demás sentidos. Los ojos no son
solamente una ventana por la que
vemos el mundo y por donde entran
imágenes, sino un cauce por el que
expresamos las disposiciones, por
donde salen nuestros deseos. La
caridad, la compasión, la limpieza de
corazón, la pobreza de espíritu y la
disponibilidad para servir se
desbordan a través de los ojos.

El afán apostólico comienza por
descubrir las necesidades de los
demás: la indefensión, las ataduras
que ahogan la libertad, la
confusión... Nos pondremos en el
lugar del prójimo si estamos
dispuestos a hacernos prójimo
nosotros mismos[15]: a olvidar otros
intereses menos nobles, a salir del
torbellino de las preocupaciones
personales para, como el buen
samaritano, detenernos, gastar
tiempo, e interesarnos por los
problemas y preocupaciones de los



demás. Es necesario abrir bien los
ojos para adivinar y colmar la
indigencia espiritual de quienes nos
rodean.

El afán apostólico del cristiano lleva
a no volver el rostro ante los
problemas y las necesidades de todos
hombres: la mirada de apóstol
afirma el valor de cada hombre,
considerado en sí mismo y no en la
medida que satisface el propio
interés. La verdad moral, como
verdad del valor irrepetible de la
persona, hecha a imagen de Dios,
está cargada de exigencias para la
libertad[16].

A su vez, el deseo impuro, el afán de
poseer o la curiosidad morbosa, que
crecen si no educamos positivamente
la mirada, terminan por cegar el
corazón. Guardamos la vista para
Dios y para los demás. Rechazamos
las imágenes que nos separan de Él



porque alimentan al hombre viejo,
de mirada triste y de corazón egoísta.

Aprender a mirar

Educar la mirada es una lucha
importante, que influye en la
apertura y la calidad de nuestro
mundo interior. Se trata de descubrir
a Dios en todo, y de huir de lo que
pueda apartar de Él.

Aprender a mirar es, pues, un
ejercicio de contemplación: si nos
acostumbramos a contemplar lo más
alto y hermoso, la mirada sentirá
repulsa hacia lo bajo y sucio. Quien
contempla asiduamente al Señor, en
la Eucaristía y en las páginas del
Evangelio, aprende a descubrirle
también en los demás, detrás de las
bellezas de la naturaleza o de las
obras de arte. Disfruta más de lo
bueno y adquiere sensibilidad para
rechazar lo que enturbia.



Al mismo tiempo, como la vida en
esta tierra es una lucha, estamos
siempre expuestos a volver al barro.
Aprender a mirar es también
aprender a no mirar. No conviene
mirar lo que no es lícito desear[17].

Las ofensas a Dios se presentan de
diferentes modos ante nuestros ojos:
algunas veces nos repugnan
humanamente, y nos sale sincero y
natural el rechazo, por ejemplo ante
cosas violentas; otras veces el mal
toma la forma de tentación, y se
presenta con el atractivo de la carne,
el egoísmo o el lujo.

En cualquier caso, siempre se puede
convertir la actitud defensiva en
actitud constructiva, con el valor
redentor de los actos de desagravio.
Desagraviar supone que veamos esas
realidades en cuanto ofensa a Dios.
No sólo como algo desagradable, que
nos molesta; ni sólo como una
tentación, que rechazamos; sino



sobre todo en cuanto que ofenden a
Dios.

Cuando Jesús dice que todo el que
mira a una mujer deseándola, ya
ha cometido adulterio en su
corazón[18], deja claro que el
desorden en la mirada no consiste
sobre todo en el mal uso de un
sentido externo, sino que se mueve
en un nivel más hondo: ese deseo
muestra una visión equivocada de la
persona, que deja de ser vista como
digna de respeto, como hija de Dios.
La mirada que dirijo sobre el otro
decide sobre mi humanidad[19].

Si miramos a los demás con ojos
limpios, con respeto, descubriremos
en ellos nuestra propia dignidad de
hijos de Dios, nos sentiremos siempre
hijos de Dios Padre. Si, por el
contrario, la vista se enturbia,
también se deforma nuestra imagen
interior. «Así como puedo aceptar o
reducir al otro a cosa para usar o



destruir, del mismo modo debo
aceptar las consecuencias del propio
modo de mirar, consecuencias que
repercuten en mí»[20] La mirada es
decisiva; tal como uno mira se siente
mirado, porque tal como uno ama se
siente amado.

* * *

San Josemaría nos ha enseñado a
dirigir el corazón –con una
jaculatoria, un beso, una inclinación
de cabeza o un golpe de vista– a las
cruces, y a no dejar de saludar, al
menos con una mirada, a las
imágenes de Nuestra Señora.
Pequeños gestos que nos ayudan a
vivir como contemplativos, con la
esperanza de ver un día el rostro de
Dios, cara a cara.

Vultum tuum, Domine, requiram
(Sal 26, 8), buscaré, Señor, tu
rostro. Me ilusiona cerrar los ojos,
y pensar que llegará el momento,
cuando Dios quiera, en que podré



verle, no como en un espejo, y bajo
imágenes oscuras... sino cara a
cara (1 Co 13, 12). Sí, mi corazón
está sediento de Dios, del Dios
vivo: ¿cuándo vendré y veré la faz
de Dios? (Sal 41, 3)[21].

Estas palabras de San Josemaría
describen el anhelo profundo del
cristiano, que se mueve todavía entre
sombras, y anhela de todo corazón la
claridad de la luz de Dios, motivo de
su esperanza.

C. Ruiz / M. de Sandoval

--------------------

[1] Cfr. Jn 14, 7.

[2] San Josemaría, Surco, n. 684.

[3] San Josemaría, Surco, n. 95.

[4] Juan Pablo II, Carta a los jóvenes
en el Año Internacional de la
Juventud, 31-III-1985, n. 7.



[5] Cfr. Jn 17, 21.

[6] Juan Pablo II, Carta a los jóvenes
en el Año Internacional de la
Juventud, 31-III-1985, n. 7.

[7] Mc 10, 21.

[8] Lc 22, 62.

[9] Hch 5, 41-42.

[10] Mt 9, 22.

[11] Juan Pablo II, Litt. apost.
Rosarium Virginis Mariæ, 16-X-2002,
n. 10.

[12] Ibid., n. 9.

[13] Cfr. J. Ratzinger, Intervención en
el Congreso Il volto nascosto e
trasfigurato di Cristo, Roma, 20-
X-2001.

[14] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 175; Mt 5, 8.



[15] Cfr. J. Ratzinger, L’Europa di
Benedetto nella crisi delle culture, p.
84; cfr. Lc 10, 29-37.

[16] Cfr. ibid., p. 81-82.

[17] S. Gregorio Magno, Moralia, 21,
2, 4.

[18] Mt 5, 28.

[19] Cfr. J. Ratzinger, L’Europa di
Benedetto nella crisi delle culture, pp.
81-91.

[20] Ibid., pp. 86-87.

[21] San Josemaría, Santo Rosario,
Apéndice, IV misterio de luz.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/mirada-de-
dios/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/mirada-de-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/mirada-de-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/mirada-de-dios/

	Miradas

