
opusdei.org

Mensaje para la XLVI
Jornada Mundial de
la Paz 2013

En su mensaje, titulado
"Bienaventurados los que
trabajan por la paz", Benedicto
XVI afirma que "la paz no es un
sueño, no es una utopía: la paz
es posible. Nuestros ojos deben
ver con mayor profundidad,
bajo la superficie de las
apariencias y las
manifestaciones, para descubrir
una realidad positiva que existe
en nuestros corazones, porque
todo hombre ha sido creado a
imagen de Dios y llamado a
crecer, contribuyendo a la



construcción de un mundo
nuevo".

12/01/2013

1. Cada nuevo año trae consigo la
esperanza de un mundo mejor. En
esta perspectiva, pido a Dios, Padre
de la humanidad, que nos conceda la
concordia y la paz, para que se
puedan cumplir las aspiraciones de
una vida próspera y feliz para todos.

Trascurridos 50 años del Concilio
Vaticano II, que ha contribuido a
fortalecer la misión de la Iglesia en el
mundo, es alentador constatar que
los cristianos, como Pueblo de Dios
en comunión con él y caminando con
los hombres, se comprometen en la
historia compartiendo las alegrías y
esperanzas, las tristezas y
angustias[1], anunciando la salvación

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn1


de Cristo y promoviendo la paz para
todos.

En efecto, este tiempo nuestro,
caracterizado por la globalización,
con sus aspectos positivos y
negativos, así como por sangrientos
conflictos aún en curso, y por
amenazas de guerra, reclama un
compromiso renovado y concertado
en la búsqueda del bien común, del
desarrollo de todos los hombres y de
todo el hombre.

Causan alarma los focos de tensión y
contraposición provocados por la
creciente desigualdad entre ricos y
pobres, por el predominio de una
mentalidad egoísta e individualista,
que se expresa también en un
capitalismo financiero no regulado.
Aparte de las diversas formas de
terrorismo y delincuencia
internacional, representan un
peligro para la paz los
fundamentalismos y fanatismos que



distorsionan la verdadera naturaleza
de la religión, llamada a favorecer la
comunión y la reconciliación entre
los hombres.

Y, sin embargo, las numerosas
iniciativas de paz que enriquecen el
mundo atestiguan la vocación innata
de la humanidad hacia la paz. El
deseo de paz es una aspiración
esencial de cada hombre, y coincide
en cierto modo con el deseo de una
vida humana plena, feliz y lograda.
En otras palabras, el deseo de paz se
corresponde con un principio moral
fundamental, a saber, con el derecho
y el deber a un desarrollo integral,
social, comunitario, que forma parte
del diseño de Dios sobre el hombre.
El hombre está hecho para la paz,
que es un don de Dios.

Todo esto me ha llevado a inspirarme
para este mensaje en las palabras de
Jesucristo: «Bienaventurados los que



trabajan por la paz, porque serán
llamados hijos de Dios» (Mt 5,9).

La bienaventuranza evangélica

2. Las bienaventuranzas
proclamadas por Jesús (cf. Mt 5,3-12; 
Lc 6,20-23) son promesas. En la
tradición bíblica, en efecto, la
bienaventuranza pertenece a un
género literario que comporta
siempre una buena noticia, es decir,
un evangelio que culmina con una
promesa. Por tanto, las
bienaventuranzas no son meras
recomendaciones morales, cuya
observancia prevé que, a su debido
tiempo –un tiempo situado
normalmente en la otra vida–, se
obtenga una recompensa, es decir,
una situación de felicidad futura. La
bienaventuranza consiste más bien
en el cumplimiento de una promesa
dirigida a todos los que se dejan
guiar por las exigencias de la verdad,
la justicia y el amor. Quienes se



encomiendan a Dios y a sus
promesas son considerados
frecuentemente por el mundo como
ingenuos o alejados de la realidad.
Sin embargo, Jesús les declara que,
no sólo en la otra vida sino ya en
ésta, descubrirán que son hijos de
Dios, y que, desde siempre y para
siempre, Dios es totalmente solidario
con ellos. Comprenderán que no
están solos, porque él está a favor de
los que se comprometen con la
verdad, la justicia y el amor. Jesús,
revelación del amor del Padre, no
duda en ofrecerse con el sacrificio de
sí mismo. Cuando se acoge a
Jesucristo, Hombre y Dios, se vive la
experiencia gozosa de un don
inmenso: compartir la vida misma de
Dios, es decir, la vida de la gracia,
prenda de una existencia
plenamente bienaventurada. En
particular, Jesucristo nos da la
verdadera paz que nace del
encuentro confiado del hombre con
Dios.



La bienaventuranza de Jesús dice
que la paz es al mismo tiempo un
don mesiánico y una obra humana.
En efecto, la paz presupone un
humanismo abierto a la
trascendencia. Es fruto del don
recíproco, de un enriquecimiento
mutuo, gracias al don que brota de
Dios, y que permite vivir con los
demás y para los demás. La ética de
la paz es ética de la comunión y de la
participación. Es indispensable, pues,
que las diferentes culturas actuales
superen antropologías y éticas
basadas en presupuestos teórico-
prácticos puramente subjetivistas y
pragmáticos, en virtud de los cuales
las relaciones de convivencia se
inspiran en criterios de poder o de
beneficio, los medios se convierten
en fines y viceversa, la cultura y la
educación se centran únicamente en
los instrumentos, en la tecnología y
la eficiencia. Una condición previa
para la paz es el desmantelamiento
de la dictadura del relativismo moral



y del presupuesto de una moral
totalmente autónoma, que cierra las
puertas al reconocimiento de la
imprescindible ley moral natural
inscrita por Dios en la conciencia de
cada hombre. La paz es la
construcción de la convivencia en
términos racionales y morales,
apoyándose sobre un fundamento
cuya medida no la crea el hombre,
sino Dios: « El Señor da fuerza a su
pueblo, el Señor bendice a su pueblo
con la paz », dice el Salmo 29 (v. 11).

La paz, don de Dios y obra del
hombre

3. La paz concierne a la persona
humana en su integridad e implica la
participación de todo el hombre. Se
trata de paz con Dios viviendo según
su voluntad. Paz interior con uno
mismo, y paz exterior con el prójimo
y con toda la creación. Comporta
principalmente, como escribió el
beato Juan XXIII en la Encíclica 



Pacem in Terris, de la que dentro de
pocos meses se cumplirá el 50
aniversario, la construcción de una
convivencia basada en la verdad, la
libertad, el amor y la justicia[2]. La
negación de lo que constituye la
verdadera naturaleza del ser
humano en sus dimensiones
constitutivas, en su capacidad
intrínseca de conocer la verdad y el
bien y, en última instancia, a Dios
mismo, pone en peligro la
construcción de la paz. Sin la verdad
sobre el hombre, inscrita en su
corazón por el Creador, se
menoscaba la libertad y el amor, la
justicia pierde el fundamento de su
ejercicio.

Para llegar a ser un auténtico
trabajador por la paz, es
indispensable cuidar la dimensión
trascendente y el diálogo constante
con Dios, Padre misericordioso,
mediante el cual se implora la
redención que su Hijo Unigénito nos

https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn2


ha conquistado. Así podrá el hombre
vencer ese germen de oscuridad y de
negación de la paz que es el pecado
en todas sus formas: el egoísmo y la
violencia, la codicia y el deseo de
poder y dominación, la intolerancia,
el odio y las estructuras injustas.

La realización de la paz depende en
gran medida del reconocimiento de
que, en Dios, somos una sola familia
humana. Como enseña la Encíclica 
Pacem in Terris, se estructura
mediante relaciones interpersonales
e instituciones apoyadas y animadas
por un « nosotros » comunitario, que
implica un orden moral interno y
externo, en el que se reconocen
sinceramente, de acuerdo con la
verdad y la justicia, los derechos
recíprocos y los deberes mutuos. La
paz es un orden vivificado e
integrado por el amor, capaz de
hacer sentir como propias las
necesidades y las exigencias del
prójimo, de hacer partícipes a los

https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html


demás de los propios bienes, y de
tender a que sea cada vez más
difundida en el mundo la comunión
de los valores espirituales. Es un
orden llevado a cabo en la libertad,
es decir, en el modo que corresponde
a la dignidad de las personas, que
por su propia naturaleza racional
asumen la responsabilidad de sus
propias obras[3].

La paz no es un sueño, no es una
utopía: la paz es posible. Nuestros
ojos deben ver con mayor
profundidad, bajo la superficie de las
apariencias y las manifestaciones,
para descubrir una realidad positiva
que existe en nuestros corazones,
porque todo hombre ha sido creado a
imagen de Dios y llamado a crecer,
contribuyendo a la construcción de
un mundo nuevo. En efecto, Dios
mismo, mediante la encarnación del
Hijo, y la redención que él llevó a
cabo, ha entrado en la historia,
haciendo surgir una nueva creación

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn3


y una alianza nueva entre Dios y el
hombre (cf. Jr 31,31-34), y dándonos
la posibilidad de tener « un corazón
nuevo » y « un espíritu nuevo » (cf. 
Ez 36,26).

Precisamente por eso, la Iglesia está
convencida de la urgencia de un
nuevo anuncio de Jesucristo, el
primer y principal factor del
desarrollo integral de los pueblos, y
también de la paz. En efecto, Jesús es
nuestra paz, nuestra justicia, nuestra
reconciliación (cf. Ef 2,14; 2Co 5,18).
El que trabaja por la paz, según la
bienaventuranza de Jesús, es aquel
que busca el bien del otro, el bien
total del alma y el cuerpo, hoy y
mañana.

A partir de esta enseñanza se puede
deducir que toda persona y toda
comunidad –religiosa, civil,
educativa y cultural– está llamada a
trabajar por la paz. La paz es
principalmente la realización del



bien común de las diversas
sociedades, primarias e intermedias,
nacionales, internacionales y de
alcance mundial. Precisamente por
esta razón se puede afirmar que las
vías para construir el bien común
son también las vías a seguir para
obtener la paz.

Los que trabajan por la paz son
quienes aman, defienden y
promueven la vida en su
integridad

4. El camino para la realización del
bien común y de la paz pasa ante
todo por el respeto de la vida
humana, considerada en sus
múltiples aspectos, desde su
concepción, en su desarrollo y hasta
su fin natural. Auténticos
trabajadores por la paz son,
entonces, los que aman, defienden y
promueven la vida humana en todas
sus dimensiones: personal,
comunitaria y transcendente. La vida



en plenitud es el culmen de la paz.
Quien quiere la paz no puede tolerar
atentados y delitos contra la vida.

Quienes no aprecian suficientemente
el valor de la vida humana y, en
consecuencia, sostienen por ejemplo
la liberación del aborto, tal vez no se
dan cuenta que, de este modo,
proponen la búsqueda de una paz
ilusoria. La huida de las
responsabilidades, que envilece a la
persona humana, y mucho más la
muerte de un ser inerme e inocente,
nunca podrán traer felicidad o paz.
En efecto, ¿cómo es posible
pretender conseguir la paz, el
desarrollo integral de los pueblos o la
misma salvaguardia del ambiente,
sin que sea tutelado el derecho a la
vida de los más débiles, empezando
por los que aún no han nacido? Cada
agresión a la vida, especialmente en
su origen, provoca inevitablemente
daños irreparables al desarrollo, a la
paz, al ambiente. Tampoco es justo



codificar de manera subrepticia
falsos derechos o libertades, que,
basados en una visión reductiva y
relativista del ser humano, y
mediante el uso hábil de expresiones
ambiguas encaminadas a favorecer
un pretendido derecho al aborto y a
la eutanasia, amenazan el derecho
fundamental a la vida.

También la estructura natural del
matrimonio debe ser reconocida y
promovida como la unión de un
hombre y una mujer, frente a los
intentos de equipararla desde un
punto de vista jurídico con formas
radicalmente distintas de unión que,
en realidad, dañan y contribuyen a
su desestabilización, oscureciendo su
carácter particular y su papel
insustituible en la sociedad.

Estos principios no son verdades de
fe, ni una mera derivación del
derecho a la libertad religiosa. Están
inscritos en la misma naturaleza



humana, se pueden conocer por la
razón, y por tanto son comunes a
toda la humanidad. La acción de la
Iglesia al promoverlos no tiene un
carácter confesional, sino que se
dirige a todas las personas,
prescindiendo de su afiliación
religiosa. Esta acción se hace tanto
más necesaria cuanto más se niegan
o no se comprenden estos principios,
lo que es una ofensa a la verdad de la
persona humana, una herida grave
inflingida a la justicia y a la paz.

Por tanto, constituye también una
importante cooperación a la paz el
reconocimiento del derecho al uso
del principio de la objeción de
conciencia con respecto a leyes y
medidas gubernativas que atentan
contra la dignidad humana, como el
aborto y la eutanasia, por parte de
los ordenamientos jurídicos y la
administración de la justicia.



Entre los derechos humanos
fundamentales, también para la vida
pacífica de los pueblos, está el de la
libertad religiosa de las personas y
las comunidades. En este momento
histórico, es cada vez más
importante que este derecho sea
promovido no sólo desde un punto
de vista negativo, comolibertad frente
–por ejemplo, frente a obligaciones o
constricciones de la libertad de elegir
la propia religión–, sino también
desde un punto de vista positivo, en
sus varias articulaciones,
comolibertad de, por ejemplo,
testimoniar la propia religión,
anunciar y comunicar su enseñanza,
organizar actividades educativas,
benéficas o asistenciales que
permitan aplicar los preceptos
religiosos, ser y actuar como
organismos sociales, estructurados
según los principios doctrinales y los
fines institucionales que les son
propios. Lamentablemente, incluso
en países con una antigua tradición



cristiana, se están multiplicando los
episodios de intolerancia religiosa,
especialmente en relación con el
cristianismo o de quienes
simplemente llevan signos de
identidad de su religión.

El que trabaja por la paz debe tener
presente que, en sectores cada vez
mayores de la opinión pública, la
ideología del liberalismo radical y de
la tecnocracia insinúan la convicción
de que el crecimiento económico se
ha de conseguir incluso a costa de
erosionar la función social del Estado
y de las redes de solidaridad de la
sociedad civil, así como de los
derechos y deberes sociales. Estos
derechos y deberes han de ser
considerados fundamentales para la
plena realización de otros,
empezando por los civiles y políticos.

Uno de los derechos y deberes
sociales más amenazados
actualmente es el derecho al trabajo.



Esto se debe a que, cada vez más, el
trabajo y el justo reconocimiento del
estatuto jurídico de los trabajadores
no están adecuadamente
valorizados, porque el desarrollo
económico se hace depender sobre
todo de la absoluta libertad de los
mercados. El trabajo es considerado
una mera variable dependiente de
los mecanismos económicos y
financieros. A este propósito, reitero
que la dignidad del hombre, así como
las razones económicas, sociales y
políticas, exigen que « se siga
buscando como prioridad el objetivo
del acceso al trabajo por parte de
todos, o lo mantengan »[4]. La
condición previa para la realización
de este ambicioso proyecto es una
renovada consideración del trabajo,
basada en los principios éticos y
valores espirituales, que robustezca
la concepción del mismo como bien
fundamental para la persona, la
familia y la sociedad. A este bien
corresponde un deber y un derecho

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn4


que exigen nuevas y valientes
políticas de trabajo para todos.

Construir el bien de la paz
mediante un nuevo modelo de
desarrollo y de economía

5. Actualmente son muchos los que
reconocen que es necesario un nuevo
modelo de desarrollo, así como una
nueva visión de la economía. Tanto
el desarrollo integral, solidario y
sostenible, como el bien común,
exigen una correcta escala de valores
y bienes, que se pueden estructurar
teniendo a Dios como referencia
última. No basta con disposiciones de
muchos medios y una amplia gama
de opciones, aunque sean de
apreciar. Tanto los múltiples bienes
necesarios para el desarrollo, como
las opciones posibles deben ser
usados según la perspectiva de una
vida buena, de una conducta recta
que reconozca el primado de la
dimensión espiritual y la llamada a



la consecución del bien común. De
otro modo, pierden su justa valencia,
acabando por ensalzar nuevos
ídolos.

Para salir de la actual crisis
financiera y económica – que tiene
como efecto un aumento de las
desigualdades – se necesitan
personas, grupos e instituciones que
promuevan la vida, favoreciendo la
creatividad humana para aprovechar
incluso la crisis como una ocasión de
discernimiento y un nuevo modelo
económico. El que ha prevalecido en
los últimos decenios postulaba la
maximización del provecho y del
consumo, en una óptica
individualista y egoísta, dirigida a
valorar a las personas sólo por su
capacidad de responder a las
exigencias de la competitividad.
Desde otra perspectiva, sin embargo,
el éxito auténtico y duradero se
obtiene con el don de uno mismo, de
las propias capacidades intelectuales,



de la propia iniciativa, puesto que un
desarrollo económico sostenible, es
decir, auténticamente humano,
necesita del principio de gratuidad
como manifestación de fraternidad y
de la lógica del don[5]. En concreto,
dentro de la actividad económica, el
que trabaja por la paz se configura
como aquel que instaura con sus
colaboradores y compañeros, con los
clientes y los usuarios, relaciones de
lealtad y de reciprocidad. Realiza la
actividad económica por el bien
común, vive su esfuerzo como algo
que va más allá de su propio interés,
para beneficio de las generaciones
presentes y futuras. Se encuentra así
trabajando no sólo para sí mismo,
sino también para dar a los demás
un futuro y un trabajo digno.

En el ámbito económico, se
necesitan, especialmente por parte
de los estados, políticas de desarrollo
industrial y agrícola que se
preocupen del progreso social y la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn5


universalización de un estado de
derecho y democrático. Es
fundamental e imprescindible,
además, la estructuración ética de los
mercados monetarios, financieros y
comerciales; éstos han de ser
estabilizados y mejor coordinados y
controlados, de modo que no se
cause daño a los más pobres. La
solicitud de los muchos que trabajan
por la paz se debe dirigir además –
con una mayor resolución respecto a
lo que se ha hecho hasta ahora – a
atender la crisis alimentaria, mucho
más grave que la financiera. La
seguridad de los aprovisionamientos
de alimentos ha vuelto a ser un tema
central en la agenda política
internacional, a causa de crisis
relacionadas, entre otras cosas, con
las oscilaciones repentinas de los
precios de las materias primas
agrícolas, los comportamientos
irresponsables por parte de algunos
agentes económicos y con un
insuficiente control por parte de los



gobiernos y la comunidad
internacional. Para hacer frente a
esta crisis, los que trabajan por la paz
están llamados a actuar juntos con
espíritu de solidaridad, desde el
ámbito local al internacional, con el
objetivo de poner a los agricultores,
en particular en las pequeñas
realidades rurales, en condiciones de
poder desarrollar su actividad de
modo digno y sostenible desde un
punto de vista social, ambiental y
económico.

La educación a una cultura de la
paz: el papel de la familia y de las
instituciones

6. Deseo reiterar con fuerza que
todos los que trabajan por la paz
están llamados a cultivar la pasión
por el bien común de la familia y la
justicia social, así como el
compromiso por una educación
social idónea.



Ninguno puede ignorar o minimizar
el papel decisivo de la familia, célula
base de la sociedad desde el punto de
vista demográfico, ético, pedagógico,
económico y político. Ésta tiene como
vocación natural promover la vida:
acompaña a las personas en su
crecimiento y las anima a
potenciarse mutuamente mediante el
cuidado recíproco. En concreto, la
familia cristiana lleva consigo el
germen del proyecto de educación de
las personas según la medida del
amor divino. La familia es uno de los
sujetos sociales indispensables en la
realización de una cultura de la paz.
Es necesario tutelar el derecho de los
padres y su papel primario en la
educación de los hijos, en primer
lugar en el ámbito moral y religioso.
En la familia nacen y crecen los que
trabajan por la paz, los futuros
promotores de una cultura de la vida
y del amor[6].

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn6


En esta inmensa tarea de educación
a la paz están implicadas en
particular las comunidades
religiosas. La Iglesia se siente
partícipe en esta gran
responsabilidad a través de la nueva
evangelización, que tiene como
pilares la conversión a la verdad y al
amor de Cristo y, consecuentemente,
un nuevo nacimiento espiritual y
moral de las personas y las
sociedades. El encuentro con
Jesucristo plasma a los que trabajan
por la paz, comprometiéndoles en la
comunión y la superación de la
injusticia.

Las instituciones culturales, escolares
y universitarias desempeñan una
misión especial en relación con la
paz. A ellas se les pide una
contribución significativa no sólo en
la formación de nuevas generaciones
de líderes, sino también en la
renovación de las instituciones
públicas, nacionales e



internacionales. También pueden
contribuir a una reflexión científica
que asiente las actividades
económicas y financieras en un
sólido fundamento antropológico y
ético. El mundo actual,
particularmente el político, necesita
del soporte de un pensamiento
nuevo, de una nueva síntesis
cultural, para superar tecnicismos y
armonizar las múltiples tendencias
políticas con vistas al bien común.
Éste, considerado como un conjunto
de relaciones interpersonales e
institucionales positivas al servicio
del crecimiento integral de los
individuos y los grupos, es la base de
cualquier educación a la auténtica
paz.

Una pedagogía del que trabaja por
la paz

7. Como conclusión, aparece la
necesidad de proponer y promover
una pedagogía de la paz. Ésta pide



una rica vida interior, claros y
válidos referentes morales, actitudes
y estilos de vida apropiados. En
efecto, las iniciativas por la paz
contribuyen al bien común y crean
interés por la paz y educan para ella.
Pensamientos, palabras y gestos de
paz crean una mentalidad y una
cultura de la paz, una atmósfera de
respeto, honestidad y cordialidad. Es
necesario enseñar a los hombres a
amarse y educarse a la paz, y a vivir
con benevolencia, más que con
simple tolerancia. Es fundamental
que se cree el convencimiento de que
« hay que decir no a la venganza, hay
que reconocer las propias culpas,
aceptar las disculpas sin exigirlas y,
en fi n, perdonar »[7],de modo que
los errores y las ofensas puedan ser
en verdad reconocidos para avanzar
juntos hacia la reconciliación. Esto
supone la difusión de una pedagogía
del perdón. El mal, en efecto, se
vence con el bien, y la justicia se
busca imitando a Dios Padre que

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn7


ama a todos sus hijos (cf. Mt 5,21-48).
Es un trabajo lento, porque supone
una evolución espiritual, una
educación a los más altos valores,
una visión nueva de la historia
humana. Es necesario renunciar a la
falsa paz que prometen los ídolos de
este mundo y a los peligros que la
acompañan; a esta falsa paz que hace
las conciencias cada vez más
insensibles, que lleva a encerrarse en
uno mismo, a una existencia
atrofiada, vivida en la indiferencia.
Por el contrario, la pedagogía de la
paz implica acción, compasión,
solidaridad, valentía y
perseverancia.

Jesús encarna el conjunto de estas
actitudes en su existencia, hasta el
don total de sí mismo, hasta « perder
la vida » (cf. Mt 10,39; Lc 17,33; Jn
12,35). Promete a sus discípulos que,
antes o después, harán el
extraordinario descubrimiento del
que hemos hablado al inicio, es decir,



que en el mundo está Dios, el Dios de
Jesús, completamente solidario con
los hombres. En este contexto,
quisiera recordar la oración con la
que se pide a Dios que nos haga
instrumentos de su paz, para llevar
su amor donde hubiese odio, su
perdón donde hubiese ofensa, la
verdadera fe donde hubiese duda.
Por nuestra parte, junto al beato Juan
XXIII, pidamos a Dios que ilumine
también con su luz la mente de los
que gobiernan las naciones, para
que, al mismo tiempo que se
esfuerzan por el justo bienestar de
sus ciudadanos, aseguren y
defiendan el don hermosísimo de la
paz; que encienda las voluntades de
todos los hombres para echar por
tierra las barreras que dividen a los
unos de los otros, para estrechar los
vínculos de la mutua caridad, para
fomentar la recíproca comprensión,
para perdonar, en fin, a cuantos nos
hayan injuriado. De esta manera,
bajo su auspicio y amparo, todos los



pueblos se abracen como hermanos y
florezca y reine siempre entre ellos
la tan anhelada paz[8].

Con esta invocación, pido que todos
sean verdaderos trabajadores y
constructores de paz, de modo que la
ciudad del hombre crezca en
fraterna concordia, en prosperidad y
paz.

Vaticano, 8 de diciembre de 2012

BENEDICTUS PP. XVI

[1] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. 
Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el
mundo actual, 1.

[2] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963): AAS 55 (1963), 265-266.

[3] Cf. ibíd.: AAS 55 (1963), 266.

[4] Carta enc., Caritas in veritate (29
junio 2009), 32: AAS 101 (2009),
666-667.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn8
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref2
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref3
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#32


[5] Cf. ibíd., 34. 36: AAS 101 (2009),
668-670; 671-672.

[6] Cf. Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1994 (8
diciembre 1993), 2:AAS 86 (1994),
156-162.

[7] Discurso a los miembros del
gobierno, de las instituciones de la
república, el cuerpo diplomático, los
responsables religiosos y los
representantes del mundo de la
cultura, Baabda-Líbano (15
septiembre 2012): L’Osservatore
Romano, ed. en lengua española, 23
septiembre 2012, p. 6.

[8] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963): AAS 55 (1963), 304.

© Copyright 2012 - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref5
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#_edn34
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#36
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref6
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref8
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/mensaje-para-
la-xlvi-jornada-mundial-de-la-paz-2013/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/mensaje-para-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-paz-2013/
https://opusdei.org/es-co/article/mensaje-para-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-paz-2013/
https://opusdei.org/es-co/article/mensaje-para-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-paz-2013/

	Mensaje para la XLVI Jornada Mundial de la Paz 2013

