opusdei.org

Mensaje para la XLVI
Jornada Mundial de
la Paz 2013

En su mensaje, titulado
"Bienaventurados los que
trabajan por la paz", Benedicto
XVI afirma que "la paz no es un
suefio, no es una utopia: la paz
es posible. Nuestros ojos deben
ver con mayor profundidad,
bajo la superficie de las
apariencias y las
manifestaciones, para descubrir
una realidad positiva que existe
en nuestros corazones, porque
todo hombre ha sido creado a
imagen de Dios y llamado a
crecer, contribuyendo a la



construccion de un mundo
nuevo'.

12/01/2013

1. Cada nuevo afio trae consigo la
esperanza de un mundo mejor. En
esta perspectiva, pido a Dios, Padre
de la humanidad, que nos conceda la
concordia y la paz, para que se
puedan cumplir las aspiraciones de
una vida prospera y feliz para todos.

Trascurridos 50 afios del Concilio
Vaticano II, que ha contribuido a
fortalecer la mision de la Iglesia en el
mundo, es alentador constatar que
los cristianos, como Pueblo de Dios
en comunion con él y caminando con
los hombres, se comprometen en la
historia compartiendo las alegrias y
esperanzas, las tristezas y
angustias[1], anunciando la salvacion


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn1

de Cristo y promoviendo la paz para
todos.

En efecto, este tiempo nuestro,
caracterizado por la globalizacion,
con sus aspectos positivos y
negativos, asi como por sangrientos
conflictos aun en curso, y por
amenazas de guerra, reclama un
compromiso renovado y concertado
en la busqueda del bien comun, del
desarrollo de todos los hombres y de
todo el hombre.

Causan alarma los focos de tension y
contraposicion provocados por la
creciente desigualdad entre ricos y
pobres, por el predominio de una
mentalidad egoista e individualista,
que se expresa también en un
capitalismo financiero no regulado.
Aparte de las diversas formas de
terrorismo y delincuencia
internacional, representan un
peligro para la paz los
fundamentalismos y fanatismos que



distorsionan la verdadera naturaleza
de la religion, llamada a favorecer la
comunion y la reconciliacion entre
los hombres.

Y, sin embargo, las numerosas
iniciativas de paz que enriquecen el
mundo atestiguan la vocacion innata
de la humanidad hacia la paz. E1
deseo de paz es una aspiracion
esencial de cada hombre, y coincide
en cierto modo con el deseo de una
vida humana plena, feliz y lograda.
En otras palabras, el deseo de paz se
corresponde con un principio moral
fundamental, a saber, con el derecho
y el deber a un desarrollo integral,
social, comunitario, que forma parte
del disefio de Dios sobre el hombre.
El hombre esta hecho para la paz,
que es un don de Dios.

Todo esto me ha llevado a inspirarme
para este mensaje en las palabras de
Jesucristo: «Bienaventurados los que



trabajan por la paz, porque seran
llamados hijos de Dios» (Mt 5,9).

La bienaventuranza evangélica

2. Las bienaventuranzas
proclamadas por Jesus (cf. Mt 5,3-12;
Lc 6,20-23) son promesas. En la
tradicion biblica, en efecto, la
bienaventuranza pertenece a un
género literario que comporta
siempre una buena noticia, es decir,
un evangelio que culmina con una
promesa. Por tanto, las
bienaventuranzas no son meras
recomendaciones morales, cuya
observancia prevé que, a su debido
tiempo —un tiempo situado
normalmente en la otra vida-, se
obtenga una recompensa, es decir,
una situacion de felicidad futura. La
bienaventuranza consiste mas bien
en el cumplimiento de una promesa
dirigida a todos los que se dejan
guiar por las exigencias de la verdad,
la justicia y el amor. Quienes se



encomiendan a Dios y a sus
promesas son considerados
frecuentemente por el mundo como
ingenuos o alejados de la realidad.
Sin embargo, Jesus les declara que,
no solo en la otra vida sino ya en
ésta, descubriran que son hijos de
Dios, y que, desde siempre y para
siempre, Dios es totalmente solidario
con ellos. Comprenderan que no
estan solos, porque él esta a favor de
los que se comprometen con la
verdad, la justicia y el amor. Jesus,
revelacién del amor del Padre, no
duda en ofrecerse con el sacrificio de
si mismo. Cuando se acoge a
Jesucristo, Hombre y Dios, se vive la
experiencia gozosa de un don
inmenso: compartir la vida misma de
Dios, es decir, la vida de la gracia,
prenda de una existencia
plenamente bienaventurada. En
particular, Jesucristo nos da la
verdadera paz que nace del
encuentro confiado del hombre con
Dios.



La bienaventuranza de Jesus dice
que la paz es al mismo tiempo un
don mesidnico y una obra humana.
En efecto, la paz presupone un
humanismo abierto a la
trascendencia. Es fruto del don
reciproco, de un enriquecimiento
mutuo, gracias al don que brota de
Dios, y que permite vivir con los
demas y para los demas. La ética de
la paz es ética de la comunidn y de la
participacion. Es indispensable, pues,
que las diferentes culturas actuales
superen antropologias y éticas
basadas en presupuestos tedrico-
practicos puramente subjetivistas y
pragmaticos, en virtud de los cuales
las relaciones de convivencia se
inspiran en criterios de poder o de
beneficio, los medios se convierten
en fines y viceversa, la cultura y la
educacion se centran unicamente en
los instrumentos, en la tecnologia y
la eficiencia. Una condicion previa
para la paz es el desmantelamiento
de la dictadura del relativismo moral



y del presupuesto de una moral
totalmente autonoma, que cierra las
puertas al reconocimiento de la
imprescindible ley moral natural
inscrita por Dios en la conciencia de
cada hombre. La paz es la
construccion de la convivencia en
términos racionales y morales,
apoyandose sobre un fundamento
cuya medida no la crea el hombre,
sino Dios: « El Sefior da fuerza a su
pueblo, el Sefior bendice a su pueblo
con la paz », dice el Salmo 29 (v. 11).

La paz, don de Dios y obra del
hombre

3. La paz concierne a la persona
humana en su integridad e implica la
participacion de todo el hombre. Se
trata de paz con Dios viviendo segun
su voluntad. Paz interior con uno
mismo, y paz exterior con el préjimo
y con toda la creacion. Comporta
principalmente, como escribio el
beato Juan XXIII en la Enciclica



Pacem in Terris, de la que dentro de
pocos meses se cumplird el 50
aniversario, la construccion de una
convivencia basada en la verdad, la
libertad, el amor y la justicia[2]. La
negacion de lo que constituye la
verdadera naturaleza del ser
humano en sus dimensiones
constitutivas, en su capacidad
intrinseca de conocer la verdad y el
bien y, en ultima instancia, a Dios
mismo, pone en peligro la
construccion de la paz. Sin la verdad
sobre el hombre, inscrita en su
corazon por el Creador, se
menoscaba la libertad y el amor, la
justicia pierde el fundamento de su
ejercicio.

Para llegar a ser un auténtico
trabajador por la paz, es
indispensable cuidar la dimension
trascendente y el didlogo constante
con Dios, Padre misericordioso,
mediante el cual se implora la
redencion que su Hijo Unigénito nos


https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn2

ha conquistado. Asi podra el hombre
vencer ese germen de oscuridad y de
negacion de la paz que es el pecado
en todas sus formas: el egoismo y la
violencia, la codicia y el deseo de
poder y dominacidn, la intolerancia,
el odio y las estructuras injustas.

La realizacion de la paz depende en
gran medida del reconocimiento de
que, en Dios, somos una sola familia
humana. Como ensefia la Enciclica
Pacem in Terris, se estructura
mediante relaciones interpersonales
e instituciones apoyadas y animadas
por un « nosotros » comunitario, que
implica un orden moral interno y
externo, en el que se reconocen
sinceramente, de acuerdo con la
verdad y la justicia, los derechos
reciprocos y los deberes mutuos. La
paz es un orden vivificado e
integrado por el amor, capaz de
hacer sentir como propias las
necesidades y las exigencias del
projimo, de hacer participes a los


https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html

demas de los propios bienes, y de
tender a que sea cada vez mas
difundida en el mundo la comunion
de los valores espirituales. Es un
orden llevado a cabo en la libertad,
es decir, en el modo que corresponde
a la dignidad de las personas, que
por su propia naturaleza racional
asumen la responsabilidad de sus
propias obras|[3].

La paz no es un suerio, no es una
utopia: la paz es posible. Nuestros
0jos deben ver con mayor
profundidad, bajo la superficie de las
apariencias y las manifestaciones,
para descubrir una realidad positiva
que existe en nuestros corazones,
porque todo hombre ha sido creado a
imagen de Dios y llamado a crecer,
contribuyendo a la construccion de
un mundo nuevo. En efecto, Dios
mismo, mediante la encarnacion del
Hijo, y la redencion que él llevo a
cabo, ha entrado en la historia,
haciendo surgir una nueva creacion


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn3

y una alianza nueva entre Dios y el
hombre (cf. Jr 31,31-34), y dandonos
la posibilidad de tener « un corazon
nuevo » y « un espiritu nuevo » (cf.
Ez 36,26).

Precisamente por eso, la Iglesia esta
convencida de la urgencia de un
nuevo anuncio de Jesucristo, el
primer y principal factor del
desarrollo integral de los pueblos, y
también de la paz. En efecto, Jesus es
nuestra paz, nuestra justicia, nuestra
reconciliacion (cf. Ef 2,14; 2Co 5,18).
El que trabaja por la paz, segun la
bienaventuranza de Jesus, es aquel
que busca el bien del otro, el bien
total del alma y el cuerpo, hoy y
manana.

A partir de esta ensefianza se puede
deducir que toda persona y toda
comunidad -religiosa, civil,
educativa y cultural- esta llamada a
trabajar por la paz. La paz es
principalmente la realizacion del



bien comun de las diversas
sociedades, primarias e intermedias,
nacionales, internacionales y de
alcance mundial. Precisamente por
esta razon se puede afirmar que las
vias para construir el bien comun
son también las vias a seguir para
obtener la paz.

Los que trabajan por la paz son
quienes aman, defienden y
promueven la vida en su
integridad

4. El camino para la realizacion del
bien comun y de la paz pasa ante
todo por el respeto de la vida
humana, considerada en sus
multiples aspectos, desde su
concepcion, en su desarrollo y hasta
su fin natural. Auténticos
trabajadores por la paz son,
entonces, los que aman, defienden y
promueven la vida humana en todas
sus dimensiones: personal,
comunitaria y transcendente. La vida



en plenitud es el culmen de la paz.
Quien quiere la paz no puede tolerar
atentados y delitos contra la vida.

Quienes no aprecian suficientemente
el valor de la vida humana y, en
consecuencia, sostienen por ejemplo
la liberacion del aborto, tal vez no se
dan cuenta que, de este modo,
proponen la busqueda de una paz
ilusoria. La huida de las
responsabilidades, que envilece a la
persona humana, y mucho mas la
muerte de un ser inerme e inocente,
nunca podran traer felicidad o paz.
En efecto, ¢como es posible
pretender conseguir la paz, el
desarrollo integral de los pueblos o la
misma salvaguardia del ambiente,
sin que sea tutelado el derecho a la
vida de los mas débiles, empezando
por los que aun no han nacido? Cada
agresion a la vida, especialmente en
su origen, provoca inevitablemente
dafios irreparables al desarrollo, a la
paz, al ambiente. Tampoco es justo



codificar de manera subrepticia
falsos derechos o libertades, que,
basados en una vision reductiva y
relativista del ser humano, y
mediante el uso habil de expresiones
ambiguas encaminadas a favorecer
un pretendido derecho al abortoy a
la eutanasia, amenazan el derecho
fundamental a la vida.

También la estructura natural del
matrimonio debe ser reconocida y
promovida como la union de un
hombre y una mujer, frente a los
intentos de equipararla desde un
punto de vista juridico con formas
radicalmente distintas de union que,
en realidad, dafian y contribuyen a
su desestabilizacién, oscureciendo su
caracter particular y su papel
insustituible en la sociedad.

Estos principios no son verdades de
fe, ni una mera derivacion del
derecho a la libertad religiosa. Estan
inscritos en la misma naturaleza



humana, se pueden conocer por la
razon, y por tanto son comunes a
toda la humanidad. La accion de la
Iglesia al promoverlos no tiene un
caracter confesional, sino que se
dirige a todas las personas,
prescindiendo de su afiliacion
religiosa. Esta accion se hace tanto
mas necesaria cuanto mas se niegan
0 no se comprenden estos principios,
lo que es una ofensa a la verdad de la
persona humana, una herida grave
inflingida a la justicia y a la paz.

Por tanto, constituye también una
importante cooperacion a la paz el
reconocimiento del derecho al uso
del principio de la objecion de
conciencia con respecto a leyesy
medidas gubernativas que atentan
contra la dignidad humana, como el
aborto y la eutanasia, por parte de
los ordenamientos juridicos y la
administracion de la justicia.



Entre los derechos humanos
fundamentales, también para la vida
pacifica de los pueblos, esta el de la
libertad religiosa de las personasy
las comunidades. En este momento
histdrico, es cada vez mas
importante que este derecho sea
promovido no solo desde un punto
de vista negativo, comolibertad frente
—por ejemplo, frente a obligaciones o
constricciones de la libertad de elegir
la propia religion—, sino también
desde un punto de vista positivo, en
sus varias articulaciones,
comolibertad de, por ejemplo,
testimoniar la propia religion,
anunciar y comunicar su ensefianza,
organizar actividades educativas,
benéficas o asistenciales que
permitan aplicar los preceptos
religiosos, ser y actuar como
organismos sociales, estructurados
segun los principios doctrinales y los
fines institucionales que les son
propios. Lamentablemente, incluso
en paises con una antigua tradicion



cristiana, se estan multiplicando los
episodios de intolerancia religiosa,
especialmente en relacion con el
cristianismo o de quienes
simplemente llevan signos de
identidad de su religion.

El que trabaja por la paz debe tener
presente que, en sectores cada vez
mayores de la opinion publica, la
ideologia del liberalismo radical y de
la tecnocracia insindan la conviccion
de que el crecimiento econémico se
ha de conseguir incluso a costa de
erosionar la funcion social del Estado
y de las redes de solidaridad de la
sociedad civil, asi como de los
derechos y deberes sociales. Estos
derechos y deberes han de ser
considerados fundamentales para la
plena realizacion de otros,
empezando por los civiles y politicos.

Uno de los derechos y deberes
sociales mas amenazados
actualmente es el derecho al trabajo.



Esto se debe a que, cada vez mas, el
trabajo y el justo reconocimiento del
estatuto juridico de los trabajadores
no estan adecuadamente
valorizados, porque el desarrollo
economico se hace depender sobre
todo de la absoluta libertad de los
mercados. El trabajo es considerado
una mera variable dependiente de
los mecanismos econémicos y
financieros. A este proposito, reitero
que la dignidad del hombre, asi como
las razones econdmicas, sociales y
politicas, exigen que « se siga
buscando como prioridad el objetivo
del acceso al trabajo por parte de
todos, o lo mantengan »[4]. La
condicion previa para la realizacion
de este ambicioso proyecto es una
renovada consideracion del trabajo,
basada en los principios éticos y
valores espirituales, que robustezca
la concepcion del mismo como bien
fundamental para la persona, la
familia y la sociedad. A este bien
corresponde un deber y un derecho


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn4

que exigen nuevas y valientes
politicas de trabajo para todos.

Construir el bien de la paz
mediante un nuevo modelo de
desarrollo y de economia

5. Actualmente son muchos los que
reconocen que es necesario un nuevo
modelo de desarrollo, asi como una
nueva vision de la economia. Tanto
el desarrollo integral, solidario y
sostenible, como el bien comun,
exigen una correcta escala de valores
y bienes, que se pueden estructurar
teniendo a Dios como referencia
ultima. No basta con disposiciones de
muchos medios y una amplia gama
de opciones, aunque sean de
apreciar. Tanto los multiples bienes
necesarios para el desarrollo, como
las opciones posibles deben ser
usados segun la perspectiva de una
vida buena, de una conducta recta
que reconozca el primado de la
dimension espiritual y la llamada a



la consecucion del bien comun. De
otro modo, pierden su justa valencia,
acabando por ensalzar nuevos
idolos.

Para salir de la actual crisis
financiera y economica — que tiene
como efecto un aumento de las
desigualdades — se necesitan
personas, grupos e instituciones que
promuevan la vida, favoreciendo la
creatividad humana para aprovechar
incluso la crisis como una ocasion de
discernimiento y un nuevo modelo
economico. El que ha prevalecido en
los ultimos decenios postulaba la
maximizacion del provecho y del
consumo, en una optica
individualista y egoista, dirigida a
valorar a las personas sdlo por su
capacidad de responder a las
exigencias de la competitividad.
Desde otra perspectiva, sin embargo,
el éxito auténtico y duradero se
obtiene con el don de uno mismo, de
las propias capacidades intelectuales,



de la propia iniciativa, puesto que un
desarrollo econdmico sostenible, es
decir, auténticamente humano,
necesita del principio de gratuidad
como manifestacion de fraternidad y
de la logica del don[5]. En concreto,
dentro de la actividad econdmica, el
que trabaja por la paz se configura
como aquel que instaura con sus
colaboradores y comparieros, con los
clientes y los usuarios, relaciones de
lealtad y de reciprocidad. Realiza la
actividad economica por el bien
comun, vive su esfuerzo como algo
que va mas alla de su propio interes,
para beneficio de las generaciones
presentes y futuras. Se encuentra asi
trabajando no solo para si mismo,
sino también para dar a los demas
un futuro y un trabajo digno.

En el &mbito econdmico, se
necesitan, especialmente por parte
de los estados, politicas de desarrollo
industrial y agricola que se
preocupen del progreso social y la


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn5

universalizacion de un estado de
derecho y democratico. Es
fundamental e imprescindible,
ademas, la estructuracion ética de los
mercados monetarios, financieros y
comerciales; éstos han de ser
estabilizados y mejor coordinados y
controlados, de modo que no se
cause dafo a los mas pobres. La
solicitud de los muchos que trabajan
por la paz se debe dirigir ademas —
con una mayor resolucion respecto a
lo que se ha hecho hasta ahora —a
atender la crisis alimentaria, mucho
mas grave que la financiera. La
seguridad de los aprovisionamientos
de alimentos ha vuelto a ser un tema
central en la agenda politica
internacional, a causa de crisis
relacionadas, entre otras cosas, con
las oscilaciones repentinas de los
precios de las materias primas
agricolas, los comportamientos
irresponsables por parte de algunos
agentes economicos y con un
insuficiente control por parte de los



gobiernos y la comunidad
internacional. Para hacer frente a
esta crisis, los que trabajan por la paz
estan llamados a actuar juntos con
espiritu de solidaridad, desde el
ambito local al internacional, con el
objetivo de poner a los agricultores,
en particular en las pequenas
realidades rurales, en condiciones de
poder desarrollar su actividad de
modo digno y sostenible desde un
punto de vista social, ambiental y
economico.

La educacion a una cultura de la
paz: el papel de la familia y de las
instituciones

6. Deseo reiterar con fuerza que
todos los que trabajan por la paz
estan llamados a cultivar la pasion
por el bien comun de la familia y la
justicia social, asi como el
compromiso por una educacion
social idonea.



Ninguno puede ignorar o minimizar
el papel decisivo de la familia, célula
base de la sociedad desde el punto de
vista demografico, ético, pedagaogico,
econdmico y politico. Esta tiene como
vocacion natural promover la vida:
acompafa a las personas en su
crecimiento y las anima a
potenciarse mutuamente mediante el
cuidado reciproco. En concreto, la
familia cristiana lleva consigo el
germen del proyecto de educacion de
las personas segun la medida del
amor divino. La familia es uno de los
sujetos sociales indispensables en la
realizacion de una cultura de la paz.
Es necesario tutelar el derecho de los
padres y su papel primario en la
educacion de los hijos, en primer
lugar en el ambito moral y religioso.
En la familia nacen y crecen los que
trabajan por la paz, los futuros
promotores de una cultura de la vida
y del amor[6].


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn6

En esta inmensa tarea de educacion
a la paz estan implicadas en
particular las comunidades
religiosas. La Iglesia se siente
participe en esta gran
responsabilidad a través de la nueva
evangelizacion, que tiene como
pilares la conversion a la verdad y al
amor de Cristo y, consecuentemente,
un nuevo nacimiento espiritual y
moral de las personas y las
sociedades. El encuentro con
Jesucristo plasma a los que trabajan
por la paz, comprometiéndoles en la
comunion y la superacion de la
injusticia.

Las instituciones culturales, escolares
y universitarias desemperian una
mision especial en relaciéon con la
paz. A ellas se les pide una
contribucion significativa no solo en
la formacion de nuevas generaciones
de lideres, sino también en la
renovacion de las instituciones
publicas, nacionales e



internacionales. También pueden
contribuir a una reflexion cientifica
que asiente las actividades
econdmicas y financieras en un
solido fundamento antropologico y
ético. El mundo actual,
particularmente el politico, necesita
del soporte de un pensamiento
nuevo, de una nueva sintesis
cultural, para superar tecnicismos y
armonizar las multiples tendencias
politicas con vistas al bien comun.
Este, considerado como un conjunto
de relaciones interpersonales e
institucionales positivas al servicio
del crecimiento integral de los
individuos y los grupos, es la base de
cualquier educacion a la auténtica
paz.

Una pedagogia del que trabaja por
la paz

7. Como conclusion, aparece la
necesidad de proponer y promover
una pedagogia de la paz. Esta pide



una rica vida interior, clarosy
validos referentes morales, actitudes
y estilos de vida apropiados. En
efecto, las iniciativas por la paz
contribuyen al bien comun y crean
interés por la paz y educan para ella.
Pensamientos, palabras y gestos de
paz crean una mentalidad y una
cultura de la paz, una atmosfera de
respeto, honestidad y cordialidad. Es
necesario ensefiar a los hombres a
amarse y educarse a la paz, y a vivir
con benevolencia, mas que con
simple tolerancia. Es fundamental
que se cree el convencimiento de que
« hay que decir no a la venganza, hay
que reconocer las propias culpas,
aceptar las disculpas sin exigirlas y,
en fi n, perdonar »[7],de modo que
los errores y las ofensas puedan ser
en verdad reconocidos para avanzar
juntos hacia la reconciliacion. Esto
supone la difusion de una pedagogia
del perdon. El mal, en efecto, se
vence con el bien, y la justicia se
busca imitando a Dios Padre que


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn7

ama a todos sus hijos (cf. Mt 5,21-48).
Es un trabajo lento, porque supone
una evolucion espiritual, una
educacion a los mas altos valores,
una vision nueva de la historia
humana. Es necesario renunciar a la
falsa paz que prometen los idolos de
este mundo y a los peligros que la
acompaifian; a esta falsa paz que hace
las conciencias cada vez mas
insensibles, que lleva a encerrarse en
uno mismo, a una existencia
atrofiada, vivida en la indiferencia.
Por el contrario, la pedagogia de la
paz implica accidon, compasion,
solidaridad, valentia y
perseverancia.

Jesus encarna el conjunto de estas
actitudes en su existencia, hasta el
don total de si mismo, hasta « perder
la vida » (cf. Mt 10,39; Lc 17,33; Jn
12,35). Promete a sus discipulos que,
antes o después, haran el
extraordinario descubrimiento del
que hemos hablado al inicio, es decir,



que en el mundo esta Dios, el Dios de
Jesus, completamente solidario con
los hombres. En este contexto,
quisiera recordar la oracion con la
que se pide a Dios que nos haga
instrumentos de su paz, para llevar
su amor donde hubiese odio, su
perdon donde hubiese ofensa, la
verdadera fe donde hubiese duda.
Por nuestra parte, junto al beato Juan
XXIII, pidamos a Dios que ilumine
también con su luz la mente de los
que gobiernan las naciones, para
que, al mismo tiempo que se
esfuerzan por el justo bienestar de
sus ciudadanos, aseguren y
defiendan el don hermosisimo de la
paz; que encienda las voluntades de
todos los hombres para echar por
tierra las barreras que dividen a los
unos de los otros, para estrechar los
vinculos de la mutua caridad, para
fomentar la reciproca comprension,
para perdonar, en fin, a cuantos nos
hayan injuriado. De esta manera,
bajo su auspicio y amparo, todos los



pueblos se abracen como hermanos y
florezca y reine siempre entre ellos
la tan anhelada paz[8].

Con esta invocacion, pido que todos
sean verdaderos trabajadores y
constructores de paz, de modo que la
ciudad del hombre crezca en
fraterna concordia, en prosperidad y
paz.

Vaticano, 8 de diciembre de 2012
BENEDICTUS PP. XVI

[1] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past.
Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el
mundo actual, 1.

[2] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963): AAS 55 (1963), 265-266.

[3] Cf. ibid.: AAS 55 (1963), 266.

[4] Carta enc., Caritas in veritate (29
junio 2009), 32: AAS 101 (2009),
666-667.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_edn8
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref2
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref3
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#32

[5] Cf. ibid., 34. 36: AAS 101 (2009),
668-670; 671-672.

[6] Cf. Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1994 (8
diciembre 1993), 2:AAS 86 (1994),
156-162.

[7] Discurso a los miembros del
gobierno, de las instituciones de la
republica, el cuerpo diplomadtico, los
responsables religiosos y los
representantes del mundo de la
cultura, Baabda-Libano (15
septiembre 2012): L’Osservatore
Romano, ed. en lengua espafiola, 23
septiembre 2012, p. 6.

[8] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963): AAS 55 (1963), 304.

© Copyright 2012 - Libreria Editrice
Vaticana



https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref5
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#_edn34
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#36
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref6
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20121208_xlvi-world-day-peace_sp.html#_ednref8
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/mensaje-para-
la-xlvi-jornada-mundial-de-la-paz-2013/
(02/02/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/mensaje-para-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-paz-2013/
https://opusdei.org/es-co/article/mensaje-para-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-paz-2013/
https://opusdei.org/es-co/article/mensaje-para-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-paz-2013/

	Mensaje para la XLVI Jornada Mundial de la Paz 2013

