
opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (IX):
¿Acertaré?

Cuando entra la inquietud en el
corazón acerca de un posible
camino, es natural dudar y
sentir miedo: Dios nos busca y
nosotros, a pesar de nuestra
fragilidad, deseamos vivir con
Él y para Él.

24/05/2019

Escucha el artículo Algo grande y
que sea amor (IX): ¿Acertaré?



Descarga el libro electrónico: «Algo
grande y que sea amor»

Los apóstoles se han quedado
pensativos tras contemplar el
encuentro de Jesús con el joven rico,
y su desenlace: el chico «se marchó
triste» (cfr. Mt 19,22ss).
Probablemente les desconcierta la
mirada de Jesús, no triste pero sí
dolida: «difícilmente entrará un rico
en el reino de los cielos». Pedro,
como en otras ocasiones, se hace
portavoz del sentir común: «Nosotros
lo hemos dejado todo y te hemos
seguido, ¿qué será de nosotros?».
Haciéndose eco de estas palabras, y
con esa misma familiaridad de buen
amigo, san Josemaría se dirigía al
Señor en un momento difícil para la
Obra: «¿Qué vas a hacer ahora con
nosotros? ¡No puedes dejar

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/


abandonados a quienes se han fiado
de Ti!»[1].

¿Qué será de mí?

El inicio de una vocación, como el
comienzo de cualquier camino, suele
llevar consigo una dosis de
incertidumbre. Cuando Dios permite
que nos entre la inquietud en el
corazón, y se empieza a perfilar un
posible camino concreto, es natural
preguntarse: ¿será por aquí?

¿Qué hay detrás de esta duda? De
entrada, un temor bastante normal.
Miedo a la vida y a nuestras propias
decisiones: no sabemos qué va a
pasar en el futuro, adónde nos
dirigirá ese camino, porque nunca lo
hemos recorrido antes. La duda se
explica también por nuestro deseo de
acertar: queremos que nuestra vida
sea valiosa, que deje rastro; además,
las cosas grandes y bellas exigen lo
mejor de nosotros, y no queremos
precipitarnos. Pero la razón más



profunda es más misteriosa y
sencilla a la vez: Dios que nos busca
y nosotros que deseamos vivir con Él.
Habitualmente no es Dios el que nos
da miedo, sino nosotros mismos. Nos
inquieta nuestra fragilidad ante un
Amor tan inmenso: pensamos que no
podremos estar a su altura.

Cuando Pedro pregunta a Jesús «qué
será de nosotros»; cuando san
Josemaría pregunta a Jesús «qué será
de nosotros»; cuando un cristiano
pregunta a Jesús «qué será de mí» si
tomo este camino, ¿qué responde
Cristo? Mirando al corazón, Jesús nos
dice, con una voz llena de cariño y
alegría, que cada uno de nosotros
somos una apuesta de Dios, y que
Dios no pierde nunca sus envites.
Vivir significa aventura, riesgo,
limitaciones, desafíos, esfuerzo, salir
del pequeño mundo que controlamos
y encontrar la belleza de dedicar
nuestra vida a algo que es más
grande que nosotros, y que llena con



creces nuestra sed de felicidad.
Podemos imaginar la mirada
ilusionada de Jesús mientras
pronuncia esas palabras que han
resonado y seguirán resonando en
muchos corazones: «todo el que haya
dejado casa, hermanos o hermanas,
padre o madre, o hijos, o campos, por
causa de mi nombre, recibirá el
ciento por uno y heredará la vida
eterna» (Mt 19,29). Dios solo da a lo
grande.

Con todo, no se trata de esperar una
revelación deslumbrante, o un plan
trazado hasta el último detalle. Dios
ha pensado en nosotros, pero cuenta
también con nuestra iniciativa.
«Cuando una persona se encuentra
ante la incertidumbre de la
existencia de una peculiar llamada
de Dios a ella, es sin duda necesario
pedir al Espíritu Santo “luz para ver”
la propia vocación; pero si la misma
persona y quienes han de intervenir
en el discernimiento vocacional



(dirección espiritual, etc.) no ven
ningún dato objetivo contrario y la
Providencia (…) ha conducido a la
persona a esa experiencia, además
de seguir pidiendo a Dios “luz para
ver”, es importante —pienso que más
importante— pedirle “fuerza para
querer”, de modo que con esa fuerza
que eleva la libertad en el tiempo se
configure la misma vocación
eterna»[2].

No estamos solos: la Iglesia es
camino

En este proceso de discernimiento de
la propia vocación no estamos solos,
porque toda vocación cristiana nace
y crece en la Iglesia. A través de Ella,
Dios nos atrae hacia Él y nos llama; y
es la misma Iglesia la que nos acoge y
nos acompaña en nuestro camino
hacia Dios.

La Iglesia atrae. Dios se sirve, a lo
largo de la historia, de personas que
dejan un surco profundo con su



existencia; que marcan caminos para
la entrega de los demás. Su vida, sus
ideales, sus enseñanzas nos inspiran,
nos sacuden: nos sacan de nuestro
egoísmo y nos llaman a una vida más
plena, de amor. Esta llamada forma
parte de los planes de Dios, de la
acción del Espíritu Santo que nos
prepara el camino.

La Iglesia llama. Dios «no nos pide
permiso para “complicarnos la vida”.
Se mete y... ¡ya está!»[3]. Y para eso
cuenta con que sus hijos se atrevan a
invitarse mutuamente a considerar
en serio la posibilidad de entregarle
la vida. Jesucristo comparó el Reino
de Dios con un gran banquete en el
que Dios quiere que participen todos
los hombres, incluso los que en un
inicio parecían no estar invitados (Lc
14,15-24). Y de hecho,
ordinariamente Dios cuenta con una 
invitación externa para hacer resonar
su voz en el corazón de la persona.



Todas las vocaciones cristianas,
cuando encuentran una respuesta
enamorada, llevan a la santidad. Por
eso, la mejor vocación es para cada
uno la suya. Dicho esto, no hay
caminos cerrados a priori. La vida
hacia Dios en el matrimonio o en el
celibato están de partida al alcance
de todos. Nuestra biografía, la
historia personal, va haciendo el
propio camino, y nos sitúa en unas
encrucijadas o en otras. La elección
depende de la libertad personal: es
eso, elección. Cristo nos quiere libres:
«si alguien quiere seguirme»... (Mt
16,24); «si quieres ser perfecto»... (Mt
19,21).

Ahora bien, ¿qué lleva a elegir una
vocación concreta entre todas las
posibles? La libertad busca
horizontes grandes, divinos, de
amor. Decía san Ignacio de Antioquía
que «el cristianismo no es cuestión
de persuasión, sino de grandeza»[4].
Basta proponerlo en toda su belleza y



sencillez, con la vida y con las
palabras, para que atraiga a las
almas por su propia fuerza, siempre
que se dejen interpelar por Cristo
(cfr. Mc 10,21). Algo en el interior de
la persona, muy íntimo y profundo,
un poco desconocido y misterioso
incluso para ella, resuena y entra en
sintonía con esa propuesta de un
camino dentro de la Iglesia. Ya lo
afirmaban los griegos: solo el
semejante conoce al semejante[5]. La
vida auténtica de otros cristianos nos
llama a acercarnos a Jesús y a
entregarle el corazón. Vemos un
ejemplo de santidad en personas que
tenemos cerca y pensamos: «Quizá
yo también…». Es el «venid y veréis»
del Evangelio, que nos interpela aquí
y ahora (Jn 1,46).

La Iglesia acoge y acompaña.
Cualquier persona normal puede, sin
experimentar especiales llamadas,
embarcarse en una vida de servicio,
de donación: en el celibato o en el



matrimonio, en el sacerdocio, en el
estado religioso. El discernimiento
acerca de cuál sea la vocación de
cada uno se resuelve atendiendo a la
rectitud de intención, las aptitudes
de la persona y su idoneidad.

Este discernimiento necesita de la
ayuda de los demás: en particular, de
la dirección espiritual. Por otro lado,
se requiere también la deliberación
de quien gobierna la institución
eclesial de la que se trate. Porque la
misión de acoger, por parte de la
Iglesia, consiste también en
cerciorarse de que cada uno
encuentra su lugar. Si lo pensamos,
es una bendición de Dios que, a la
hora de proyectar nuestra vida, haya
personas en las que podamos confiar
y que a su vez confíen en nosotros.
Que otros, con un conocimiento
profundo de nuestra persona y de
nuestra situación, puedan afirmar en
conciencia: «ánimo, tú puedes»,
tienes las condiciones o los talentos



necesarios para esta misión, que
quizá sea la tuya, y que puedes
aceptar, si realmente quieres; o que
puedan decirnos, también en
conciencia: «quizá este no sea tu
camino».

La vocación es siempre una win-win
situation, una situación en la que
todos ganan. Es lo mejor para cada
una de las partes en relación: la
persona y la institución eclesial. Dios
Padre sigue cada una de estas
historias personales con su
providencia amorosa. El Espíritu
Santo ha hecho que surjan en la
Iglesia instituciones y caminos de
santidad que sirvan de cauce y ayuda
para las personas singulares. Y
también es el Espíritu Santo quien
mueve a determinadas personas, en
momentos concretos de su vida, a
vivificar con su entrega estos cauces
en la Iglesia.

El salto de la fe: confiar en Dios



Ante la muchedumbre que le sigue,
Jesús pregunta a Felipe: «¿dónde
vamos a comprar pan para que
coman estos?» (Jn 6,5). Los apóstoles
tienen muy claro que ellos no
pueden hacer nada ante el hambre
de la gente. Solo tienen «cinco panes
de cebada y dos peces» de un
muchacho que estaba por allí. Jesús,
tomando esos panes, dio de comer a
todos y sobró tanto que dice a los
discípulos: «recoged los trozos que
han sobrado para que no se pierda
nada» (v.12). Solo Jesús puede hacer
que no se pierda nada de nuestra
vida, que aproveche a toda la
humanidad; pero tenemos que
confiarle todo lo que tenemos.
Entonces hace maravillas, y sus
primeros destinatarios somos
nosotros mismos.

Confiar en Dios, abrirle las puertas
de nuestra vida, nos lleva a
enternecernos con él ante la multitud
que está hambrienta de Él, como



ovejas sin pastor. Y a reconocer que
cuenta con nosotros para llevar su
amor a toda esa gente. Y, en fin, a
lanzarnos, porque se trata de algo
que supera cuanto habríamos podido
concebir por nuestra cuenta.
Lanzarnos, conscientes de que con la
ayuda de Dios saldremos adelante:
poniéndonos en sus manos,
confiando totalmente en Él. Y como
Dios no se impone, se precisa un 
salto de fe: «¿Por qué no te entregas a
Dios de una vez..., de verdad...
¡ahora!?»[6].

Desde luego, es necesario pensar las
cosas. Es lo que la Iglesia llama un
tiempo de discernimiento. Sin
embargo, conviene tener en cuenta
que «el discernimiento no es un
autoanálisis ensimismado, una
introspección egoísta, sino una
verdadera salida de nosotros mismos
hacia el misterio de Dios, que nos
ayuda a vivir la misión a la cual nos
ha llamado para el bien de los



hermanos»[7]. La vocación implica
salir de uno mismo, salir de la zona
de confort y de seguridad individual.

Para saltar en paracaídas es clave
que el paracaídas funcione y se abra,
de modo que podamos descender
suavemente. Pero primero es crucial
saltar del avión sin abrir el
paracaídas. De modo análogo, la
vocación supone vivir confiado en
Dios, no en las propias seguridades.
Hablando de los Magos de Oriente,
dice San Juan Crisóstomo que si
«estando en Persia veían la estrella,
una vez salieron de Persia
contemplaron al Sol de Justicia»;
pero que «si no hubieran salido con
decisión de su país ni siquiera
habrían podido seguir viendo la
estrella»[8].

«Sabes que tu camino no es claro. —Y
que no lo es porque al no seguir de
cerca a Jesús te quedas en tinieblas.
—¿A qué esperas para decidirte?»[9].



Solo si elijo el camino puedo
recorrerlo, viviendo lo que he
elegido. Para ver la estrella es
necesario ponerse a caminar, porque
los planes de Dios siempre nos
superan, van más allá de nosotros
mismos. Solo confiando en Él nos
hacemos capaces. Al principio uno
no puede: necesita crecer. Pero para
crecer hay que creer: «sin Mí no
podéis hacer nada» (Jn 15,5),
conmigo lo podéis todo.

De ahí el error de quien se pasa la
juventud esperando una iluminación
definitiva sobre su vida, sin decidirse
a nada. De ahí también un límite
especial que existe hoy día: se hacen
tantos selfies, se ve uno en tantas
fotos, que quizá piensa conocerse ya
perfectamente. Sin embargo, para
encontrar verdaderamente la propia
identidad es preciso redescubrir lo
que no se ve de la propia vida: todo lo
que tiene de misterio, de presencia y
amor de Dios por cada uno. Querer



vivir es descubrir y abandonarse con
confianza a este misterio, aceptando
una lógica y unas razones que no
podemos abarcar.

Las historias de Dios empiezan poco
a poco. Pero el camino de la
confianza que arriesga todo llega a
realizar los sueños más grandes, los
sueños de Dios. Cuando, como
buenos hijos de Dios, nos dejamos
guiar por el Espíritu Santo (cfr. Rm
8,14), nuestra vida levanta el vuelo.
Es el camino de los Magos; el de
María, una niña que será la Madre de
Dios, y el de José, un carpintero al
que Dios adopta como padre; el de
los Apóstoles, que pasan de las
vacilaciones y errores iniciales a ser
las columnas sobre las que se edifica
la Iglesia…; y el de tantos cristianos
que nos preceden y nos acompañan.
¿Quién podría pensar en ese misterio
al inicio de sus vidas? Solo se ve claro
al final. Pero el final es posible
porque en el inicio cada uno supo



salir de su falsa seguridad propia y
saltar a los brazos recios de Dios
Padre[10].

De ahí que, cuando el discernimiento
avanza, y una vocación concreta
toma contornos definidos, se acabe
haciendo evidente la necesidad, para
seguir avanzando, del salto inicial de
fe: decir que sí. El discernimiento
solo se puede completar de este
modo, y por eso la Iglesia ha previsto,
con su sabiduría plurisecular, una
serie de etapas que se recorren
progresivamente, para acabar de
cerciorarse sobre la idoneidad de las
personas con respecto a cada camino
vocacional concreto. Este modo de
hacer da mucha paz al corazón y
refuerza la decisión de fiarse de Dios,
que llevó a cada uno y a cada una a
entregarse. No dudamos de Dios, sino
de nosotros mismos, y por eso
confiamos en Él y en la Iglesia.



Por nuestra parte, se trata de
considerar todo lo que somos y
valemos, para poder ofrecer todo,
como explica la parábola de los
talentos (Cfr. Mt 25,14-30); y de no
quedarnos con nada sin negociar, sin
compartir. Esta es la clave para una
decisión madura y sincera: la
disposición a darse del todo, a
abandonarse del todo en las manos
de Dios, sin reservarse nada, y la
constatación de que esta entrega nos
llena de una paz y de una alegría que
no vienen de nosotros mismos. Así
puede echar raíces la convicción
profunda de haber encontrado
nuestro camino.

* * *

En el momento de discernir su
vocación, María pregunta al ángel:
«¿de qué modo se hará esto, pues no
conozco varón?» (cfr. Lc 1,34ss). El
ángel es el mensajero, el mediador
que llama siguiendo la voz de Dios.



María no pone ninguna condición,
pero sí pregunta para acertar. Y el
ángel le asegura: lo hará el Espíritu
Santo, porque lo que te he
comunicado te supera, pero «para
Dios no hay nada imposible» (v. 37).
Si incluso María, nuestra Madre,
pregunta, qué lógico resulta que cada
cristiano pida consejo a otros ante la
moción interior del amor de Dios:
¿cómo debo hacer para entregarle mi
vida? ¿dónde piensas que acertaré
con el camino para mi felicidad? Qué
maravilla dejarse aconsejar para
poder decir que sí, con una libertad
radiante y llenos de confianza en
Dios; para poner todo lo nuestro en
sus manos: «hágase en mí según tu
palabra».

Pablo Marti



[1] A. Vázquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. III, Rialp, Madrid
2003, p. 33

[2] F. Ocáriz, «La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia», en El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid
1993, p. 153.

[3] San Josemaría, Forja, n. 902.

[4] San Ignacio de Antioquía, Carta a
los Romanos, n. 3 (PG 5, c. 690).

[5] Aristóteles, De Anima I, 2.

[6] San Josemaría, Camino, n. 902.

[7] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 175.

[8] San Juan Crisóstomo, Homilías
sobre san Mateo, VII. 5 (PG 57, c. 78).

[9] Camino, n. 797.

[10] Cfr. San Josemaría, Via Crucis, 7ª
estación.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/llamada-
respuesta-vocacion/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/llamada-respuesta-vocacion/
https://opusdei.org/es-co/article/llamada-respuesta-vocacion/
https://opusdei.org/es-co/article/llamada-respuesta-vocacion/

	Algo grande y que sea amor (IX): ¿Acertaré?

