
opusdei.org

Las
bienaventuranzas
(III): el megáfono de
Dios

«Bienaventurados los que
lloran, porque serán
consolados». El dolor puede ser
una experiencia que nos
permita acoger a Dios. Texto
para gente joven sobre las
bienaventuranzas, propuestas
por Papa Francisco para
preparar la Jornada Mundial de
la Juventud en Polonia.

01/04/2016



Aquel no era un Maestro como los
demás. Los centenares de personas
que se repartían por la falda de la
colina escuchaban con sorpresa su
predicación, hecha con palabras
nuevas. Había llamado dichosos a los
pobres y les había prometido el
Reino de los Cielos.

Para que la primera
bienaventuranza calase bien en los
corazones, el Señor haría
probablemente una pausa antes de
enumerar la segunda. Entonces, dijo:
«Bienaventurados los que lloran,
porque serán consolados»[1].

Al oír estas palabras, muchos
levantarían la cabeza. No eran
felices, y por eso habían dejado su
casa y su aldea para caminar durante
días en búsqueda de ese Rabí que
encendía los corazones. Querían ser
curados de una enfermedad,
liberarse de una situación injusta,
cambiar de vida o recuperar la



esperanza en Dios. Pero, ¿llorar?
¿Cómo puede desear el Señor que
lloremos, que suframos? ¿Qué
Salvador promete lágrimas a sus
seguidores?

Sorprendidos, meditarían las
palabras del Maestro. Tras haberse
dirigido a los pobres, el Señor indica
ahora un camino a los que lloran. Es
un Mesías que no habla sólo a los
ricos, ni a los que gozan de muchos
talentos, ni a los que les sale todo
bien en la vida. Este Maestro tiene un
mensaje para todos, porque ¿quién
no ha llorado alguna vez? ¿Quién
duda de que la tristeza, la desgana o
el dolor aparecerán antes o después
en la propia vida?

El megáfono de Dios

¿Para qué hace falta Dios? Es una
pregunta que puede surgir en
algunos momentos de nuestra
existencia. Son épocas en las que
tenemos otras ocupaciones más



interesantes o urgentes que llevar a
cabo. Nuestra cabeza y nuestro
corazón están en otras cosas, y la
relación con el Señor se ve como una
carga, llena de reglas y compromisos
(p.ej. asistir a misa el domingo), de la
que nada obtenemos. No vale la
pena.

Y es que, cuando en la vida
navegamos como en un mar en
calma, la sensación de ser los
capitanes de nuestro propio barco
puede llevarnos a dudar incluso de
Dios. Sin embargo, basta poco para
que comprendamos que la nave que
guiamos es muy frágil. Una
enfermedad, problemas en la familia,
un amor no correspondido o la
sensación de que nada nos llena
completamente son experiencias
capaces de arrojar una sombra sobre
todo lo que nos rodea.

El escritor C.S. Lewis interpretaba
esos momentos de dolor –físico o



interior– como una llamada fuerte de
Dios. “Dios nos susurra en nuestros
placeres –decía–, nos habla en
nuestra conciencia, pero grita en
nuestro dolor; el dolor es su
megáfono para despertar a un
mundo sordo”[2].

Efectivamente, Dios nos acompaña
siempre y sus consejos en la vida
ordinaria nos llegan como un
susurro. No se impone, sino que
propone. Por eso, no resulta extraño
que el ruido interior, las
preocupaciones o los intereses que
ocupan nuestro espíritu lleguen a
esconder Su voz. Simplemente, nos
olvidamos del Señor y lo
arrinconamos en nuestro interior.
Nos volvemos sordos. Aun así,
aunque Dios no desee ni provoque
nuestro dolor, vuelve para
acompañarnos en el momento de la
prueba, pues no nos abandona
nunca.



Que alguien diga tu nombre

Los sufrimientos que aparecen en la
vida pueden estar provocados por
una situación objetiva –el
fallecimiento de un familiar, una
época de dificultad económica o
laboral, una enfermedad, etcétera–.
Son ocasiones en que la solución al
problema no está completamente en
nuestras manos. En esos momentos,
podemos aprender de María
Magdalena, uno de los muchos
personajes a los que –como el mismo
Jesús, la Virgen, San Pedro o San
Pablo– vemos llorar en los
Evangelios.

Dos días después de la crucifixión del
Señor, María acude a la tumba del
Maestro para limpiar el cadáver con
aromas. Su dolor no es un obstáculo
que le impida servir a Jesús una
última vez. ¡Cuántos recuerdos le
invadirían aquella mañana, sola por
las calles de Jerusalén! Pero al llegar



al sepulcro y descubrir que está
vacío, la Magdalena se derrumba. Ya
no le queda ni siquiera el consuelo
de ver el cuerpo del Señor: se lo han
quitado todo. Preguntaría una y otra
vez a Dios: ¿Por qué?, ¿por qué?

“Mujer, ¿por qué lloras?”[3], le dice
una voz. Ella, pensando que era el
hortelano, responde: “Señor, si tú le
has llevado, dime dónde le has
puesto, y yo me lo llevaré”. Aquella
mujer no podía imaginar lo que
había ocurrido: sólo Dios conoce el
porqué de hechos que a nosotros nos
pueden llevar a desesperarnos.
“¡María!”, llama el Señor. “¡Rabbuni!
¡Maestro!”, grita ella de alegría al
reconocerlo.

“¡María!”. Al ser llamada, los ojos de
la Magdalena se abren a la verdad. A
veces, sólo necesitamos que alguien
diga con amor nuestro nombre para
que las penas se iluminen. Cuando
no encontremos sentido al dolor y ya



no sepamos qué hacer, es bueno ir
delante del Sagrario, dejar el
problema en manos de Dios y
escuchar al Señor que dice nuestro
nombre.

El elefante en la estaca

Pero quien desea encontrar al Señor
en su vida ordinaria no necesita
esperar una gran tragedia para
obtener el consuelo de Dios, sino que
las pequeñas decepciones,
desánimos, quejas o contrariedades
de cada jornada serán oportunidades
para buscar Su ayuda.

En concreto, una fuente de dolor
suele ser la acumulación de miserias
personales. Aunque pensemos que
no hemos hecho nada grave en la
vida, nuestro corazón conserva
memoria de cada herida. De modo
misterioso, el alma se cansa con los
pecados cometidos, grandes y
pequeños. Y así, un día nos sentimos
agotados, desmotivados o nos



despreciamos sin motivo. En esas
ocasiones, somos especialmente
débiles, por lo que no conviene
permanecer mucho tiempo tristes, ya
que la tristeza llama al pecado, y así
cuando estamos enfadados,
aburridos o derrotados podemos
cometer grandes tonterías. “El
abismo llama al abismo”[4], dice la
Biblia.

“Todos tenemos oscuridad en
nuestras vidas –reconoce Papa
Francisco–, incluso momentos en los
que todo, incluso en la propia
conciencia, es oscuro, ¿no? Caminar
en la oscuridad significa estar
satisfecho consigo mismo. Estar
convencidos de no necesitar
salvación. ¡Esas son las tinieblas!”[5].
En efecto, como señala el Papa, existe
el peligro de conformarnos con
nuestra miseria y de preferir la
amargura al cambio, porque el
cambio implica crecimiento, lucha,
maduración. Pensamos: “Debería



estudiar”, “debería enfrentarme
menos a mis padres y
comprenderles”, “debería abandonar
este vicio”... pero muchas veces no
vamos más allá del deseo.

Antiguamente, para que los elefantes
no escaparan de los circos, solían
atarles a una estaca con una gruesa
cadena. El enorme animal poseía una
fuerza descomunal y podría liberarse
con un tirón de la pata. ¿Por qué no
lo intentaban? Porque apenas
nacidos, habían sido encadenados a
ese palo, y aún débiles luchaban por
escapar, pero perdían pronto las
ganas de seguir tirando. Ya grandes,
desconocedores de la fuerza
adquirida, seguían rendidos ante
aquella simple estaca.

A nosotros nos puede ocurrir lo
mismo: durante mucho tiempo
hemos luchado contra defectos que
nos superan y, cansados al fin, hemos
dejado de combatir. Levantarnos



pronto por las mañanas, estudiar el
tiempo que habíamos previsto, vivir
la castidad, hablar con sinceridad en
la confesión o ser amables cuando
los demás nos contrarían se pueden
haber convertido en guerras
imposibles de vencer. Y no es así: con
la ayuda de Dios, hay que seguir
intentándolo, porque quizá lo que
antes no era posible, ahora lo será
con un poco de esfuerzo. Además,
contamos con la gracia de Dios: Él
sólo nos pide que correspondamos,
nos pide que alarguemos el brazo
para que agarremos el Suyo.

Quien aún no es suficientemente
maduro para ver en sí mismo la
causa de sus problemas, puede
reaccionar con rebeldía o acusando a
otros (la familia, los amigos, el
“sistema”, etcétera). Ocurre que el
pecado nos pliega sobre nosotros
mismos y dejamos de levantar la
vista hacia los demás y hacia Dios. Ya



no vemos las necesidades ajenas, y
sólo pensamos en lo que nos afecta.

Por eso, un primer paso para
liberarnos del dolor puede ser mirar
con otros ojos a quienes nos rodean y
dejar de echarles la culpa de nuestro
sufrimiento. Ayudar en casa,
preocuparnos por los problemas de
nuestros padres, dedicar tiempo y
atención a un amigo que lo necesita o
comprometernos en una iniciativa de
solidaridad pueden ser un buen
inicio. Descubriremos, entre otras
cosas, que poseemos la enorme
capacidad de hacer felices a los
demás. ¡Vale la pena realizar ese
esfuerzo!

“Pues vas, y vas, y vas, y vas...”

San Josemaría preguntaba: «¿No hay
alegría? —Piensa: hay un obstáculo
entre Dios y yo. —Casi siempre
acertarás»[6]. Y es que, para salir de
un bache en la vida, en ocasiones
ayuda mucho realizar una buena



confesión. Si aún no estamos
preparados para confesarnos,
podemos al menos hacer examen de
conciencia y reconocer que
necesitamos cambiar. Si nuestro
orgullo no nos lo impide, Dios nos
dará incluso las fuerzas de las que a
veces carecemos para pedirle
perdón.

Los obstáculos que podrán aparecer
–“mejor me confieso otro día”, “no
estoy preparado para contar esta
cosa”, “el sacerdote no me va a
entender”, “cuando tenga ganas”...–
son trampas que el diablo nos pone
en el camino, que hay que saltar con
decisión. No debemos concederle ni
una sola victoria. De rodillas ante el
sacerdote, en la presencia de Dios, no
solo caerá de nuestra alma la
máscara de mentiras que nos
sostenía fragilmente, sino que el
Señor nos llenará de su gracia.



“Pensamos que ir a la confesión es
como ir a la lavandería. Pero Jesús en
el confesionario no es una
lavandería”, sino más bien un
encuentro con Alguien “que nos
espera como somos. Pero, Señor,
mira, yo soy así. Estamos
avergonzados de decir la verdad: 
hice esto, pensé en aquello (...).
¡Avergonzarse es una virtud del
humilde!”. Por tanto, debemos
confesarnos “con confianza, incluso
con alegría, sin maquillaje. ¡Nunca
debemos maquillarnos delante de
Dios! Con la verdad. ¿Con
vergüenza? Bendita vergüenza...”. Y,
con optimismo, el Papa se pregunta:
“¿Y si mañana hago lo mismo? Pues
vas de nuevo, y vas, y vas, y vas... Él
siempre nos espera”[7]. Y en otra
ocasión, decía: “Dios nunca se cansa
de perdonarnos, somos nosotros
quienes nos cansamos de pedir
perdón a Dios”



Sólo así nuestra fragilidad no será un
peso que nos llena de inseguridad,
sino una ocasión para vivir con la
alegría que solo poseen quienes se
saben hijos de Dios. Así lo aconsejaba
san Josemaría: “¿Triste?... ¿Porque
has caído en esa pequeña batalla? -
¡No! ¡Alegre! Porque en la próxima,
con la gracia de Dios y con tu
humillación de ahora, ¡vencerás!”[8].

Entonces comprenderemos que las
lágrimas que nos han llevado hasta
allí –los sufrimientos interiores, la
debilidad o las dudas– han valido la
pena. Nos conoceremos mejor y,
sobre todo, sabremos que contamos
con la ayuda del Señor. Cuando
abandonemos nuestros pesares en
Dios y disfrutemos de la paz y serena
alegría de la confesión,
entenderemos al fin por qué Jesús
llamó “bienaventurados” a los que
lloran.

* * *



Preguntas para la oración personal

-¿Practico la fe unicamente cuando me
resulta útil? ¿Me acuerdo del Señor
sólo cuando necesito pedirle algo?
Para no olvidar a Dios en las épocas
en que otras cosas me ocupan la
cabeza, ¿podría buscar un momento
al día para charlar unos minutos con
Él o recitar una oración? ¿puedo
concretar con mi director espiritual
un plan para tratar a Dios a diario?

-¿Acepto las cosas que no van como
me gustaría? ¿Pido a Dios que me
ayude a ver su voluntad y a
aprovechar esas ocasiones para
acercarme más a Él?

-¿Cuando me enfado o cuando una
situación se tuerce, pienso en qué más
podría hacer yo? ¿Critico siempre a
los demás sin reconocer nunca mi
parte de responsabilidad? ¿Pido
perdón cuando me doy cuenta de que
me he equivocado o herido, aunque
me cueste?



-¿Qué obstáculos me alejan de pedir
perdón a Dios en la confesión? Si ya
me confieso, ¿hago algo para
aprender a confesarme cada vez
mejor? ¿Voy a confesarme con la
actitud de quien va a “vaciar la
carretilla” o procuro pedir perdón al
Señor de verdad, con el corazón?

J. Narbona / J. Bordonaba

[1] Mt, 5, 4.

[2] C.S. Lewis, El problema del dolor,
Editorial Universitaria, p. 96.

[3] Jn 20, 11-18

[4] Salmo 42:7

[5] Papa Francisco, Homilía, 29-
IV-2013.

[6] San Josemaría, Camino, n. 662.



[7] Papa Francisco, Homilía, 30-
IV-2013.

[8] San Josemaría, Via Crucis, III
Estación, nº. 3.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/las-
bienaventuranzas-iii-el-megafono-de-

dios/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/las-bienaventuranzas-iii-el-megafono-de-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/las-bienaventuranzas-iii-el-megafono-de-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/las-bienaventuranzas-iii-el-megafono-de-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/las-bienaventuranzas-iii-el-megafono-de-dios/

	Las bienaventuranzas (III): el megáfono de Dios

