
opusdei.org

La Virgen Santa,
causa de nuestra
alegría

Corazón Dulcísimo de María, da
fuerza y seguridad a nuestro
camino en la tierra: sé tú misma
nuestro camino, porque tú
conoces la senda y el atajo
cierto que llevan, por tu amor,
al amor de Jesucristo.

09/02/2016

Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli. María ha sido llevada
por Dios, en cuerpo y alma, a los



cielos. Hay alegría entre los ángeles y
entre los hombres. ¿Por qué este
gozo íntimo que advertimos hoy, con
el corazón que parece querer saltar
del pecho, con el alma inundada de
paz? Porque celebramos la
glorificación de nuestra Madre y es
natural que sus hijos sintamos un
especial júbilo, al ver cómo la honra
la Trinidad Beatísima.

Cristo, su Hijo santísimo, nuestro
hermano, nos la dio por Madre en el
Calvario, cuando dijo a San Juan: he
aquí a tu Madre. Y nosotros la
recibimos, con el discípulo amado, en
aquel momento de inmenso
desconsuelo. Santa María nos acogió
en el dolor, cuando se cumplió la
antigua profecía: y una espada
traspasará tu alma. Todos somos sus
hijos; ella es Madre de la humanidad
entera. Y ahora, la humanidad
conmemora su inefable Asunción:
María sube a los cielos, hija de Dios
Padre, madre de Dios Hijo, esposa de



Dios Espíritu Santo. Más que Ella,
sólo Dios.

Misterio de amor

Misterio de amor es éste. La razón
humana no alcanza a comprender.
Sólo la fe acierta a ilustrar cómo una
criatura haya sido elevada a
dignidad tan grande, hasta ser el
centro amoroso en el que convergen
las complacencias de la Trinidad.
Sabemos que es un divino secreto.
Pero, tratándose de Nuestra Madre,
nos sentimos inclinados a entender
más —si es posible hablar así— que
en otras verdades de fe.

¿Cómo nos habríamos comportado, si
hubiésemos podido escoger la madre
nuestra? Pienso que hubiésemos
elegido a la que tenemos, llenándola
de todas las gracias. Eso hizo Cristo:
siendo Omnipotente, Sapientísimo y
el mismo Amor, su poder realizó todo
su querer.



Mirad cómo los cristianos han
descubierto, desde hace tiempo, ese
razonamiento: convenía —escribe
San Juan Damasceno— que aquella
que en el parto había conservado
íntegra su virginidad, conservase sin
ninguna corrupción su cuerpo
después de la muerte. Convenía que
aquella que había llevado en su seno
al Creador hecho niño, habitara en la
morada divina. Convenía que la
Esposa de Dios entrara en la casa
celestial. Convenía que aquella que
había visto a su Hijo en la Cruz,
recibiendo así en su corazón el dolor
de que había estado libre en el parto,
lo contemplase sentado a la diestra
del Padre. Convenía que la Madre de
Dios poseyera lo que corresponde a
su Hijo, y que fuera honrada como
Madre y Esclava de Dios por todas las
criaturas.

Los teólogos han formulado con
frecuencia un argumento semejante,
destinado a comprender de algún



modo el sentido de ese cúmulo de
gracias de que se encuentra revestida
María, y que culmina con la
Asunción a los cielos. Dicen:
convenía, Dios podía hacerlo, luego
lo hizo. Es la explicación más clara
de por qué el Señor concedió a su
Madre, desde el primer instante de
su inmaculada concepción, todos los
privilegios. Estuvo libre del poder de
Satanás; es hermosa —tota pulchra!
—, limpia, pura en alma y cuerpo.

El misterio del sacrificio silencioso

Pero, fijaos: si Dios ha querido
ensalzar a su Madre, es igualmente
cierto que durante su vida terrena no
fueron ahorrados a María ni la
experiencia del dolor, ni el cansancio
del trabajo, ni el claroscuro de la fe.
A aquella mujer del pueblo, que un
día prorrumpió en alabanzas a Jesús
exclamando: bienaventurado el
vientre que te llevó y los pechos que
te alimentaron, el Señor responde:



bienaventurados más bien los que
escuchan la palabra de Dios y la
ponen en práctica. Era el elogio de su
Madre, de su fiat, del hágase sincero,
entregado, cumplido hasta las
últimas consecuencias, que no se
manifestó en acciones aparatosas,
sino en el sacrificio escondido y
silencioso de cada jornada.

Al meditar estas verdades,
entendemos un poco más la lógica de
Dios; nos damos cuenta de que el
valor sobrenatural de nuestra vida
no depende de que sean realidad las
grandes hazañas que a veces
forjamos con la imaginación, sino de
la aceptación fiel de la voluntad
divina, de la disposición generosa en
el menudo sacrificio diario.

Para ser divinos, para endiosarnos,
hemos de empezar siendo muy
humanos, viviendo cara a Dios
nuestra condición de hombres
corrientes, santificando esa aparente



pequeñez. Así vivió María. La llena
de gracia, la que es objeto de las
complacencias de Dios, la que está
por encima de los ángeles y de los
santos llevó una existencia normal.
María es una criatura como nosotros,
con un corazón como el nuestro,
capaz de gozos y de alegrías, de
sufrimientos y de lágrimas. Antes de
que Gabriel le comunique el querer
de Dios, Nuestra Señora ignora que
había sido escogida desde toda la
eternidad para ser Madre del Mesías.
Se considera a sí misma llena de
bajeza: por eso reconoce luego, con
profunda humildad, que en Ella ha
hecho cosas grandes el que es
Todopoderoso.

La pureza, la humildad y la
generosidad de María contrastan con
nuestra miseria, con nuestro
egoísmo. Es razonable que, después
de advertir esto, nos sintamos
movidos a imitarla; somos criaturas
de Dios, como Ella, y basta que nos



esforcemos por ser fieles, para que
también en nosotros el Señor obre
cosas grandes. No será obstáculo
nuestra poquedad: porque Dios
escoge lo que vale poco, para que así
brille mejor la potencia de su amor.

Imitar a María

Nuestra Madre es modelo de
correspondencia a la gracia y, al
contemplar su vida, el Señor nos
dará luz para que sepamos divinizar
nuestra existencia ordinaria. A lo
largo del año, cuando celebramos las
fiestas marianas, y en bastantes
momentos de cada jornada corriente,
los cristianos pensamos muchas
veces en la Virgen. Si aprovechamos
esos instantes, imaginando cómo se
conduciría Nuestra Madre en las
tareas que nosotros hemos de
realizar, poco a poco iremos
aprendiendo: y acabaremos
pareciéndonos a Ella, como los hijos
se parecen a su madre.



Imitar, en primer lugar, su amor. La
caridad no se queda en sentimientos:
ha de estar en las palabras, pero
sobre todo en las obras. La Virgen no
sólo dijo fiat, sino que cumplió en
todo momento esa decisión firme e
irrevocable. Así nosotros: cuando nos
aguijonee el amor de Dios y
conozcamos lo que El quiere,
debemos comprometernos a ser
fieles, leales, y a serlo efectivamente.
Porque no todo aquel que dice Señor,
Señor, entrará en el reino de los
cielos; sino aquel que hace la
voluntad de mi Padre celestial.

Hemos de imitar su natural y
sobrenatural elegancia. Ella es una
criatura privilegiada de la historia de
la salvación: en María, el Verbo se
hizo carne y habitó entre nosotros.
Fue testigo delicado, que pasa oculto;
no le gustó recibir alabanzas, porque
no ambicionó su propia gloria. María
asiste a los misterios de la infancia
de su Hijo, misterios, si cabe hablar



así, normales: a la hora de los
grandes milagros y de las
aclamaciones de las masas,
desaparece. En Jerusalén, cuando
Cristo —cabalgando un borriquito—
es vitoreado como Rey, no está
María. Pero reaparece junto a la
Cruz, cuando todos huyen. Este modo
de comportarse tiene el sabor, no
buscado, de la grandeza, de la
profundidad, de la santidad de su
alma.

Tratemos de aprender, siguiendo su
ejemplo en la obediencia a Dios, en
esa delicada combinación de
esclavitud y de señorío. En María no
hay nada de aquella actitud de las
vírgenes necias, que obedecen, pero
alocadamente. Nuestra Señora oye
con atención lo que Dios quiere,
pondera lo que no entiende,
pregunta lo que no sabe. Luego, se
entrega toda al cumplimiento de la
voluntad divina: he aquí la esclava
del Señor, hágase en mí según tu



palabra. ¿Veis la maravilla? Santa
María, maestra de toda nuestra
conducta, nos enseña ahora que la
obediencia a Dios no es servilismo,
no sojuzga la conciencia: nos mueve
íntimamente a que descubramos la
libertad de los hijos de Dios.

La escuela de la oración

El Señor os habrá concedido
descubrir tantos otros rasgos de la
correspondencia fiel de la Santísima
Virgen, que por sí solos se presentan
invitándonos a tomarlos como
modelo: su pureza, su humildad, su
reciedumbre, su generosidad, su
fidelidad... Yo quisiera hablar de uno
que los envuelve todos, porque es el
clima del progreso espiritual: la vida
de oración.

Para aprovechar la gracia que
Nuestra Madre nos trae en el día de
hoy, y para secundar en cualquier
momento las inspiraciones del
Espíritu Santo, pastor de nuestras



almas, debemos estar
comprometidos seriamente en una
actividad de trato con Dios. No
podemos escondernos en el
anonimato; la vida interior, si no es
un encuentro personal con Dios, no
existirá. La superficialidad no es
cristiana. Admitir la rutina, en
nuestra conducta ascética, equivale a
firmar la partida de defunción del
alma contemplativa. Dios nos busca
uno a uno; y hemos de responderle
uno a uno: aquí estoy, Señor, porque
me has llamado.

Oración, lo sabemos todos, es hablar
con Dios; pero quizá alguno
pregunte: hablar, ¿de qué? ¿De qué
va a ser, sino de las cosas de Dios y
de las que llenan nuestra jornada?
Del nacimiento de Jesús, de su
caminar en este mundo, de su
ocultamiento y de su predicación, de
sus milagros, de su Pasión Redentora
y de su Cruz y de su Resurrección. Y
en la presencia del Dios Trino y Uno,



poniendo por Medianera a Santa
María y por abogado a San José
Nuestro Padre y Señor —a quien
tanto amo y venero—, hablaremos
del trabajo nuestro de todos los días,
de la familia, de las relaciones de
amistad, de los grandes proyectos y
de las pequeñas mezquindades.

El tema de mi oración es el tema de
mi vida. Yo hago así. Y a la vista de
esta situación mía, surge natural el
propósito, determinado y firme, de
cambiar, de mejorar, de ser más dócil
al amor de Dios. Un propósito
sincero, concreto. Y no puede faltar
la petición urgente, pero confiada, de
que el Espíritu Santo no nos
abandone, porque Tú eres, Señor, mi
fortaleza.

Somos cristianos corrientes;
trabajamos en profesiones muy
diversas; nuestra actividad entera
transcurre por los carriles
ordinarios; todo se desarrolla con un



ritmo previsible. Los días parecen
iguales, incluso monótonos... Pues,
bien: ese plan, aparentemente tan
común, tiene un valor divino; es algo
que interesa a Dios, porque Cristo
quiere encarnarse en nuestro
quehacer, animar desde dentro hasta
las acciones más humildes.

Este pensamiento es una realidad
sobrenatural, neta, inequívoca; no es
una consideración para consuelo,
que conforte a los que no lograremos
inscribir nuestros nombres en el
libro de oro de la historia. A Cristo le
interesa ese trabajo que debemos
realizar —una y mil veces— en la
oficina, en la fábrica, en el taller, en
la escuela, en el campo, en el
ejercicio de la profesión manual o
intelectual: le interesa también el
escondido sacrificio que supone el no
derramar, en los demás, la hiel del
propio mal humor.



Repasad en la oración esos
argumentos, tomad ocasión
precisamente de ahí para decirle a
Jesús que lo adoráis, y estaréis siendo
contemplativos en medio del mundo,
en el ruido de la calle: en todas
partes. Esa es la primera lección, en
la escuela del trato con Jesucristo. De
esa escuela, María es la mejor
maestra, porque la Virgen mantuvo
siempre esa actitud de fe, de visión
sobrenatural, ante todo lo que
sucedía a su alrededor: guardaba
todas esas cosas en su corazón
ponderándolas.

Supliquemos hoy a Santa María que
nos haga contemplativos, que nos
enseñe a comprender las llamadas
continuas que el Señor dirige a la
puerta de nuestro corazón.
Roguémosle: Madre nuestra, tú has
traído a la tierra a Jesús, que nos
revela el amor de nuestro Padre Dios;
ayúdanos a reconocerlo, en medio de
los afanes de cada día; remueve



nuestra inteligencia y nuestra
voluntad, para que sepamos
escuchar la voz de Dios, el impulso
de la gracia.

Maestra de apóstoles

Pero no penséis sólo en vosotros
mismos: agrandad el corazón hasta
abarcar la humanidad entera.
Pensad, antes que nada, en quienes
os rodean —parientes, amigos,
colegas— y ved cómo podéis llevarlos
a sentir más hondamente la amistad
con Nuestro Señor. Si se trata de
personas rectas y honradas, capaces
de estar habitualmente más cerca de
Dios, encomendadlas concretamente
a Nuestra Señora. Y pedid también
por tantas almas que no conocéis,
porque todos los hombres estamos
embarcados en la misma barca.

Sed leales, generosos. Formamos
parte de un solo cuerpo, del Cuerpo
Místico de Cristo, de la Iglesia santa,
a la que están llamados muchos que



buscan limpiamente la verdad. Por
eso tenemos obligación estricta de
manifestar a los demás la calidad, la
hondura del amor de Cristo. El
cristiano no puede ser egoísta; si lo
fuera, traicionaría su propia
vocación. No es de Cristo la actitud
de quienes se contentan con guardar
su alma en paz —falsa paz es ésa—,
despreocupándose del bien de los
otros. Si hemos aceptado la auténtica
significación de la vida humana —y
se nos ha revelado por la fe—, no
cabe que continuemos tranquilos,
persuadidos de que nos portamos
personalmente bien, si no hacemos
de forma práctica y concreta que los
demás se acerquen a Dios.

Hay un obstáculo real para el
apostolado: el falso respeto, el temor
a tocar temas espirituales, porque se
sospecha que una conversación así
no caerá bien en determinados
ambientes, porque existe el riesgo de
herir susceptibilidades. ¡Cuántas



veces ese razonamiento es la
máscara del egoísmo! No se trata de
herir a nadie, sino de todo lo
contrario: de servir. Aunque seamos
personalmente indignos, la gracia de
Dios nos convierte en instrumentos
para ser útiles a los demás,
comunicándoles la buena nueva de
que Dios quiere que todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad.

¿Y será lícito meterse de ese modo en
la vida de los demás? Es necesario.
Cristo se ha metido en nuestra vida
sin pedirnos permiso. Así actuó
también con los primeros discípulos:
pasando por la ribera del mar de
Galilea vio a Simón y a su hermano
Andrés, echando las redes en el mar,
pues eran pescadores. Y les dijo
Jesús: seguidme, y haré que vengáis a
ser pescadores de hombres. Cada
uno conserva la libertad, la falsa
libertad, de responder que no a Dios,
como aquel joven cargado de



riquezas, de quien nos habla San
Lucas. Pero el Señor y nosotros —
obedeciéndole: id y enseñad-
tenemos el derecho y el deber de
hablar de Dios, de este gran tema
humano, porque el deseo de Dios es
lo más profundo que brota en el
corazón del hombre.

Santa María, Regina apostolorum,
reina de todos los que suspiran por
dar a conocer el amor de tu Hijo: tú
que tanto entiendes de nuestras
miserias, pide perdón por nuestra
vida: por lo que en nosotros podría
haber sido fuego y ha sido cenizas;
por la luz que dejó de iluminar, por
la sal que se volvió insípida. Madre
de Dios, omnipotencia suplicante:
tráenos, con el perdón, la fuerza para
vivir verdaderamente de esperanza y
de amor, para poder llevar a los
demás la fe de Cristo.

Una única receta: santidad
personal



El mejor camino para no perder
nunca la audacia apostólica, las
hambres eficaces de servir a todos
los hombres, no es otro que la
plenitud de la vida de fe, de
esperanza y de amor; en una
palabra, la santidad. No encuentro
otra receta más que ésa: santidad
personal.

Hoy, en unión con toda la Iglesia,
celebramos el triunfo de la Madre,
Hija y Esposa de Dios. Y como nos
gozábamos en el tiempo de la Pascua
de Resurrección del Señor a los tres
días de su muerte, ahora nos
sentimos alegres porque María,
después de acompañar a Jesús desde
Belén hasta la Cruz, está junto a El en
cuerpo y alma, disfrutando de la
gloria por toda la eternidad. Esta es
la misteriosa economía divina:
Nuestra Señora, hecha partícipe de
modo pleno de la obra de nuestra
salvación, tenía que seguir de cerca
los pasos de su Hijo: la pobreza de



Belén, la vida oculta de trabajo
ordinario en Nazaret, la
manifestación de la divinidad en
Caná de Galilea, las afrentas de la
Pasión y el Sacrificio divino de la
Cruz, la bienaventuranza eterna del
Paraíso.

Todo esto nos afecta directamente,
porque ese itinerario sobrenatural
ha de ser también nuestro camino.
María nos muestra que esa senda es
hacedera, que es segura. Ella nos ha
precedido por la vía de la imitación
de Cristo, y la glorificación de
Nuestra Madre es la firme esperanza
de nuestra propia salvación; por eso
la llamamos spes nostra y causa
nostræ laetitiæ, nuestra esperanza y
causa de nuestra felicidad.

No podemos abandonar nunca la
confianza de llegar a ser santos, de
aceptar las invitaciones de Dios, de
ser perseverantes hasta el final. Dios,
que ha empezado en nosotros la obra



de la santificación, la llevará a cabo.
Porque si el Señor está por nosotros,
¿quién contra nosotros? El, que ni a
su propio Hijo perdonó, sino que le
entregó a la muerte por todos
nosotros, ¿cómo, después de
habernos dado a su Hijo, dejará de
darnos cualquier otra cosa?.

En esta fiesta, todo convida a la
alegría. La firme esperanza en
nuestra santificación personal es un
don de Dios; pero el hombre no
puede permanecer pasivo. Recordad
las palabras de Cristo: si alguno
quiere venir en pos de mí, niéguese a
sí mismo, lleve su cruz cada día y
sígame. ¿Lo veis? La cruz cada día.
Nulla dies sine cruce!, ningún día sin
Cruz: ninguna jornada, en la que no
carguemos con la cruz del Señor, en
la que no aceptemos su yugo. Por
eso, no he querido tampoco dejar de
recordaros que la alegría de la
resurrección es consecuencia del
dolor de la Cruz.



No temáis, sin embargo, porque el
mismo Señor nos ha dicho: venid a
mí todos los que andáis agobiados
con trabajos, que yo os aliviaré.
Tomad mi yugo sobre vosotros y
aprended de mí, que soy manso y
humilde de corazón, y hallaréis el
reposo para vuestras almas; porque
mi yugo es suave y mi carga ligera.
Venid —glosa San Juan Crisóstomo—,
no para rendir cuentas, sino para ser
librados de vuestros pecados; venid,
porque yo no tengo necesidad de la
gloria que podáis procurarme: tengo
necesidad de vuestra salvación... No
temáis al oír hablar de yugo, porque
es suave; no temáis si hablo de carga,
porque es ligera.

El camino de nuestra santificación
personal pasa, cotidianamente, por la
Cruz: no es desgraciado ese camino,
porque Cristo mismo nos ayuda y
con El no cabe la tristeza. In lætitia,
nulla dies sine cruce!, me gusta



repetir; con el alma traspasada de
alegría, ningún día sin Cruz.

La alegría cristiana

Recojamos de nuevo el tema que nos
propone la Iglesia: María ha subido a
los cielos en cuerpo y alma, ¡los
ángeles se alborozan! Pienso también
en el júbilo de San José, su Esposo
castísimo, que la aguardaba en el
paraíso. Pero volvamos a la tierra. La
fe nos confirma que aquí abajo, en la
vida presente, estamos en tiempo de
peregrinación, de viaje; no faltarán
los sacrificios, el dolor, las
privaciones. Sin embargo, la alegría
ha de ser siempre el contrapunto del
camino.

Servid al Señor, con alegría: no hay
otro modo de servirle. Dios ama al
que da con alegría, al que se entrega
por entero en un sacrificio gustoso,
porque no existe motivo alguno que
justifique el desconsuelo.



Quizá estimaréis que este optimismo
parece excesivo, porque todos los
hombres conocen sus insuficiencias y
sus fracasos, experimentan el
sufrimiento, el cansancio, la
ingratitud, quizá el odio. Los
cristianos, si somos iguales a los
demás, ¿cómo podemos estar exentos
de esas constantes de la condición
humana?

Sería ingenuo negar la reiterada
presencia del dolor y del desánimo,
de la tristeza y de la soledad, durante
la peregrinación nuestra en este
suelo. Por la fe hemos aprendido con
seguridad que todo eso no es
producto del acaso, que el destino de
la criatura no es caminar hacia la
aniquilación de sus deseos de
felicidad. La fe nos enseña que todo
tiene un sentido divino, porque es
propio de la entraña misma de la
llamada que nos lleva a la casa del
Padre. No simplifica, este
entendimiento sobrenatural de la



existencia terrena del cristiano, la
complejidad humana; pero asegura
al hombre que esa complejidad
puede estar atravesada por el nervio
del amor de Dios, por el cable, fuerte
e indestructible, que enlaza la vida
en la tierra con la vida definitiva en
la Patria.

La fiesta de la Asunción de Nuestra
Señora nos propone la realidad de
esa esperanza gozosa. Somos aún
peregrinos, pero Nuestra Madre nos
ha precedido y nos señala ya el
término del sendero: nos repite que
es posible llegar y que, si somos
fieles, llegaremos. Porque la
Santísima Virgen no sólo es nuestro
ejemplo: es auxilio de los cristianos.
Y ante nuestra petición —Monstra te
esse Matrem-, no sabe ni quiere
negarse a cuidar de sus hijos con
solicitud maternal.

La alegría es un bien cristiano.
Unicamente se oculta con la ofensa a



Dios: porque el pecado es producto
del egoísmo, y el egoísmo es causa de
la tristeza. Aún entonces, esa alegría
permanece en el rescoldo del alma,
porque nos consta que Dios y su
Madre no se olvidan nunca de los
hombres. Si nos arrepentimos, si
brota de nuestro corazón un acto de
dolor, si nos purificamos en el santo
sacramento de la Penitencia, Dios
sale a nuestro encuentro y nos
perdona; y ya no hay tristeza: es muy
justo regocijarse porque tu hermano
había muerto y ha resucitado; estaba
perdido y ha sido hallado.

Esas palabras recogen el final
maravilloso de la parábola del hijo
pródigo, que nunca nos cansaremos
de meditar: he aquí que el Padre
viene a tu encuentro; se inclinará
sobre tu espalda, te dará un beso
prenda de amor y de ternura; hará
que te entreguen un vestido, un
anillo, calzado. Tú temes todavía una
reprensión, y él te devuelve tu



dignidad; temes un castigo, y te da un
beso; tienes miedo de una palabra
airada, y prepara para ti un
banquete.

El amor de Dios es insondable. Si
procede así con el que le ha ofendido,
¿qué hará para honrar a su Madre,
inmaculada, Virgo fidelis, Virgen
Santísima, siempre fiel?

Si el amor de Dios se muestra tan
grande cuando la cabida del corazón
humano —traidor, con frecuencia—
es tan poca, ¿qué será en el Corazón
de María, que nunca puso el más
mínimo obstáculo a la Voluntad de
Dios?

Ved cómo la liturgia de la fiesta se
hace eco de la imposibilidad de
entender la misericordia infinita del
Señor, con razonamientos humanos;
más que explicar, canta; hiere la
imaginación, para que cada uno
ponga su entusiasmo en la alabanza.
Porque todos nos quedaremos cortos:



apareció un gran prodigio en el cielo:
una mujer, vestida de sol, y la luna
debajo de sus pies, y en su cabeza
una corona de doce estrellas. El rey
se ha enamorado de tu belleza.
¡Cómo resplandece la hija del rey,
con su vestido tejido en oro!.

La liturgia terminará con unas
palabras de María, en las que la
mayor humildad se conjuga con la
mayor gloria: me llamarán
bienaventurada todas las
generaciones, porque ha hecho en mí
grandes cosas aquel que es
todopoderoso.

Cor Mariæ Dulcissimum, iter para
tutum; Corazón Dulcísimo de María,
da fuerza y seguridad a nuestro
camino en la tierra: sé tú misma
nuestro camino, porque tú conoces la
senda y el atajo cierto que llevan, por
tu amor, al amor de Jesucristo.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/la-virgen-
santa-causa-de-nuestra-alegria/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/la-virgen-santa-causa-de-nuestra-alegria/
https://opusdei.org/es-co/article/la-virgen-santa-causa-de-nuestra-alegria/
https://opusdei.org/es-co/article/la-virgen-santa-causa-de-nuestra-alegria/

	La Virgen Santa, causa de nuestra alegría

