
opusdei.org

La vida después de
la muerte, esperanza
del cristiano

Dios ha hecho al hombre para
que sea feliz en la Tierra y más
tarde también en el Cielo. Este
ensayo es una breve reflexión
sobre la novedad que supone la
doctrina cristiana ante la
realidad de la muerte.

20/11/2018

El sentido de novedad recorre todo el
Evangelio, desde la Anunciación a la
Virgen María hasta la Resurrección



del Señor. El Nuevo Testamento
habla de mil modos diversos de un
nuevo comienzo para la humanidad.
La misma palabra “evangelio” quiere
decir justo eso: la “buena noticia”.
Desde el arranque de su ministerio
público, Cristo anuncia abiertamente
la plenitud de los tiempos y la venida
del Reino de Dios: el tiempo se ha
cumplido y el Reino de Dios está al
llegar; convertíos y creed en el
Evangelio (Mc 1, 15). Pero esto no
significa que el Señor quiera cambiar
todo. No es un revolucionario o un
iluminado. De hecho, por ejemplo,
para hablar de la indisolubilidad del
matrimonio, toma como punto de
partida lo que Dios estableció al
crear a la mujer y al hombre (Cfr. Mt
19, 3-9; Gn 2, 24). Por eso declaró: no
penséis que he venido a abolir la
Ley o los Profetas; no he venido a
abolirlos sino a darles su plenitud
(Mt 5, 17); y, en repetidas ocasiones,
conminó a los discípulos a que
cumplieran fielmente los



mandamientos que Moisés había
comunicado al pueblo de parte de
Dios.

En la predicación del Señor hay, sin
duda, un aire nuevo, liberador. Por
una parte, la doctrina de Jesús
desarrolla elementos ya presentes en
el Antiguo Testamento, como son la
rectitud de intención, el perdón, o la
necesidad de amar a todos los
hombres sin excepción, en particular
a los pobres y a los pecadores. En
Cristo se cumplen las antiguas
promesas que Dios hizo a los
profetas. Por otra parte, la llamada
del Señor se dirige de modo radical y
perentorio no a un pueblo, sino a
todos los hombres, a los que llama
uno a uno.

La novedad de la presencia y
actuación de Jesucristo se percibe
también de otro modo,
desconcertante a primera vista:
muchos hombres lo rechazan. Vino a



los suyos, y los suyos no le
recibieron (Jn 1, 11), dice San Juan.
Ese rechazo por parte de los hombres
pone todavía más de relieve, si es
posible, la incondicional entrega y
caridad del Señor hacia la
humanidad. Además, este rechazo lo
llevó derechamente a su muerte en
la Cruz, libremente abrazada,
sacrificio único y definitivo, fuente
salvífica para todos los hombres.

Pero Dios fue fiel a su promesa, y la
potencia del mal no pudo apagar la
entrega divina de Jesús, como
manifestó la Resurrección. La fuerza
salvífica que Dios introdujo en el
mundo por la Encarnación de su
Hijo, y sobre todo por su
Resurrección, es la novedad absoluta,
universal y permanente. Esto se
aprecia desde el inicio de la
predicación apostólica: con alegría
desbordante, los apóstoles
proclamaron por toda Judea, por el
Imperio Romano y por el mundo



entero que Jesús había resucitado;
que el mundo podía cambiar, que
cada mujer, cada hombre podían
cambiar; que ya no estábamos
sometidos a la ley del pecado y de la
muerte eterna. Cristo, sentado a la
derecha del Padre, dice: mira, hago
nuevas todas las cosas (Ap 21, 5). En
Cristo, Dios ha tomado de un modo
nuevo las riendas del mundo y de la
historia humana para llevarlos a su
realización plena. A pesar de todas la
dificultades que los cristianos de la
primera hora tuvieron, miraban al
futuro con esperanza y optimismo. Y
contagiaban sin cesar su fe entre
todas las personas que tenían
alrededor.

La novedad de la vida eterna
después de la muerte

En el mundo pagano era común
considerar el futuro como una
simple réplica del pasado. El cosmos
existía desde siempre y, dentro de



grandes mutaciones cíclicas,
perduraría para siempre. Según el
mito del eterno retorno, todo lo que
tuvo lugar ayer, volvería en el futuro.
En este contexto antropológico-
religioso, el hombre sólo podía
salvarse escapando de la materia, en
una especie de éxtasis espiritual
separado de la carne; o viviendo en
este mundo, como decía San Pablo, 
sin meta ni esperanza (Cfr. 1 Ts 4,
13; Ef 2, 12). En los primeros siglos
del cristianismo, los paganos siguen
una ética más o menos recta; creen
en Dios o en los dioses y les dirigen
un culto asiduo, en búsqueda de
protección y consuelo; pero les falta
la esperanza cierta de un futuro feliz.
La muerte era un puro truncamiento,
un sinsentido.

Por otra parte, la voluntad de vivir
para siempre es profunda en el
hombre, como manifiestan desde
entonces los filósofos, los literatos,
los artistas, los poetas y, de modo



eminente, los que se aman. El
hombre ansía perdurar; y tal deseo
se manifiesta de múltiples modos: en
los proyectos humanos, en la
voluntad de tener hijos, en el deseo
de influir sobre la vida de otras
personas, de ser reconocido y
recordado; en todo esto, se puede
adivinar el deseo humano de
eternidad. Hay quien piensa en la
inmortalidad del alma; hay quien
entiende la inmortalidad como
reencarnación; hay, en fin, quien
ante el hecho cierto de la muerte
decide poner todos los medios para
conseguir el bienestar material o el
reconocimiento social: bienes que
nunca serán suficientes, porque no
sacian, porque no dependen sólo de
la propia voluntad. En esto el
cristiano es realista, pues sabe que la
muerte es el término de todos los
sueños vanos del hombre.

En medio del dilema de la muerte y
de la inmortalidad, el cristiano tiene



la certeza de que Dios le ha dado la
vida creándolo a su imagen y
semejanza (Cfr. Gn 1, 27); sabe que
cuando experimenta la angustia de la
muerte que se acerca, Cristo actúa en
él, convirtiendo sus penas y su
muerte en fuerza corredentora. Y
está seguro de que el mismo Jesús, al
que ha servido, imitado y amado, le
recibirá en el Cielo, llenándolo de
gloria después de su muerte. La
grande y gozosa verdad de la fe
cristiana es que, por la fe en Cristo, el
hombre puede superar con creces al
último enemigo (1 Cor 15, 26), la
muerte, abriéndose a la visión
perpetua de Dios y a la resurrección
del cuerpo al final de los tiempos,
cuando todas las cosas se hayan
cumplido en Cristo.

La vida no termina aquí; estamos
seguros de que el sacrificio
escondido y la entrega generosa
tienen un sentido y un premio que,
por la misericordia magnánima de



Dios, van más allá de lo que el
hombre podría esperar con las
propias fuerzas. "Si alguna vez te
intranquiliza el pensamiento de
nuestra hermana la muerte, porque
¡te ves tan poca cosa!, anímate y
considera: ¿qué será ese Cielo que nos
espera, cuando toda la hermosura y la
grandeza, toda la felicidad y el Amor
infinitos de Dios se viertan en el pobre
vaso de barro que es la criatura
humana, y la sacien eternamente,
siempre con la novedad de una dicha
nueva?" ( San Josemaría, Surco, n.
891).

En el tiempo presente

Aunque es cierto que la novedad
cristiana se refiere principalmente a
la otra vida, al más allá, la Iglesia
enseña que la novedad de la
Resurrección de Cristo ya está
presente, de algún modo, en la tierra.
Por más que dure el universo tal
como lo conocemos, estamos ya “en



los últimos tiempos”, seguros de que
el mundo ha sido redimido, pues
Cristo ha derrotado el pecado, la
muerte, al demonio.

El Reino de Dios está ya en medio
de vosotros (Lc 17, 21); en medio no
sólo como una presencia externa,
sino también como dentro del
creyente, en el alma en gracia, con
una presencia real, actual, eficaz,
aunque todavía no del todo visible y
completa. «La plenitud de los tiempos
ha llegado, pues, hasta nosotros (cfr.
1 Cor 10, 11), y la renovación del
mundo está irrevocablemente
decretada y empieza a realizarse en
cierto modo en el siglo presente, ya
que la Iglesia, aun en la tierra, se
reviste de una verdadera, si bien
imperfecta, santidad (...). Somos
llamados hijos de Dios y lo somos de
verdad (cfr. 1 Jn 3, 1); pero todavía no
hemos sido manifestados con Cristo
en aquella gloria (cfr. Col 3, 4), en la
que seremos semejantes a Dios,



porque lo veremos tal cual es (cfr. 1 Jn
3, 2)» (Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 48).

La Iglesia es depositaria en la tierra
de la presencia por adelantado del
Reino de Dios; camina como
peregrina en la tierra, pero todo el
poder salvífico de Dios actúa ya de
algún modo en el tiempo presente,
por medio de la Palabra revelada y
de los sacramentos, especialmente la
Eucaristía; poder salvífico que se
manifiesta también en la vida santa
de los cristianos, que viven en el
mundo, sin ser mundanos (Cfr. Jn
17, 14). El cristiano es, ante el mundo
y en el mundo, alter Christus, ipse
Christus; otro Cristo, el mismo Cristo:
se establece así una cierta polaridad
en la vida de la Iglesia y de cada
creyente, entre el momento presente
–ocasión de acoger la gracia– y la
plenitud final; tensión que tiene
muchas consecuencias para la vida



del cristiano y para la comprensión
del mundo.

El cristiano vive metido en Dios y
para Dios, y se esfuerza por
comunicar los bienes divinos a los
demás hombres. En la vida futura, la
gracia, o vida sobrenatural, se
convertirá en gloria, y el hombre
alcanzará una inmortalidad
completa en la resurrección de los
muertos. En la vida presente, en
cambio, aunque esté perfeccionada
por la gracia, la existencia humana
posee su autonomía propia, que ha
de aplicarse en los distintos ámbitos:
personal, familiar, social y político.
La vida sobrenatural acoge,
perfecciona y lleva a plenitud la
naturaleza, sin anularla ni
sustituirla.

Esta tensión también se manifiesta
en la noción cristiana del tiempo y de
la historia. Para el pensamiento
pagano, casi siempre fatalista, los



eventos de la historia estaban
previstos y determinados de
antemano por el fatum, el destino. El
tiempo pasaba intocable e
impertérrito, como espectador mudo
y pasivo, enmarcando el curso de la
historia. Pero el tiempo cristiano no
es sólo tiempo que pasa; es espacio
creado por Dios para crecimiento y
progreso, para la historia y la
redención. Dios actúa con su
Providencia en el tiempo, para llevar
el mundo y la historia hacia su
plenitud.

El Señor ha querido contar con la
respuesta inteligente y libre de los
hombres, con las oraciones de los
santos y las buenas acciones de
muchos, para influir en el curso de
los eventos. Como imagen suya, los
hombres pueden cambiar la historia:
en unos casos para mal, como
ocurrió con el pecado de Adán y Eva;
pero sobre todo de un modo positivo,
participando activamente en la



realización del designio divino,
precisamente porque el evento más
relevante y eficaz, el que dio a la
historia del mundo el viraje más
radical, fue la Encarnación del Hijo
de Dios. Por eso, la colaboración
humana más profunda y duradera
en los planes divinos para cambiar el
curso de la historia ha sido llevada a
cabo por la Virgen, cuando acogió
con un decidido fiat! al Hijo de Dios
en su seno.

Los cristianos viven en el mundo
conscientes de los pecados propios y
ajenos, pero convencidos de que el
mejor modo de aprovechar el tiempo
es servir a Dios, para mejorar el
mundo que nos ha confiado. De
algún modo, el tiempo es plasmado
por el hombre, es humanizado. «La
creación tiene su bondad y su
perfección propias, pero no salió
plenamente acabada de las manos del
Creador. Fue creada “en estado de
vía”, hacia una perfección última



todavía por alcanzar, a la que Dios la
destinó. Llamamos divina providencia
a las disposiciones por las que Dios
conduce la obra de su creación hacia
esta perfección» (Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 302). El Señor no
ha hecho todo, hasta el último
detalle, desde el inicio. Poco a poco,
contando con la inteligente y
perseverante colaboración de las
criaturas, va acercando a todas y
cada una de ellas hacia su fin. El
poder salvífico de Dios normalmente
se hace presente en la vida del
hombre de forma escondida e
interior; de manera similar, la
Providencia divina obra suave y
ordinariamente, no sólo en los
grandes eventos, sino también en los
que, en apariencia, son más
pequeños. Por eso el Señor invita a la
plena confianza: así pues, no andéis
preocupados diciendo: ¿qué vamos
a comer, qué vamos a beber, con
qué nos vamos a vestir? Por todas
esas cosas se afanan los paganos.



Bien sabe vuestro Padre celestial
que de todo eso estáis necesitados.
Buscad primero el Reino de Dios y
su justicia, y todas estas cosas se os
añadirán (Mt 6, 31-33).

Dios –explicaba san Josemaría–, que
es la hermosura, la grandeza, la
sabiduría, nos anuncia que somos
suyos, que hemos sido escogidos como
término de su amor infinito. Hace
falta una recia vida de fe para no
desvirtuar esta maravilla, que la
Providencia divina pone en nuestras
manos. Fe como la de los Reyes
Magos: la convicción de que ni el
desierto, ni las tempestades, ni la
tranquilidad de los oasis nos
impedirán llegar a la meta del Belén
eterno: la vida definitiva con Dios
(San Josemaría, Es Cristo que pasa, n.
32).

Desde el inicio de su existencia
terrena, el Señor llenó a la que sería
la Madre de su Hijo con una



extraordinaria abundancia de dones,
humanos y sobrenaturales. 
Concebida sin pecado original, Ella
es la llena de gracia (Lc 1, 28).
Durante su vida, en medio de un
sinfín de pruebas y oscuridades,
vivió heroicamente la fe,
fortaleciendo con su ejemplo a los
primeros discípulos. Al final de su
vida, exenta de cualquier pecado, fue
asunta al cielo en cuerpo y alma,
participando para siempre, como
Reina de los Ángeles y de toda la
creación, de la gloria del Señor. En
Ella se ha verificado plenamente la
promesa divina de llevar a los
hombres a la gloria. Por eso, la
Virgen es para cada hombre spes
nostra, faro que nos ilumina y causa
de nuestra esperanza.

(foto portada: giampaolomacorig)



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/la-vida-
despues-de-la-muerte-esperanza-del-

cristiano/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/la-vida-despues-de-la-muerte-esperanza-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-co/article/la-vida-despues-de-la-muerte-esperanza-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-co/article/la-vida-despues-de-la-muerte-esperanza-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-co/article/la-vida-despues-de-la-muerte-esperanza-del-cristiano/

	La vida después de la muerte, esperanza del cristiano

