
opusdei.org

La puerta de la
humildad

"Venid a mí, que soy manso y
humilde de corazón". Dios se ha
hecho pequeño, para que
podamos ser grandes, con la
grandeza verdadera: la
humildad de corazón.

20/12/2016

La fachada de la basílica de la
Natividad en Belén deja adivinar aún
hoy el rastro de su antiguo portal,
que con el tiempo se redujo a una
puertecita de apenas un metro y
medio de altura. Así se impedía que



se pudiera entrar a caballo, y se
protegía el lugar santo. Las reducidas
dimensiones de esta puerta
interpelan también al visitante
actual: le dicen, sin palabras, que
«debemos bajarnos, ir
espiritualmente a pie, por decirlo así,
para poder entrar por el portal de la
fe y encontrar a Dios, que es
diferente de nuestros prejuicios y
nuestras opiniones: el Dios que se
oculta en la humildad de un niño
recién nacido»[1].

Somos hijos e hijas de Dios

En su segunda encíclica, el papa
Francisco nos recuerda uno de los
porqués profundos de la humildad.
Se trata de una verdad sencilla y
grande que corremos el peligro de
olvidar demasiado fácilmente en el
ajetreo de la vida cotidiana: «No
somos Dios»[2]. La creación es, en
efecto, el punto de partida firme de
nuestro ser: hemos recibido nuestra



existencia de Dios. Cuando
aceptamos esa verdad fundamental,
nos dejamos transformar por la
gracia divina; conocemos entonces la
realidad, la perfeccionamos y la
ofrecemos a Dios. El amor al mundo
que nos transmite san Josemaría nos
lleva a querer mejorar lo que
amamos, allí donde nos
encontramos, y según nuestras
posibilidades. Y en el centro de esta
tarea inmensa yace la humildad,
«que nos ayuda a conocer,
simultáneamente, nuestra miseria y
nuestra grandeza»[3]: la miseria, que
experimentamos con frecuencia, y la
grandeza de ser, por el bautismo,
hijas e hijos de Dios en Cristo.

La humildad es «la virtud de los
santos y de las personas llenas de
Dios […]: cuanto más crecen en
importancia, más aumenta en ellas la
conciencia de su nulidad y de no
poder hacer nada sin la gracia de
Dios (cfr. Jn 15,8)»[4]. Así son los



niños pequeños, y así somos delante
de Dios. Por eso es bueno volver a lo
esencial: Dios me ama. Cuando una
persona se sabe amada por Dios –un
Amor que descubre en el amor que le
muestran otras personas– puede
querer a todos.

Humildad con los demás

La humildad nos lleva a aceptar la
realidad que nos viene dada, y en
particular a las personas que nos son
más cercanas por lazos familiares,
por vínculos de fe, por la vida
misma. «Mientras disponemos de
tiempo hagamos el bien a todos, pero
especialmente a los hermanos en la
fe» (Ga 6,10). Nos enseña el Apóstol a
no cansarnos de ejercer una caridad
ordenada. A los que, como nosotros,
han recibido el don del bautismo
¿cómo no los vamos a mirar como
hermanos, hijos del mismo Padre de
bondad y misericordia? «La
humildad nos lleva como de la mano



a esa forma de tratar al prójimo, que
es la mejor: la de comprender a
todos, convivir con todos, disculpar a
todos; no crear divisiones ni
barreras; comportarse –¡siempre!–
como instrumentos de unidad»[5].

El humilde desarrolla una
sensibilidad hacia los dones de Dios,
tanto en su propia vida como en la de
los demás; comprende que cada
persona es un don de Dios, y así
acoge a todos, sin comparaciones ni
rivalidades: cada uno es único a los
ojos de Dios, y aporta algo que los
demás no pueden dar. La humildad
lleva a alegrarse por la alegría de los
demás, por el hecho de que existen y
cuentan. El humilde aprende a ser
uno más: uno entre los demás. La
familia tiene en este sentido un papel
primordial: el niño se acostumbra a
relacionarse, a hablar y a escuchar;
entre los propios hermanos y
hermanas, no es siempre el centro de
la atención; aprende a dar las



gracias, porque poco a poco se da
cuenta de lo que cuestan las cosas.
Así, con el tiempo, a la hora de un
éxito personal, descubre que tantas
cosas han sido posibles gracias a la
entrega de sus familiares y amigos,
de las personas que le cuidan,
dándole de comer y creando hogar.
La humildad crece con el
agradecimiento, y también con el
perdón: perdonar, pedir perdón, ser
perdonado. ¿Quién soy, para que me
digan: “perdóname”? La humildad de
quien pide perdón, siendo quizá
alguien revestido de autoridad,
resulta amable y contagiosa. Lo es
entre esposos, entre padres e hijos,
entre superiores y colaboradores.

Sin ser por eso un ingenuo, el
cristiano tiene una buena disposición
habitual hacia lo que viene del
prójimo, pues realmente cada
persona vale, cada persona cuenta;
cada forma de inteligencia, ya sea
más especulativa o venga del



corazón, da una luz. La conciencia de
la dignidad de los demás evita caer
en «la indiferencia que humilla»[6].
El cristiano está por vocación girado
hacia los demás: se abre a ellos sin
preocuparse excesivamente de si
hace el ridículo o queda mal. Hay
quien intimida a fuerza de ser
tímido, en vez de comunicar luz y
calor: piensa demasiado en sí mismo,
en qué dirán los demás… quizá por
un excesivo sentido del honor, de la
propia imagen, que podría encubrir
orgullo y falta de sencillez.

Polarizar la atención sobre sí mismo,
expresar repetidamente deseos
excesivamente concretos y
singulares, enfatizar problemas de
salud más o menos comunes; o, al
contrario, esconder de modo
exagerado una enfermedad que los
demás podrían conocer para
ayudarnos mejor, con su oración y
apoyo: son todas ellas actitudes que
necesitan probablemente de una



purificación. La humildad se
manifiesta también en una cierta
flexibilidad, en el esfuerzo por
comunicar lo que vemos o sentimos.
«Tú no serás mortificado si eres
susceptible, si estás pendiente solo de
tus egoísmos, si avasallas a los otros,
si no sabes privarte de lo superfluo y,
a veces, de lo necesario; si te
entristeces, cuando las cosas no salen
según las habías previsto. En cambio,
eres mortificado si sabes hacerte
todo para todos, para ganar a todos
(1 Co 9,22)»[7].

Ver lo bueno y convivir

«Hemos tocado para vosotros la
flauta y no habéis bailado; hemos
cantado lamentaciones y no habéis
hecho duelo» (Mt 11,17): el Señor se
sirve de una canción o quizá de un
juego popular para ilustrar cómo
algunos de sus contemporáneos no le
saben reconocer. Nosotros estamos
llamados a descubrir a Cristo en los



acontecimientos y en las personas;
nos toca respetar los modos divinos
de actuar: Dios crea, libera, rescata,
perdona, llama... «No podemos
correr el riesgo de oponernos a la
plena libertad del amor con el que
Dios entra en la vida de cada
persona»[8].

Abrirse a los demás implica
amoldarse a ellos; por ejemplo, para
participar en un deporte colectivo
con otros que tienen menos técnica;
u olvidando alguna preferencia, para
descansar con los demás como a ellos
les gusta. En la convivencia, la
persona humilde ama ser positiva. El
orgulloso, en cambio, tiende a
subrayar demasiado lo negativo. En
la familia, en el trabajo, en la
sociedad, la humildad permite ver a
los demás desde sus virtudes. Quien,
en cambio, tiende a hablar con
frecuencia de las cosas que le “ponen
nervioso” o le irritan, suele hacerlo
por falta de amplitud de miras,



indulgencia, apertura de mente y de
corazón. Quizá deberá aprender a
amar a los demás con sus defectos.
Se pone así en obra una pedagogía
del amor que, poco a poco, crea una
dinámica irresistible: uno se hace
más pequeño para que los demás
crezcan. Así fue con el precursor:
«Conviene que Él crezca y yo
disminuya» (Jn 3,30), dijo el Bautista.
El Verbo se hizo más pequeño
todavía: «Los Padres de la Iglesia, en
su traducción griega del antiguo
Testamento, usaron unas palabras
del profeta Isaías que también cita
Pablo para mostrar cómo los nuevos
caminos de Dios fueron
preanunciados ya en el Antiguo
Testamento. Allí se leía: “Dios ha
cumplido su palabra y la ha
abreviado” (Is 10,23; Rm 9,28)... El
Hijo mismo es la Palabra, el Logos; la
Palabra eterna se ha hecho pequeña,
tan pequeña como para estar en un
pesebre. Se ha hecho niño para que
la Palabra esté a nuestro alcance»[9].



Jesucristo se puso al alcance de
todos: sabía dialogar con sus
discípulos, recurriendo a parábolas,
poniéndose a su nivel –por ejemplo,
al solucionar el problema del
impuesto al César, no duda en tomar
a Pedro como igual (cfr. Mt 17,27)
[10]–, con las mujeres, santas o más
alejadas de Dios, con los fariseos, con
Pilatos. Importa llegar a
desprenderse del propio modo de
ser, para salir hacia los demás: se
desarrolla así, por ejemplo, una
cierta capacidad de amoldarse a los
demás, evitando dejarse llevar por
obsesiones o manías; descubriendo
en cada persona ese algo amable, esa
chispa del amor divino;
conformándose con ser uno más, a
tono con lo que se celebra en nuestra
casa o país, también a la luz del
tiempo litúrgico, que marca el ritmo
de nuestra vida de hijos e hijas de
Dios. El humilde vive atento,
pendiente de quienes le rodean. Esta
actitud es la base de la buena



educación y se manifiesta en muchos
detalles, como no interrumpir una
conversación, una comida o una
cena, y menos todavía la oración
mental, para contestar al teléfono,
salvo en caso de verdaderas
urgencias. La caridad, en fin, nace en
el humus –terreno fértil– de la
humildad: «la caridad es paciente, la
caridad es amable; no es envidiosa,
no obra con soberbia» (1 Co 13,4).

Humildad en el trabajo

En su encíclica Laudato si’, el Papa
señala que en todo trabajo subyace
«una idea sobre la relación que el ser
humano puede o debe
establecer»[11] con lo que le rodea y
con quienes le rodean. El trabajo
ofrece no pocas ocasiones de crecer
en humildad.

Si, por ejemplo, un dirigente se
muestra demasiado autoritario, se
puede buscar una excusa, pensar que
lleva mucho peso encima, o



simplemente que ha dormido mal.
Cuando un colaborador se equivoca,
cabe corregir el error sin herir a la
persona. Entristecerse de los éxitos
de los demás denotaría falta de
humildad, pero también de fe: «todas
las cosas son vuestras, vosotros sois
de Cristo, y Cristo de Dios» (1 Co
3,22-23). Al humilde nada le resulta
ajeno: si, por ejemplo, se esfuerza
por mejorar su formación
profesional, además del natural
interés por su especialidad, es para
servir mejor a los demás. Eso supone
rectificar la intención, volver al
punto de mira sobrenatural, no
dejarse arrastrar por un ambiente
superficial o incluso corrompido, sin
mirar por eso a los demás por
encima del hombro. El humilde
rehuye el perfeccionismo, reconoce
las propias limitaciones y cuenta con
que otros podrán mejorar lo que ha
hecho. El humilde sabe rectificar y
pedir perdón. Cuando hace cabeza,
es el reconocimiento de su autoridad,



más que un cierto poder establecido,
lo que le confiere el liderazgo.

Dios nos ha llamado a ser, con un
amor gratuito; sin embargo, a veces
nos parece que necesitamos justificar
nuestra propia existencia. El afán
por distinguirse, por hacer las cosas
de otro modo, por llamar la atención,
una excesiva preocupación por
sentirse útil y lucirse hasta en el
servicio, pueden ser síntomas de una
enfermedad del alma, que invitan a
pedir ayuda, y a aceptarla siendo
dóciles a la gracia. «Con una mirada
apagada para el bien y otra más
penetrante hacia lo que halaga el
propio yo, la voluntad tibia acumula
en el alma posos y podredumbre de
egoísmo y de soberbia (…), la
conversación insustancial o centrada
en uno mismo, (…) aquel non cogitare
nisi de se, que se exterioriza en non
loqui nisi de se (…), se resfría la
caridad, y se pierde la vibración
apostólica»[12]. Pensar mucho en sí



mismo, hablar solo de uno mismo…
La persona humilde evita conducir
las conversaciones a su historia, a su
experiencia, a lo que ha hecho: evita
buscar desmedidamente que se
reconozcan sus méritos. Bien
diferente, en cambio, es hacer
memoria de las misericordias de Dios
e integrar la propia vida dentro del
designo de la Providencia. Si uno
habla de lo que hizo, es para que el
otro pueda desarrollar su historia.
Así pues, el testimonio de un
encuentro personal con Cristo,
dentro del legítimo pudor del alma,
puede ayudar al otro a descubrir que
a él también Jesús le ama, le perdona
y le diviniza. ¡Qué alegría entonces!
«Soy amado, luego existo»[13].

Hay momentos especialmente
propicios para renovar los deseos de
humildad. Por ejemplo, cuando uno
recibe una promoción o empieza a
tener un trabajo con cierta
visibilidad pública. Es hora entonces



de tomar decisiones que reflejan un
estilo cristiano de trabajar: acoger
esa posición como una oportunidad
que Dios nos da de servir aún más;
rehuir cualquier ventaja personal
innecesaria; intensificar nuestra
atención a los más débiles, sin
sucumbir a las tentación de
olvidarlos, ahora que uno trata con
gente a la que antes no tenía acceso.
También es entonces el momento de
dar ejemplo de desprendimiento de
las ganancias y honores inherentes a
ese cargo o trabajo, de quitar peso a
los aplausos que suele recibir quien
manda y, en cambio, estar abierto a
las críticas, que suelen pasar más
ocultas y que contienen signos de
verdad. Son muchas las
manifestaciones de esa sencillez en el
trabajo: reírnos de nosotros mismos
cuando nos sorprendemos, por
ejemplo, buscando enseguida si
salimos en una fotografía o si nos
citan en un texto; superar la
tendencia a dejar nuestra firma en



todo, o a amplificar un problema
cuando no se nos pidió consejo para
resolverlo, como si tuvieran que
consultar siempre con nosotros...

Aprender a rendir el juicio

En el ambiente profesional, familiar,
incluso recreativo, se organizan
reuniones donde se intercambian
puntos de vista quizá opuestos.
¿Somos de esas personas que quieren
que los demás se rindan a nuestro
modo de pensar? Lo que tendría que
ser, lo que habría que hacer… La
tendencia excesiva a insistir en el
propio punto de vista puede denotar
rigidez de mente. Sin duda, ceder no
es algo automático, pero en todo caso
muchas veces prueba que se posee
una inteligencia de las situaciones.
Aprovechar las ocasiones de rendir
el propio juicio es algo agradable a
los ojos de Dios[14]. Con frase
lapidaria, Benedicto XVI comentaba
en una ocasión el triste giro que dio



Tertuliano en los últimos años de su
vida: «Cuando solo se ve el propio
pensamiento en su grandeza, al final
se pierde precisamente esta
grandeza»[15].

Alguna vez hemos de escuchar a
personas más jóvenes, con menos
experiencia, pero que quizá gozan de
más dotes de inteligencia o de
corazón, o tienen funciones en las
que la gracia de Dios les asiste.
Ciertamente, a nadie le gustaría
pasar por tonto, o por alguien sin
corazón, pero si nos preocupa mucho
lo que los demás piensan de
nosotros, es que nos falta humildad.
La vida de Jesús, el Hijo de Dios, es
una lección infinita para cualquier
cristiano investido de una
responsabilidad que el mundo juzga
alta. Las aclamaciones de Jerusalén
no hicieron olvidar al Rey de Reyes
que otros lo iban a crucificar y que
era también el Siervo doliente (cfr. Jn
12,12-19).



El rey san Luis aconsejaba a su hijo
que, si un día llegaba a ser rey, en las
reuniones del consejo real no
defendiera con viveza su opinión, sin
escuchar antes a los demás: «Los
miembros de tu consejo podrían
tener miedo de contradecirte, cosa
que no conviene desear»[16]. Es muy
saludable aprender a no opinar con
ligereza, sobre todo cuando no se
tiene la responsabilidad última y se
desconoce el trasfondo de un asunto,
además de carecer de la gracia de
estado y de los datos que quizá posee
quien está constituido en la
autoridad. Por otro lado, tan
importante como la ponderación y la
reflexividad es la disposición a
rendir el juicio con nobleza y
magnanimidad: a veces hay que
ejercer la prudencia de escuchar a
consejeros y cambiar de parecer, y
en eso se manifiesta cómo la
humildad y el sentido común hacen a
la persona más grande y eficaz. La
prudencia en el juicio es favorecida



por el trabajo en equipo: hacer
equipo, aunar esfuerzos, elaborar un
pensamiento y llegar a una decisión
con los demás: todo eso es también
un ejercicio de humildad y de
inteligencia.

Humildad del siervo inútil

En las iniciativas pastorales, en las
parroquias, en las asociaciones de
beneficencia, en los proyectos para
ayudar a los inmigrantes, muchas
veces las soluciones a los problemas
no son evidentes, o simplemente
caben distintos modos de
enfrentarlos. La actitud humilde
lleva a manifestar la propia opinión,
a decir de manera oportuna si algún
punto no resulta claro, y a aceptar
incluso una orientación distinta de la
que uno veía, confiando en que la
gracia de Dios asiste a quienes
ejercen su función con rectitud de
intención y cuentan con la ayuda de
expertos en la materia.



Es poco conocido que la Iglesia
católica, desde una preciosa
humildad colectiva, es la institución
que más iniciativas vivifica en el
mundo entero para ayudar pobres y
enfermos. En el pueblo de Dios
justamente, donde conviven lo
humano y lo divino, la humildad es
especialmente necesaria. ¡Qué bonito
aspirar a ser el sobre que se tira
cuando se lee una carta, o la aguja
que deja el hilo y desaparece, una
vez que ha cumplido su misión! El
Señor nos invita a decir: «Somos
unos siervos inútiles; no hemos
hecho más que lo que teníamos que
hacer» (Lc 17,10). Así, el sacerdote
tendrá la humildad de «aprender a
no estar de moda»[17], no buscar
estar siempre a la última, a la
vanguardia de todo; a rechazar de
manera casi instintiva el
protagonismo que, fácilmente, va de
la mano de una mentalidad de
propietario de las almas. A su vez, el
fiel laico, si es humilde, respeta a los



ministros del culto por lo que
representan: no critica a su párroco o
a los sacerdotes en general, sino que
les ayuda, con discreción. Los hijos
de Noé cubrieron la desnudez de su
padre embriagado (cfr. Gn 9,23).
«Como los hijos buenos de Noé, cubre
con la capa de la caridad las miserias
que veas en tu padre, el
Sacerdote»[18]. Santo Tomás Moro
aplicaba este relato incluso al
Romano Pontífice, por quien el
pueblo cristiano hubiese debido
rezar… ¡en vez de perseguirle![19]

El tiempo es de Dios: fe y humildad

«El testimonio de la Escritura es
unánime: la solicitud de la divina
providencia es concreta e inmediata;
tiene cuidado de todo, de las cosas
más pequeñas hasta los grandes
acontecimientos del mundo y de la
historia. Las Sagradas Escrituras
afirman con fuerza la soberanía
absoluta de Dios en el curso de los



acontecimientos: “Nuestro Dios está
en los cielos. Cuanto le agrada, lo
hace” (Sal 115,3); y de Cristo se dice:
“si él abre, nadie puede cerrar; si él
cierra, nadie puede abrir” (Ap 3,7);
“hay muchos proyectos en el corazón
del hombre, pero solo el plan de Dios
se realiza” (Pr 19,21)»[20]. Y la
dirección espiritual es un medio
excelente para situarnos mejor en
ese horizonte. El Espíritu Santo
actúa, con paciencia, y cuenta con el
tiempo: el consejo recibido debe
hacer su camino en el alma. Dios
espera la humildad de un oído atento
a su voz; entonces es posible sacar un
provecho personal de las homilías
que uno escucha en su parroquia, no
solo para aprender algo, sino sobre
todo para mejorar: tomar unas notas
durante una charla de formación o
un rato de oración, para comentarlas
después con alguien que conoce bien
nuestra alma, es también reconocer
la voz del Espíritu Santo.



Fe y humildad van de la mano: en
nuestro peregrinar hacia la patria
celestial es necesario dejarnos guiar
por el Señor, acudiendo a Él y
escuchando su Palabra[21]. La
lectura sosegada del Antiguo y del
Nuevo Testamento, con los
comentarios de carácter teológico-
espiritual, nos ayuda a entender qué
nos dice Dios en cada momento,
invitándonos a la conversión: «mis
pensamientos no son vuestros
pensamientos, ni vuestros caminos,
mis caminos –oráculo del Señor»(Is
55,8; cfr. Rm 11,33). La humildad de
la fe se arrodilla ante Jesucristo
presente en la Eucaristía, adorando
al Verbo encarnado como los
pastores en Belén. Así sucedió santa
Teresa Benedicta de la Cruz, Edith
Stein: nunca se olvidó de aquella
mujer, que entró en una iglesia con
su bolsa de compras y se arrodilló
para hacer su oración personal, en
conversación íntima con Dios[22].



La humildad lleva a vivir un
presente aligerado de todo porvenir,
porque los cristianos somos de esos
que «han deseado con amor su
venida» (2 Tm 4,8). Si nos enfadamos
ante unas circunstancias menos
favorables, necesitamos crecer en fe
y en humildad. «Cuando te
abandones de verdad en el Señor,
aprenderás a contentarte con lo que
venga, y a no perder la serenidad, si
las tareas –a pesar de haber puesto
todo tu empeño y los medios
oportunos– no salen a tu gusto...
Porque habrán “salido” como le
conviene a Dios que salgan»[23]. De
este modo, se evita un descontento
exagerado, o la tendencia a retener
en la memoria las humillaciones: un
hijo de Dios perdona los agravios, no
guarda rencor, va adelante[24]. Y si
alguno piensa que otro le ha
ofendido, trata de no hacer memoria
de las ofensas, no guarda rencor:
mira a Jesús, sabiendo que «a mí, que
todavía me ha perdonado más, ¡qué



gran deuda de amor me queda!»[25].
El humilde dice, con San
Pablo:«olvidando lo que queda atrás,
una cosa intento: lanzarme hacia lo
que tengo por delante, correr hacia
la meta, para alcanzar el premio al
que Dios nos llama desde lo alto por
Cristo Jesús» (Flp 3,13-14).

Esta actitud nos ayuda a aceptar la
enfermedad, y a convertirla en una
tarea fecunda: es una misión que
Dios nos da. Y parte de esa misión es
aprender a facilitar que otros nos
puedan ayudar a aliviar nuestro
dolor y las posibles angustias: dejarse
asistir, curar, acompañar, es prueba
de abandono en las manos de Jesús,
que se hace presente en nuestros
hermanos. Hemos de completar «lo
que falta a los sufrimientos de Cristo
en beneficio de su cuerpo, que es la
Iglesia» (Col 1,24). 

La conciencia de que somos débiles
nos llevará a dejarnos ayudar, a ser



indulgentes con los demás, a
comprender la condición humana, a
evitar sorpresas farisaicas. Nuestra
debilidad nos abre la inteligencia y el
corazón para comprender la de los
demás: se puede salvar la intención,
por ejemplo, o pensar que una
persona se encontró en situaciones
muy difíciles de gestionar, aunque
evidentemente eso no supone
ignorar la verdad, llamando «al mal
bien y al bien mal», y cambiando «lo
amargo en dulce y lo dulce en
amargo» (Is 5,20). Por otro lado,
puede suceder a veces que uno
tienda a infravalorarse. Esa baja
autoestima, frecuente en muchos
ambientes, tampoco es saludable,
porque no corresponde a la verdad y
corta las alas de quien está llamado a
volar alto. No hay motivo para
desmoralizarse: la humildad nos
lleva a aceptar lo que nos viene dado,
con la convicción profunda de que
los caminos por los que el Señor
desea conducirnos son de



misericordia (cfr. Hb 3,10; Sal 95[94],
10); pero nos lleva también, por eso
mismo, a soñar con audacia:
«Sentirse barro, recompuesto con
lañas, es fuente continua de alegría;
significa reconocerse poca cosa
delante de Dios: niño, hijo. ¿Y hay
mayor alegría que la del que,
sabiéndose pobre y débil, se sabe
también hijo de Dios?»[26]

Apertura a la Providencia

El hombre y la mujer humildes están
abiertos a la acción de la Providencia
sobre su futuro. No buscan ni desean
controlar todo, ni tener explicaciones
para todo. Respetan el misterio de la
persona humana y confían en Dios,
aunque parezca incierto el día de
mañana. No intentan conocer las
secretas intenciones divinas, ni lo
que supera su fuerza (cfr. Si 3,21).
Les basta la gracia de Dios, porque
«la fuerza se perfecciona en la
flaqueza» (2 Co 12,9). Encontramos



esa gracia en el trato con Jesucristo:
es participación en su vida.

Tras una emocionante acción de
gracias a Dios Padre, Jesús invita a
sus discípulos de todos los tiempos a
acercársele, quia mitis sum et humilis
corde (Mt 11,29): el Señor es manso y
humilde de corazón, y por eso
encontraremos en Él comprensión y
sosiego. Nos acercamos a Cristo en la
Eucaristía, a su Cuerpo herido y
resucitado: in humilitate carnis
assumptae, reza el Prefacio I de
Adviento –viene por primera vez en
la humildad de nuestra carne.
Tocamos la inefable humildad de
Dios. «Humildad de Jesús: en Belén,
en Nazaret, en el Calvario... –Pero
más humillación y más
anonadamiento en la Hostia
Santísima: más que en el establo, y
que en Nazaret y que en la Cruz»[27].
La Virgen María nos acompaña para
que le recibamos con la humildad
con la que ella recibió a su Hijo Jesús.



Salve radix, salve porta, ex qua
mundo lux est orta[28]: Salve Raíz,
salve puerta, de quien nació la Luz
para iluminar un mundo sumergido
en las tinieblas del orgullo;
Jesucristo, Luz de Luz[29], nos revela
la misericordia de Dios Padre.

Guillaume Derville

[1] Benedicto XVI, Homilía, 24-
XII-2011.

[2] Francisco, Encíclica Laudato si’
(24-V-2015), 67.

[3] San Josemaría,Amigos de Dios, 94.

[4] Francisco, Discurso a la Curia
Romana, 21-XII-2015.

[5] San Josemaría,Amigos de Dios,
233.



[6] Francisco, Bula Misericordiae
Vultus (11-IV-2015), 15.

[7] San Josemaría,Es Cristo que pasa,
9.

[8] Francisco, Carta ap. Misericordia
et misera (30-XI-2016), 2.

[9] Benedicto XVI, Ex. ap. postsinodal
Verbum Domini, 12.

[10] Cfr. Guillaume de Saint-Thierry, 
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, en Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Francisco, Laudato si’, 125.

[12] Beato Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 9-I-1980, 31 (citado en
Álvaro del Portillo,Orar. Como sal y
como luz, Barcelona: Planeta, 2013,
207).

[13] Francisco, Misericordia et
misera, 16.

[14] Cfr. San Josemaría,Camino, 177.



[15] Benedicto XVI, Audiencia, 30-
V-2007.

[16] San Luis de Francia, Testamento
espiritual a su hijo, futuro Felipe III,
en Acta Sanctorum Augustii 5 (1868),
546.

[17] San Josemaría,Conversaciones,
59.

[18] Camino, 75.

[19] Cfr. Santo Tomás Moro, 
Responsio ad Lutherum, en The Yale
Edition of The Complete Works of St
Thomas More, vol. 5, p. 142 (CW5,
142/1-4).

[20] Catecismo de la Iglesia Católica,
303.

[21] Cfr. Sagrada Biblia, Traducción y
notas de la Facultad de Teología de la
Universidad de Navarra, comentario
al Salmo 95 (94).



[22] Cfr. santa Teresa Benedicta de la
Cruz (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. completa 1985), p. 362.

[23] San Josemaría,Surco, 860.

[24] Cfr. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 4-XI-2015, n. 21.

[25] San Josemaría,Forja, 210.

[26]Amigos de Dios, 108.

[27] Camino, 533.

[28] Himno Ave Regina Cælorum.

[29] Cfr. Misal Romano, Credo.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/la-puerta-de-
la-humildad/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/la-puerta-de-la-humildad/
https://opusdei.org/es-co/article/la-puerta-de-la-humildad/
https://opusdei.org/es-co/article/la-puerta-de-la-humildad/

	La puerta de la humildad

