
opusdei.org

La opinión pública
en la Iglesia

Cuando se habla de opinión
pública con respecto a la Iglesia
católica, se suele pensar en la
imagen que esta tiene en la
sociedad. Pero hay además una
opinión pública en el seno
mismo de la Iglesia,
consecuencia natural de que en
ella los fieles tienen libertad de
expresión con respecto a los
temas que afectan a la
comunidad cristiana.

27/05/2016



Artículo publicado originalmente en 
Aceprensa.

*****

La opinión pública en la Iglesia
existe, aunque nunca se la ha
llamado así, pues la Iglesia no es una
comunidad política ni democrática.
Pero como es una comunión, supone
necesariamente la comunicación.
Toda comunicación conlleva un
cierto debate, que en el caso de la
Iglesia lleva a una singular “opinión
pública”. Esta se manifiesta o se
expresa en modos diversos según la
materia sobre la que versa: cuando
se trata de las exigencias de la fe, se
llama sensus fidelium y se comporta –
o se debería comportar– como cabe
esperar respecto al dogma y sus
exigencias para la comunión en la fe;
cuando se trata de cuestiones de
gobierno que afectan al bien de la
comunión, rige –o debería regir– el
principio jerárquico, es decir, el de 

https://www.aceprensa.com/articles/la-opinion-publica-en-la-iglesia/


las exigencias de la comunión; y, en
tercer lugar, cuando se ocupa de
cuestiones contingentes, estamos –
deberíamos estar– en el ámbito del
debate y de la opinión libre, en el
ámbito de la disputa, que conlleva las
exigencias de la libertad y la
pluralidad.

El primer Papa que usa esta
expresión es Pío XII: “Querríamos
todavía añadir una palabra referente
a la opinión pública en el seno
mismo de la Iglesia (naturalmente,
en las materias dejadas a la libre
discusión). Se extrañarán de esto
solamente quienes no conocen a la
Iglesia o quienes la conocen mal.
Porque la Iglesia, después de todo, es
un cuerpo vivo y le faltaría algo a su
vida si la opinión pública le
faltase” (Discurso, 17-02-1950).

Años después, en el documento sobre
la Ética en las comunicaciones
sociales (2000), del Consejo Pontificio



correspondiente, se expresa el
principio de que “un flujo recíproco
de información y de puntos de vista
entre los pastores y los fieles, una
libertad de expresión que tenga en
cuenta el bien de la comunidad y el
papel del Magisterio al promoverla, y
una opinión pública responsable, son
expresiones importantes del derecho
fundamental al diálogo y a la
información en el seno de la
Iglesia” (n. 26).

Los documentos eclesiales que
hablan, no solo tangencialmente,
sino con un cierto desarrollo de la
idea, sonCommunio et progressio
(1971) y Aetatis novae (1992). La
mención expresa a estos documentos
y su incorporación a una
argumentación más elaborada, se
encuentra por último en la carta
apostólica El rápido desarrollo (2005),
de Juan Pablo II, que supone ya la
incorporación de esos principios
generales en el Código de Derecho



Canónico (can. 212.3). Juan Pablo II,
tras citar estos documentos y
remitiéndose además al número 37
de la Lumen gentium, concluye su
argumentación en estos términos:
“Tanto la comunicación en el seno de
la comunidad eclesial, como la de
Iglesia con el mundo, exigen
transparencia y un modo nuevo de
afrontar las cuestiones ligadas al
universo de los medios de
comunicación. Tal comunicación
debe tender a un diálogo
constructivo para promover entre la
comunidad cristiana una opinión
pública rectamente informada y
capaz de discernir” (n. 12).

Tres niveles

Sentadas estas premisas doctrinales,
expongo a continuación mi lectura
personal de en qué sentidos hay que
hablar de opinión pública en la
Iglesia. El término opinión pública no



es ambiguo, sino analógico, y no solo
en el ámbito de la Iglesia.

La Iglesia no es una comunidad
política, sí es una comunidad de fe.
No hay comunión sin comunicación,
y allí donde hay comunicación, hay
“opinión pública”, no en el sentido
estrecho que damos a este término
connotado por su origen histórico en
las democracias parlamentarias en
Occidente.

La opinión pública en la Iglesia se
expresa en modos diversos, del
mismo modo que la comunicación y
la comunión se realizan en modos
distintos según los ámbitos de acción.
Distingo tres ámbitos: el de la fe, el
del gobierno y el de lo contingente.

Consultas populares

Los procesos de beatificación de los
santos requieren, como parte
procesual indeclinable, la
documentación de la fama de



santidad del eventual siervo de Dios
cuya heroicidad de virtudes debe ser
probada. Esta es, a mi juicio, la
primera investigación demoscópica
de la historia de la opinión pública,
mucho antes de que aparecieran los
sondeos tal como los conocemos hoy,
a finales de la década de los 30. El
cardenal Amato, prefecto de la
Congregación para las Causas de los
Santos, ha establecido expresamente
este nexo entre opinión pública y
procesos de canonización.

Cómo no recordar que los dos
últimos dogmas marianos, el de la
Inmaculada Concepción y de la
Asunción de la Virgen, han contado
con la aprobación popular, indagada
expresamente a través de una
encuesta formal dirigida,
respectivamente, por los Papas Pío IX
y Pío XII a todos los obispos,
Universidades católicas, teólogos y
consultores interpelados por la Santa
Sede, amén de la “interpretación” del



consenso unánime de los fieles, tal
como se manifiesta en las devoción y
en el culto a la Virgen María en todo
el orbe cristiano a lo largo de los
siglos. Y todo esto, en ausencia de la
unanimidad de los Padres y de un
fundamento escriturístico expreso.

Desde luego, las peregrinaciones de
millones de fieles a los santuarios
marianos y, en general, a los lugares
de la fe son una expresión de
religiosidad popular, del sensus
fidelium y, también, de la opinión
pública en la Iglesia, difícil de
ignorar para cualquier observador
atento de los fenómenos populares.
Ciertamente no son expresión de una
opinión pública de carácter
discursivo, pero no por ello dejan de
ser opinión pública, y bien
significativa además.

El deber de dar cuentas

En el nivel del gobierno, las cosas son
un poco diferentes. En este nivel



práctico, prudencial, de la comunión
de vida, hay que recordar que la
Iglesia no es una comunidad
democrática, pero sí es una
comunión. Toca a los obispos
gobernar, y estos son “puestos”, no
elegidos democráticamente.

Pero este gobierno de los pastores,
específicamente de los obispos, no es,
no puede ser, el de un poder
despótico. El pastor, como los demás
fieles, debe responder de algún modo
ante la comunión de los fieles. Con
un término prestado del lenguaje de
las finanzas en la vida de la Iglesia,
se podría hablar de moral
accountability, de un “dar cuentas” a
los fieles de aquellas decisiones que
les afectan de modo directo, que
tienen que ver con el bien común
eclesial.

Incidentalmente, y hablando
precisamente de finanzas en la
Iglesia, cada vez más los problemas



de la Iglesia en la opinión pública
tienen que ver con la correcta
administración de los bienes
eclesiásticos. Y esto es lógico que sea
así. Pues si bien el escándalo en este
campo se ha dado siempre en la
historia, hoy día son los fieles
quienes financian buena parte de la
actividad pastoral con sus
contribuciones voluntarias,
otorgadas directamente a sus
pastores o instituciones eclesiales, o a
través de la asignación a la Iglesia en
los impuestos que el Estado gestiona.
Esto exige transparencia por parte de
los administradores.

Exigencias

En el nivel del gobierno, la opinión
pública pone exigencias a los
pastores y a los fieles, singularmente
y en su conjunto. A los primeros les
llama a no abusar de ese poder, por
ejemplo ligando las conciencias de
los fieles en cuestiones que no son de



fe –desde luego, esto no pueden
hacerlo– o en cuestiones que
tampoco son estrictamente
disciplinares o de gobierno. En
definitiva, los pastores no deben
abusar de la autoridad que han
recibido de Dios, usándola para
asuntos o por motivos humanos o de
conveniencia. Es decir, los pastores
deben ser cuidadosos de no invadir
abusivamente campos que no les
corresponden.

Los fieles, a su vez, no pueden
romper la comunión oponiéndose
públicamente a las decisiones
disciplinares. La vida de muchos
santos está llena de silencios
ejemplares ante decisiones de
gobierno discutibles, cuando no
desacertadas. El ejemplo de santa
Catalina de Siena es proverbial a este
respecto. Recientemente ha muerto
la Madre Angélica. También en su
vida encontramos ejemplos
abundantes de ese equilibrio para no



romper la comunión, sin someterse
tampoco al arbitrio abusivo de
algunos pastores.

San Josemaría Escrivá, en una
entrevista del eclesiólogo Pedro
Rodríguez para la revista Palabra en
1967, da su opinión sobre las
modalidades concretas en que se
puede expresar la opinión pública en
la Iglesia. “Tan adecuada sede puede
ser un Consejo pastoral diocesano,
como las columnas de un periódico –
aunque no sea oficialmente católico–
o la simple carta personal de un fiel a
su Obispo, etc. Las posibilidades y las
modalidades legítimas en que esa
opinión de los fieles puede
manifestarse son muy variadas, y no
parece que puedan ni deban 
encorsetarse, creando un nuevo ente
o institución. Menos aún si se tratase
de una institución que corriese el
peligro –tan fácil– de llegar a ser
monopolizada o instrumentalizada
de hecho por un grupo o grupito de



católicos oficiales, cualquiera que
fuese la tendencia u orientación en
que esa minoría se inspirase. Eso
pondría en peligro el mismo
prestigio de la Jerarquía y sonaría a
una burla para los demás miembros
del Pueblo de Dios” (Conversaciones
con Mons. Escrivá de Balaguer, n. 2).

Pluralismo

El nivel de lo contingente es
seguramente el plano más fácil de
explicar desde el punto de vista de
cómo trabaja la opinión pública.
Tiene que ver con el sentido usual
del términoopinión pública, es decir,
lo que está sometido al debate,
racional o menos racional. Sin
embargo, no hay que pensar
demasiado solemnemente de lo
racional, como si solo la razón
raciocinante tuviese título de
legitimidad en la formación de la
opinión pública, como algunos
severos pensadores pretenden. En



este plano tienen un papel
fundamental los sentimientos, las
actitudes, los humores, los prejuicios,
los estereotipos, los gustos y
disgustos, etc.

Este plano al que me estoy refiriendo
es el plano de la libertad y del
pluralismo por antonomasia, y
también de la crítica. Porque, por su
naturaleza, los asuntos de “política
eclesiástica” también están expuestos
a la crítica. Con tal de que esta sea
respetuosa, como debe serlo en todo
caso.

El cardenal Newman, que sufrió las
críticas, ironías y calumnias de
muchos de sus contemporáneos por
haberse convertido al catolicismo en
una sociedad que se burlaba de los
católicos, defendía no obstante con
celo la libertad de crítica: “En un país
libre como el nuestro, no puedo
condenar que se ridiculice a los
individuos, quienes quiera que sean.



(…) Es el único modo de librarse fácil
y delicadamente de tantos disparates,
desatinos, embrollos, fastidios y
locuras; es la expresión más
saludable de la opinión pública”.

El mismo Newman hace buen uso de
la derrisión para derrotar
dialécticamente los prejuicios
anticatólicos de su época. Y,
admitiendo que pueda haber una
línea divisoria, si bien sutil y difícil
de trazar, entre lo correcto y lo
inadmisible en el ridiculizar la
religión, se exime de encontrarla y
concluye: “No tengo ninguna
intención, si me lo puedo permitir, de
proteger a los eclesiásticos con el
manto sagrado de la
religión” (Lectures of the Present
Condition of Catholics in England,
1851). Vemos aquí en acción un
saludable criterio para corregir los
abusos, tan frecuentes en la historia,
derivados de la instrumentalización



de la religión para otros fines ajenos
a ella.

Norberto González Gaitano es
profesor ordinario de Opinión
Pública en la Universidad Pontificia
de la Santa Cruz, Facultad de
Comunicación Social Institucional
(Roma). Antes fue también profesor
de Ética periodística en las
universidades de Navarra y de La
Laguna (Tenerife). El presente
artículo, junto con el relacionado, es
una versión abreviada del estudio
“La opinión pública en la Iglesia. Una
reflexión comunicativa y
eclesiológica”, presentado por el
autor en el X Seminario Profesional
de Oficinas de Comunicación de la
Iglesia (Roma, 26-28 abril 2016),
organizado por la citada Facultad.

Norberto González Gaitano

Aceprensa



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/la-opinion-
publica-en-la-iglesia/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/la-opinion-publica-en-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-co/article/la-opinion-publica-en-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-co/article/la-opinion-publica-en-la-iglesia/

	La opinión pública en la Iglesia

