
opusdei.org

La lucha interior

Ofrecemos el texto completo y
el audio en mp3 de la Homilía
"La lucha interior",
pronunciada por san Josemaría
en el Domingo de Ramos y
publicada en Es Cristo que pasa.

13/04/2014

Como toda fiesta cristiana, ésta que
celebramos es especialmente una
fiesta de paz. Los ramos, con su
antiguo simbolismo, evocan aquella
escena del Génesis: esperó Noé otros
siete días y, al cabo de ellos, soltó otra
vez la paloma, que volvió a él a la



tarde, trayendo en el pico una ramita
verde de olivo. Conoció, por esto, Noé
que las aguas no cubrían ya la tierra.
Ahora recordamos que la alianza
entre Dios y su pueblo es confirmada
y establecida en Cristo, porque El es
nuestra paz. En esa maravillosa
unidad y recapitulación de lo viejo
en lo nuevo, que caracteriza la
liturgia de nuestra Santa Iglesia
Católica, leemos en el día de hoy
estas palabras de profunda alegría:
los hijos de los hebreos, llevando
ramos de olivo salieron al encuentro
del Señor, clamando y diciendo:
Gloria en las alturas.

La aclamación a Jesucristo se enlaza
en nuestra alma con la que saludó su
nacimiento en Belén. Mientras Jesús
pasaba, cuenta San Lucas, las gentes
tendían sus vestidos por el camino. Y
estando ya cercano a la bajada del
monte de los Olivos, los discípulos en
gran número, transportados de gozo,
comenzaron a alabar a Dios en alta



voz por todos los prodigios que
habían visto: bendito sea el Rey que
viene en nombre del Señor, paz en el
cielo y gloria en las alturas.

Paz en la tierra

Pax in coelo, paz en el cielo. Pero
miremos también el mundo: ¿por
qué no hay paz en la tierra? No; no
hay paz; hay sólo apariencia de paz,
equilibrio de miedo, compromisos
precarios. No hay paz tampoco en la
Iglesia, surcada por tensiones que
desgarran la blanca túnica de la
Esposa de Cristo. No hay paz en
muchos corazones, que intentan
vanamente compensar la
intranquilidad del alma con el
ajetreo continuo, con la pequeña
satisfacción de bienes que no sacian,
porque dejan siempre el amargo
regusto de la tristeza.

Las hojas de palma, escribe San
Agustín, son símbolo de homenaje,
porque significan victoria. El Señor



estaba a punto de vencer, muriendo
en la Cruz. Iba a triunfar, en el signo
de la Cruz, sobre el Diablo, príncipe
de la muerte. Cristo es nuestra paz
porque ha vencido; y ha vencido
porque ha luchado, en el duro
combate contra la acumulada
maldad de los corazones humanos.

Cristo, que es nuestra paz, es también
el Camino. Si queremos la paz,
hemos de seguir sus pasos. La paz es
consecuencia de la guerra, de la
lucha, de esa lucha ascética, íntima,
que cada cristiano debe sostener
contra todo lo que, en su vida, no es
de Dios: contra la soberbia, la
sensualidad, el egoísmo, la
superficialidad, la estrechez de
corazón. Es inútil clamar por el
sosiego exterior si falta tranquilidad
en las conciencias, en el fondo del
alma, porque del corazón es de
donde salen los malos pensamientos,
los homicidios, los adulterios, las



fornicaciones, los hurtos, los falsos
testimonios, las blasfemias.

Lucha, compromiso de amor y de
justicia

Pero este lenguaje, ¿no resulta ya
anticuado? ¿Acaso no ha sido
sustituido por un idioma de ocasión,
de claudicaciones personales
encubiertas con un ropaje
pseudocientífico? ¿No existe un
acuerdo tácito en que los bienes
reales son: el dinero que todo lo
compra, el poderío temporal, la
astucia para quedar siempre arriba,
la sabiduría humana que se
autodefine adulta, que piensa haber
superado lo sacro?

No soy, ni he sido nunca pesimista,
porque la fe me dice que Cristo ha
vencido definitivamente y nos ha
dado, como prenda de su conquista,
un mandato, que es también un
compromiso: luchar. Los cristianos
tenemos un empeño de amor, que



hemos aceptado libremente, ante la
llamada de la gracia divina: una
obligación que nos anima a pelear
con tenacidad, porque sabemos que
somos tan frágiles como los demás
hombres. Pero a la vez no podemos
olvidar que, si ponemos los medios,
seremos la sal, la luz y la levadura
del mundo: seremos el consuelo de
Dios.

Nuestro ánimo de perseverar con
tesón en este propósito de Amor es,
además, deber de justicia. Y la
materia de esta exigencia, común a
todos los fieles, se concreta en una
batalla constante. Toda la tradición
de la Iglesia ha hablado de los
cristianos como de milites Christi,
soldados de Cristo. Soldados que
llevan la serenidad a los demás,
mientras combaten continuamente
contra las personales malas
inclinaciones. A veces, por escasez de
sentido sobrenatural, por un
descreimiento práctico, no se quiere



entender nada de la vida en la tierra
como milicia. Insinúan
maliciosamente que, si nos
consideramos milites Christi, cabe el
peligro de utilizar la fe para fines
temporales de violencia, de
banderías. Ese modo de pensar es
una triste simplificación poco lógica,
que suele ir unida a la comodidad y a
la cobardía.

Nada más lejos de la fe cristiana que
el fanatismo, con el que se presentan
los extraños maridajes entre lo
profano y lo espiritual sean del signo
que sean. Ese peligro no existe, si la
lucha se entiende como Cristo nos ha
enseñado: como guerra de cada uno
consigo mismo, como esfuerzo
siempre renovado de amar más a
Dios, de desterrar el egoísmo, de
servir a todos los hombres.
Renunciar a esta contienda, con la
excusa que sea, es declararse de
antemano derrotado, aniquilado, sin



fe, con el alma caída, desparramada
en complacencias mezquinas.

Para el cristiano, el combate
espiritual delante de Dios y de todos
los hermanos en la fe, es una
necesidad, una consecuencia de su
condición. Por eso, si alguno no
lucha, está haciendo traición a
Jesucristo y a todo su cuerpo místico,
que es la Iglesia.

Lucha incesante

La guerra del cristiano es incesante,
porque en la vida interior se da un
perpetuo comenzar y recomenzar,
que impide que, con soberbia, nos
imaginemos ya perfectos. Es
inevitable que haya muchas
dificultades en nuestro camino; si no
encontrásemos obstáculos, no
seríamos criaturas de carne y hueso.
Siempre tendremos pasiones que nos
tiren para abajo, y siempre
tendremos que defendernos contra



esos delirios más o menos
vehementes.

Advertir en el cuerpo y en el alma el
aguijón de la soberbia, de la
sensualidad, de la envidia, de la
pereza, del deseo de sojuzgar a los
demás, no debería significar un
descubrimiento. Es un mal antiguo,
sistemáticamente confirmado por
nuestra personal experiencia; es el
punto de partida y el ambiente
habitual para ganar en nuestra
carrera hacia la casa del Padre, en
este íntimo deporte. Por eso enseña
San Pablo: yo voy corriendo, no como
quien corre a la ventura, no como
quien da golpes al aire, sino que
castigo mi cuerpo y lo esclavizo, no
sea que habiendo predicado a los
otros, venga yo a ser reprobado.

El cristiano no debe esperar, para
iniciar o sostener esta contienda,
manifestaciones exteriores o
sentimientos favorables. La vida



interior no es cosa de sentimientos,
sino de gracia divina y de voluntad,
de amor. Todos los discípulos fueron
capaces de seguir a Cristo en su día
de triunfo en Jerusalén, pero casi
todos le abandonaron a la hora del
oprobio de la Cruz.

Para amar de verdad es preciso ser
fuerte, leal, con el corazón
firmemente anclado en la fe, en la
esperanza y en la caridad. Sólo la
ligereza insubstancial cambia
caprichosamente el objeto de sus
amores, que no son amores sino
compensaciones egoístas. Cuando
hay amor, hay entereza: capacidad
de entrega, de sacrificio. de renuncia.
Y, en medio de la entrega, del
sacrificio y de la renuncia, con el
suplicio de la contradicción, la
felicidad y la alegría. Una alegría que
nada ni nadie podrá quitarnos.

En este torneo de amor no deben
entristecernos las caídas, ni aun las



caídas graves, si acudimos a Dios con
dolor y buen propósito en el
sacramento de la Penitencia. El
cristiano no es un maníaco
coleccionista de una hoja de servicios
inmaculada. Jesucristo Nuestro
Señor se conmueve tanto con la
inocencia y la fidelidad de Juan y,
después de la caída de Pedro, se
enternece con su arrepentimiento.
Comprende Jesús nuestra debilidad y
nos atrae hacia sí, como a través de
un plano inclinado, deseando que
sepamos insistir en el esfuerzo de
subir un poco, día a día. Nos busca,
como buscó a los dos discípulos de
Emaús, saliéndoles al encuentro;
como buscó a Tomás y le enseñó, e
hizo que las tocara con sus dedos, las
llagas abiertas en las manos y en el
costado. Jesucristo siempre está
esperando que volvamos a El,
precisamente porque conoce nuestra
debilidad.

La lucha interior



Soporta las dificultades como buen
soldado de Cristo Jesús, nos dice San
Pablo. La vida del cristiano es
milicia, guerra, una hermosísima
guerra de paz, que en nada coincide
con las empresas bélicas humanas,
porque se inspiran en la división y
muchas veces en los odios, y la
guerra de los hijos de Dios contra el
propio egoísmo, se basa en la unidad
y en el amor. Vivimos en la carne,
pero no militamos según la carne.
Porque las armas con las que
combatimos no son carnales, sino
fortaleza de Dios para destruir
fortalezas, desbaratando con ellas los
proyectos humanos, y toda altanería
que se levante contra la ciencia de
Dios. Es la escaramuza sin tregua
contra el orgullo, contra la
prepotencia que nos dispone a obrar
el mal, contra los juicios engreídos.

En este Domingo de Ramos, cuando
Nuestro Señor comienza la semana
decisiva para nuestra salvación,



dejémonos de consideraciones
superficiales, vayamos a lo central, a
lo que verdaderamente es
importante. Mirad: lo que hemos de
pretender es ir al cielo. Si no, nada
vale la pena. Para ir al cielo, es
indispensable la fidelidad a la
doctrina de Cristo. Para ser fiel, es
indispensable porfiar con constancia
en nuestra contienda contra los
obstáculos que se oponen a nuestra
eterna felicidad.

Sé que, en seguida, al hablar de
combatir, se nos pone por delante
nuestra debilidad, y prevemos las
caídas, los errores. Dios cuenta con
esto. Es inevitable que, caminando,
levantemos polvo. Somos criaturas y
estamos llenos de defectos. Yo diría
que tiene que haberlos siempre: son
la sombra que, en nuestra alma,
logra que destaquen más, por
contraste, la gracia de Dios y nuestro
intento por corresponder al favor
divino. Y ese claroscuro nos hará



humanos, humildes, comprensivos,
generosos.

No nos engañemos: en la vida
nuestra, si contamos con brío y con
victorias, deberemos contar con
decaimientos y con derrotas. Esa ha
sido siempre la peregrinación
terrena del cristiano, también la de
los que veneramos en los altares. ¿Os
acordáis de Pedro, de Agustín, de
Francisco? Nunca me han gustado
esas biografías de santos en las que,
con ingenuidad, pero también con
falta de doctrina, nos presentan las
hazañas de esos hombres como si
estuviesen confirmados en gracia
desde el seno materno. No. Las
verdaderas biografías de los héroes
cristianos son como nuestras vidas:
luchaban y ganaban, luchaban y
perdían. Y entonces, contritos,
volvían a la lucha.

No nos extrañe que seamos
derrotados con relativa frecuencia,



de ordinario y aun siempre en
materias de poca importancia, que
nos punzan como si tuvieran mucha.
Si hay amor de Dios, si hay humildad,
si hay perseverancia y tenacidad en
nuestra milicia, esas derrotas no
adquirirán demasiada importancia.
Porque vendrán las victorias, que
serán gloria a los ojos de Dios. No
existen los fracasos, si se obra con
rectitud de intención y queriendo
cumplir la voluntad de Dios,
contando siempre con su gracia y
con nuestra nada.

Pero nos acecha un potente enemigo,
que se opone a nuestro deseo de
encarnar acabadamente la doctrina
de Cristo: la soberbia, que crece
cuando no intentamos descubrir,
después de los fracasos y de las
derrotas, la mano bienhechora y
misericordiosa del Señor. Entonces el
alma se llena de penumbras —de
triste oscuridad—, se cree perdida. Y
la imaginación inventa obstáculos



que no son reales, que
desaparecerían si mirásemos sólo
con un poquito de humildad. Con la
soberbia y la imaginación, el alma se
mete a veces en tortuosos calvarios;
pero en esos calvarios no está Cristo,
porque donde está el Señor se goza
de paz y de alegría, aunque el alma
esté en carne viva y rodeada de
tinieblas.

Otro enemigo hipócrita de nuestra
santificación: el pensar que esta
batalla interior ha de dirigirse contra
obstáculos extraordinarios, contra
dragones que respiran fuego. Es otra
manifestación del orgullo. Queremos
luchar, pero estruendosamente, con
clamores de trompetas y tremolar de
estandartes.

Hemos de convencernos de que el
mayor enemigo de la roca no es el
pico o el hacha, ni el golpe de
cualquier otro instrumento, por
contundente que sea: es ese agua



menuda, que se mete, gota a gota,
entre las grietas de la peña, hasta
arruinar su estructura. El peligro
más fuerte para el cristiano es
despreciar la pelea en esas
escaramuzas, que calan poco a poco
en el alma, hasta volverla blanda,
quebradiza e indiferente, insensible
a las voces de Dios.

Oigamos al Señor, que nos dice:
quien es fiel en lo poco, también lo es
en lo mucho, y quien es injusto en lo
poco, también lo es en lo mucho. Que
es como si nos recordara: lucha cada
instante en esos detalles en
apariencia menudos, pero grandes a
mis ojos; vive con puntualidad el
cumplimiento del deber; sonríe a
quien lo necesite, aunque tú tengas el
alma dolorida; dedica, sin regateo, el
tiempo necesario a la oración; acude
en ayuda de quien te busca; practica
la justicia, ampliándola con la gracia
de la caridad.



Son éstas, y otras semejantes, las
mociones que cada día sentiremos
dentro de nosotros, como un aviso
silencioso que nos lleva a
entrenarnos en este deporte
sobrenatural del propio vencimiento.
Que la luz de Dios nos ilumine, para
percibir sus advertencias; que nos
ayude a pelear, que esté a nuestro
lado en la victoria; que no nos
abandone en la hora de la caída,
porque así nos encontraremos
siempre en condiciones de
levantarnos y de seguir
combatiendo.

No podemos detenernos. El Señor
nos pide un batallar cada vez más
rápido, cada vez más profundo, cada
vez más amplio. Estamos obligados a
superarnos, porque en esta
competición la única meta es la
llegada a la gloria del cielo. Y si no
llegásemos al cielo, nada habría
valido la pena.



Los sacramentos de la gracia de
Dios

El que desea luchar, pone los medios.
Y los medios no han cambiado en
estos veinte siglos de cristianismo:
oración, mortificación y frecuencia
de Sacramentos. Como la
mortificación es también oración —
plegaria de los sentidos—, podemos
describir esos medios con dos
palabras sólo: oración y
Sacramentos.

Quisiera que considerásemos ahora
ese manantial de gracia divina de los
Sacramentos, maravillosa
manifestación de la misericordia de
Dios. Meditemos despacio la
definición que recoge el Catecismo
de San Pío V: ciertas señales
sensibles que causan la gracia, y al
mismo tiempo la declaran, como
poniéndola delante de los ojos. Dios
Nuestro Señor es infinito, su amor es
inagotable, su clemencia y su piedad



con nosotros no admiten límites. Y,
aunque nos concede su gracia de
muchos otros modos, ha instituido
expresa y libremente —sólo El podía
hacerlo— estos siete signos eficaces,
para que de una manera estable,
sencilla y asequible a todos, los
hombres puedan hacerse partícipes
de los méritos de la Redención.

Si se abandonan los Sacramentos,
desaparece la verdadera vida
cristiana. Sin embargo, no se nos
oculta que particularmente en esta
época nuestra no faltan quienes
parece que olvidan, y que llegan a
despreciar, esta corriente redentora
de la gracia de Cristo. Es doloroso
hablar de esta llaga de la sociedad
que se llama cristiana, pero resulta
necesario, para que en nuestras
almas se afiance el deseo de acudir
con más amor y gratitud a esas
fuentes de santificación.



Deciden sin el menor escrúpulo
retardar el bautismo de los recién
nacidos, privándoles —con un grave
atentado contra la justicia y contra la
caridad— de la gracia de la fe, del
tesoro incalculable de la inhabitación
de la Trinidad Santísima en el alma,
que viene al mundo manchada por el
pecado original. Pretenden también
desvirtuar la naturaleza propia del
Sacramento de la Confirmación, en el
que la Tradición unánimemente ha
visto siempre un robustecimiento de
la vida espiritual, una efusión callada
y fecunda del Espíritu Santo, para
que, fortalecida sobrenaturalmente,
pueda el alma luchar —miles Christi,
como soldado de Cristo— en esa
batalla interior contra el egoísmo y la
concupiscencia.

Si se pierde la sensibilidad para las
cosas de Dios, difícilmente se
entenderá el Sacramento de la
Penitencia. La confesión sacramental
no es un diálogo humano, sino un



coloquio divino; es un tribunal, de
segura y divina justicia y, sobre todo,
de misericordia, con un juez
amoroso que no desea la muerte del
pecador, sino que se convierta y viva.

Verdaderamente es infinita la
ternura de Nuestro Señor. Mirad con
qué delicadeza trata a sus hijos. Ha
hecho del matrimonio un vínculo
santo, imagen de la unión de Cristo
con su Iglesia, un gran sacramento
en el que se funda la familia
cristiana, que ha de ser, con la gracia
de Dios, un ambiente de paz y de
concordia, escuela de santidad. Los
padres son cooperadores de Dios. De
ahí arranca el amable deber de
veneración, que corresponde a los
hijos. Con razón, el cuarto
mandamiento puede llamarse —lo
escribí hace tantos años— dulcísimo
precepto del decálogo. Si se vive el
matrimonio como Dios quiere,
santamente, el hogar será un rincón
de paz, luminoso y alegre.



Nuestro Padre Dios nos ha dado, con
el Orden sacerdotal, la posibilidad de
que algunos fieles, en virtud de una
nueva e inefable infusión del Espíritu
Santo, reciban un carácter indeleble
en el alma, que los configura con
Cristo Sacerdote, para actuar en
nombre de Jesucristo, Cabeza de su
Cuerpo Místico. Con este sacerdocio
ministerial, que difiere del
sacerdocio común de todos los fieles
esencialmente y no con diferencia de
grado, los ministros sagrados pueden
consagrar el Cuerpo y la Sangre de
Cristo, ofrecer a Dios el Santo
Sacrificio, perdonar los pecados en la
confesión sacramental, y ejercitar el
ministerio de adoctrinar a las gentes,
in iis quæ sunt ad Deum, en todo y
sólo lo que se refiere a Dios.

Por eso el sacerdote debe ser
exclusivamente un hombre de Dios,
rechazando el pensamiento de
querer brillar en los campos en los
que los demás cristianos no



necesitan de él. El sacerdote no es un
psicólogo, ni un sociólogo, ni un
antropólogo: es otro Cristo, Cristo
mismo, para atender a las almas de
sus hermanos. Sería triste que el
sacerdote, basándose en una ciencia
humana —que, si se dedica a su tarea
sacerdotal, cultivará sólo a nivel de
aficionado y aprendiz—, se creyera
facultado sin más para pontificar en
teología dogmática o moral. Lo único
que haría es demostrar su doble
ignorancia —en la ciencia humana y
en la ciencia teológica—, aunque un
aire superficial de sabio consiguiese
engañar a algunos lectores u oyentes
indefensos.

Es un hecho público que algunos
eclesiásticos parecen hoy dispuestos
a fabricar una nueva Iglesia,
traicionando a Cristo, cambiando los
fines espirituales —la salvación de
las almas, una por una— por fines
temporales. Si no resisten a esa
tentación, dejarán de cumplir su



sagrado ministerio, perderán la
confianza y el respeto del pueblo y
producirán una tremenda
destrucción dentro de la Iglesia,
entrometiéndose además,
indebidamente, en la libertad
política de los cristianos y de los
demás hombres, con la consiguiente
confusión —se hacen ellos mismos
peligrosos— en la convivencia civil.
El Orden Sagrado es el sacramento
del servicio sobrenatural a los
hermanos en la fe; algunos parecen
querer convertirlo en el instrumento
terreno de un nuevo despotismo.

Pero sigamos contemplando la
maravilla de los Sacramentos. En la
Unción de los enfermos, como ahora
llaman a la Extrema Unción,
asistimos a una amorosa preparación
del viaje, que terminará en la casa
del Padre. Y con la Sagrada
Eucaristía, sacramento —si podemos
expresarnos así— del derroche
divino, nos concede su gracia, y se



nos entrega Dios mismo: Jesucristo,
que está realmente presente siempre
—y no sólo durante la Santa Misa—
con su Cuerpo, con su Alma, con su
Sangre y con su Divinidad.

Pienso repetidamente en la
responsabilidad, que incumbe a los
sacerdotes, de asegurar a todos los
cristianos ese cauce divino de los
Sacramentos. La gracia de Dios viene
en socorro de cada alma; cada
criatura requiere una asistencia
concreta, personal. ¡No pueden
tratarse las almas en masa! No es
lícito ofender la dignidad humana y
la dignidad de hijo de Dios, no
acudiendo personalmente a cada uno
con la humildad del que se sabe
instrumento, para ser vehículo del
amor de Cristo: porque cada alma es
un tesoro maravilloso; cada hombre
es único, insustituible. Cada uno vale
toda la sangre de Cristo.



Hablábamos antes de lucha. Pero la
lucha exige entrenamiento, una
alimentación adecuada, una
medicina urgente en caso de
enfermedad, de contusiones, de
heridas. Los Sacramentos, medicina
principal de la Iglesia, no son
superfluos: cuando se abandonan
voluntariamente, no es posible dar
un paso en el camino del
seguimiento de Jesucristo: los
necesitamos como la respiración,
como el circular de la sangre, como
la luz, para apreciar en cualquier
instante lo que el Señor quiere de
nosotros.

La ascética del cristiano exige
fortaleza; y esa fortaleza la encuentra
en el Creador. Somos la oscuridad, y
El es clarísimo resplandor; somos la
enfermedad, y El es salud robusta;
somos la escasez, y El la infinita
riqueza; somos la debilidad, y El nos
sustenta, quia tu es, Deus, fortitudo
mea, porque siempre eres, oh Dios



mío, nuestra fortaleza. Nada hay en
esta tierra capaz de oponerse al
brotar impaciente de la Sangre
redentora de Cristo. Pero la
pequeñez humana puede velar los
ojos, de modo que no adviertan la
grandeza divina. De ahí la
responsabilidad de todos los fieles, y
especialmente de los que tienen el
oficio de dirigir —de servir—
espiritualmente al Pueblo de Dios, de
no cegar las fuentes de la gracia, de
no avergonzarse de la Cruz de Cristo.

Responsabilidad de los pastores

En la Iglesia de Dios, el tesón
constante por ser siempre más leales
a la doctrina de Cristo, es obligación
de todos. Nadie está exento. Si los
pastores no luchasen personalmente
para adquirir finura de conciencia,
respeto fiel al dogma y a la moral —
que constituyen el depósito de la fe y
el patrimonio común—, cobrarían
realidad las proféticas palabras de



Ezequiel: Hijo del hombre, profetiza
contra los pastores de Israel.
Profetiza, diciéndoles: así habla el
Señor Yavé: ¡ay de los pastores de
Israel que se apacientan a sí mismos!
¿Los pastores no son para apacentar
el rebaño? Vosotros comíais la
grosura de las ovejas, os vestíais de
su lana... No confortasteis a las
flacas, no curasteis a las enfermas,
no vendasteis a las heridas, no
redujisteis a las descarriadas, no
buscabais a las que se habían
perdido, sino que dominabais a todas
con violencia y dureza.

Son reprensiones fuertes, pero más
grave es la ofensa que se hace a Dios
cuando, habiendo recibido el
encargo de velar por el bien
espiritual de todos, se maltrata a las
almas, privándoles del agua limpia
del Bautismo, que regenera al alma;
del aceite balsámico de la
Confirmación, que la fortalece; del



tribunal que perdona, del alimento
que da la vida eterna.

¿Cuándo puede suceder esto?
Cuando se abandona esta guerra de
paz. Quien no pelea, se expone a
cualquiera de las esclavitudes, que
saben aherrojar los corazones de
carne: la esclavitud de una visión
exclusivamente humana, la
esclavitud del deseo afanoso de
poder y de prestigio temporal, la
esclavitud de la vanidad, la
esclavitud del dinero, la servidumbre
de la sensualidad...

Si alguna vez, porque Dios puede
permitir esa prueba, tropezáis con
pastores indignos de este nombre, no
os escandalicéis. Cristo ha prometido
asistencia infalible e indefectible a su
Iglesia, pero no ha garantizado la
fidelidad de los hombres que la
componen. A estos no les faltará la
gracia —abundante, generosa— si
ponen de su parte lo poco que Dios



pide: vigilar atentamente
empeñándose en quitar, con la gracia
de Dios, los obstáculos para
conseguir la santidad. Si no hay
lucha, también el que parece estar
alto puede estar muy bajo a los ojos
de Dios. Conozco tus acciones, tu
conducta; sé que tienes nombre de
viviente y estás muerto. Está atento y
consolida lo que queda de tu grey,
que está para morir, pues no he
hallado tus obras cabales en
presencia de mi Dios. Recuerda, qué
cosas has recibido y oíste, y
guárdalas y arrepiéntete.

Son exhortaciones del apóstol San
Juan, en el siglo primero, dirigidas a
quien tenía la responsabilidad de la
Iglesia en la ciudad de Sardis. Porque
el posible decaimiento del sentido de
la responsabilidad en algunos
pastores no es un fenómeno
moderno; surge ya en tiempos de los
apóstoles, en el mismo siglo en el que
había vivido en la tierra Jesucristo



Nuestro Señor. Y es que nadie está
seguro, si deja de pelear consigo
mismo. Nadie puede salvarse solo.
Todos en la Iglesia necesitamos de
esos medios concretos que nos
fortalecen: de la humildad, que nos
dispone a aceptar la ayuda y el
consejo; de las mortificaciones, que
allanan el corazón, para que en él
reine Cristo; del estudio de la
Doctrina segura de siempre, que nos
conduce a conservar en nosotros la
fe y a propagarla.

Hoy y ayer

La liturgia del Domingo de Ramos
pone en boca de los cristianos este
cántico: levantad, puertas, vuestros
dinteles; levantaos, puertas antiguas,
para que entre el Rey de la gloria. El
que se queda recluido en la
ciudadela del propio egoísmo no
descenderá al campo de batalla. Sin
embargo, si levanta las puertas de la
fortaleza y permite que entre el Rey



de la paz, saldrá con El a combatir
contra toda esa miseria que empaña
los ojos e insensibiliza la conciencia.

Levantad las puertas antiguas. Esta
exigencia de combate no es nueva en
el cristianismo. Es la verdad
perenne. Sin lucha, no se logra la
victoria; sin victoria, no se alcanza la
paz. Sin paz, la alegría humana será
sólo una alegría aparente, falsa,
estéril, que no se traduce en ayuda a
los hombres, ni en obras de caridad y
de justicia, de perdón y de
misericordia, ni en servicio de Dios.

Ahora, dentro y fuera de la Iglesia,
arriba y abajo, da la impresión de
que muchos han renunciado a la
lucha —a esa guerra personal contra
las propias claudicaciones—, para
entregarse con armas y bagaje a
servidumbres que envilecen el alma.
Ese peligro nos acechará siempre a
todos los cristianos.



Por eso, es preciso acudir
insistentemente a la Trinidad
Santísima, para que tenga compasión
de todos. Al hablar de estas cosas, me
estremece referirme a la justicia de
Dios. Acudo a su misericordia, a su
compasión, para que no mire
nuestros pecados, sino los méritos de
Cristo y los de su Santa Madre, que es
también Madre nuestra, los del
Patriarca San José que le hizo de
Padre, los de los Santos.

El cristiano puede vivir con la
seguridad de que, si desea luchar,
Dios le cogerá de su mano derecha,
como se lee en la Misa de esta fiesta.
Jesús, que entra en Jerusalén
cabalgando un pobre borrico, Rey de
paz, es el que dijo: el reino de los
cielos se alcanza a viva fuerza, y los
que la hacen son los que lo
arrebatan. Esa fuerza no se
manifiesta en violencia contra los
demás: es fortaleza para combatir las
propias debilidades y miserias,



valentía para no enmascarar las
infidelidades personales, audacia
para confesar la fe también cuando
el ambiente es contrario.

Hoy, como ayer, del cristiano se
espera heroísmo. Heroísmo en
grandes contiendas, si es preciso.
Heroísmo —y será lo normal— en las
pequeñas pendencias de cada
jornada. Cuando se pelea de
continuo, con Amor y de este modo
que parece insignificante, el Señor
está siempre al lado de sus hijos,
como pastor amoroso: Yo mismo
apacentaré mis ovejas. Yo mismo las
llevaré a la majada. Buscaré la oveja
perdida, traeré la extraviada,
vendaré a la que esté herida, curaré
a las enfermas... Habitarán en su
tierra en seguridad, y sabrán que yo
soy Yavé, cuando rompa las
coyundas de su yugo y las arranque
de las manos de los que las
esclavizaron.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/la-lucha-
interior-2/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/la-lucha-interior-2/
https://opusdei.org/es-co/article/la-lucha-interior-2/
https://opusdei.org/es-co/article/la-lucha-interior-2/

	La lucha interior

