
opusdei.org

La esperanza del
cristiano

"A mí, y deseo que a vosotros os
ocurra lo mismo, la seguridad
de sentirme –de saberme– hijo
de Dios me llena de verdadera
esperanza". San Josemaría
habla de la importancia de esta
virtud teologal. (Audio)

03/10/2013

Esperanzas terrenas y esperanza
cristiana (14:39 min)

Todo lo puedo (12:06 min)



AUDIO 1

Hace ya bastantes años, con un
convencimiento que se acrecentaba
de día en día, escribí: espéralo todo
de Jesús: tú no tienes nada, no vales
nada, no puedes nada. El obrará, si en
El te abandonas (Consideraciones
espirituales, Cuenca 1934, p. 67.). Ha
pasado el tiempo, y aquella
convicción mía se ha hecho aún más
robusta, más honda. He visto, en
muchas vidas, que la esperanza en
Dios enciende maravillosas hogueras
de amor, con un fuego que mantiene
palpitante el corazón, sin desánimos,
sin decaimientos, aunque a lo largo
del camino se sufra, y a veces se
sufra de veras.

Mientras leía el texto de la Epístola
de la Misa, me he conmovido, e
imagino que a vosotros os ha
sucedido otro tanto. Comprendía que
Dios nos ayudaba, con las palabras
del Apóstol, a contemplar el



entramado divino de las tres virtudes
teologales, que componen el
armazón sobre el que se teje la
auténtica existencia del hombre
cristiano, de la mujer cristiana.

Oíd de nuevo a San Pablo: 
justificados por la fe, mantengamos la
paz con Dios, mediante Nuestro Señor
Jesucristo, por quien, en virtud de la
fe, tenemos cabida en esta gracia, en
la que permanecemos firmes y nos
gloriamos con la esperanza de la
gloria de los hijos de Dios. Pero no
nos gloriamos solamente en esto; nos
gozamos también en las tribulaciones,
sabiendo que la tribulación ejercita la
paciencia, la paciencia sirve a la
prueba, y la prueba a la esperanza;
esperanza que no defrauda, porque la
caridad de Dios ha sido derramada en
nuestros corazones por medio del
Espíritu Santo (Rom V, 1–5.).

Aquí, en la presencia de Dios, que
nos preside desde el Sagrario –¡cómo



fortalece esta proximidad real de
Jesús!–, vamos a meditar hoy acerca
de ese suave don de Dios, la
esperanza, que colma nuestras almas
de alegría, spe gaudentes (Rom XII,
12.), gozosos, porque –si somos
fieles– nos aguarda el Amor infinito.

No olvidemos jamás que para todos –
para cada uno de nosotros, por
tanto– sólo hay dos modos de estar
en la tierra: se vive vida divina,
luchando para agradar a Dios; o se
vive vida animal, más o menos
humanamente ilustrada, cuando se
prescinde de El. Nunca he concedido
demasiado peso a los santones que
alardean de no ser creyentes: los
quiero muy de veras, como a todos
los hombres, mis hermanos; admiro
su buena voluntad, que en
determinados aspectos puede
mostrarse heroica, pero los
compadezco, porque tienen la
enorme desgracia de que les falta la



luz y el calor de Dios, y la inefable
alegría de la esperanza teologal.

Un cristiano sincero, coherente con
su fe, no actúa más que cara a Dios,
con visión sobrenatural; trabaja en
este mundo, al que ama
apasionadamente, metido en los
afanes de la tierra, con la mirada en
el Cielo. Nos lo confirma San Pablo: 
quae sursum sunt quaerite; buscad las
cosas de arriba, donde Cristo está
sentado a la diestra de Dios; saboread
las cosas del Cielo, no las de la tierra.
Porque muertos estáis ya –a lo que es
mundano, por el Bautismo–, y
vuestra vida está escondida con Cristo
en Dios (Col III, 1–3.).

Esperanzas terrenas y esperanza
cristiana

Con monótona cadencia sale de la
boca de muchos el ritornello, ya tan
manido, de que la esperanza es lo
último que se pierde; como si la
esperanza fuera un asidero para



seguir deambulando sin
complicaciones, sin inquietudes de
conciencia; o como si fuera un
expediente que permite aplazar sine
die la oportuna rectificación de la
conducta, la lucha para alcanzar
metas nobles y, sobre todo, el fin
supremo de unirnos con Dios.

Yo diría que ése es el camino para
confundir la esperanza con la
comodidad. En el fondo, no hay
ansias de conseguir un verdadero
bien, ni espiritual, ni material
legítimo; la pretensión más alta de
algunos se reduce a esquivar lo que
podría alterar la tranquilidad –
aparente– de una existencia
mediocre. Con un alma tímida,
encogida, perezosa, la criatura se
llena de sutiles egoísmos y se
conforma con que los días, los años,
transcurran sine spe nec metu, sin
aspiraciones que exijan esfuerzos,
sin las zozobras de la pelea: lo que
importa es evitar el riesgo del desaire



y de las lágrimas. ¡Qué lejos se está
de obtener algo, si se ha malogrado el
deseo de poseerlo, por temor a las
exigencias que su conquista
comporta!

No falta tampoco la actitud
superficial de quienes –incluso con
visos de afectada cultura o de
ciencia– componen con la esperanza
poesía fácil. Incapaces de enfrentarse
sinceramente con su intimidad y de
decidirse por el bien, limitan la
esperanza a una ilusión, a un
ensueño utópico, al simple consuelo
ante las congojas de una vida difícil.
La esperanza –¡falsa esperanza!– se
muda para éstos en una frívola
veleidad, que a nada conduce.

Pero si abundan los temerosos y los
frívolos, en esta tierra nuestra
muchos hombres rectos, impulsados
por un noble ideal –aunque sin
motivo sobrenatural, por
filantropía–, afrontan toda clase de



privaciones y se gastan
generosamente en servir a los otros,
en ayudarles en sus sufrimientos o
en sus dificultades. Me siento
siempre movido a respetar, e incluso
a admirar la tenacidad de quien
trabaja decididamente por un ideal
limpio. Sin embargo, considero una
obligación mía recordar que todo lo
que iniciamos aquí, si es empresa
exclusivamente nuestra, nace con el
sello de la caducidad. Meditad las
palabras de la Escritura: he
contemplado todo cuanto habían
hecho mis manos y todos los afanes
que al hacerlo tuve, y vi que todo era
vanidad y apacentarse de viento, y
que no hay provecho alguno debajo
del sol (Eccli II, 11.).

Esta precariedad no sofoca la
esperanza. Al contrario, cuando
reconocemos las pequeñeces y la
contingencia de la iniciativas
terrenas, ese trabajo se abre a la
auténtica esperanza, que eleva todo



el humano quehacer y lo convierte
en lugar de encuentro con Dios. Se
ilumina así esa tarea con una luz
perenne, que aleja las tinieblas de las
desilusiones. Pero si transformamos
los proyectos temporales en metas
absolutas, cancelando del horizonte
la morada eterna y el fin para el que
hemos sido creados –amar y alabar
al Señor, y poseerle después en el
Cielo–, los más brillantes intentos se
tornan en traiciones, e incluso en
vehículo para envilecer a las
criaturas. Recordad la sincera y
famosa exclamación de San Agustín,
que había experimentado tantas
amarguras mientras desconocía a
Dios, y buscaba fuera de El la
felicidad: ¡nos creaste, Señor, para ser
tuyos, y nuestro corazón está
inquieto, hasta que descanse en Ti! (S.
Agustín, Confessiones, 1, 1, 1 (PL 32,
661).). Quizá no exista nada más
trágico en la vida de los hombres que
los engaños padecidos por la
corrupción o por la falsificación de la



esperanza, presentada con una
perspectiva que no tiene como objeto
el Amor que sacia sin saciar.

A mí, y deseo que a vosotros os
ocurra lo mismo, la seguridad de
sentirme –de saberme– hijo de Dios
me llena de verdadera esperanza
que, por ser virtud sobrenatural, al
infundirse en las criaturas se
acomoda a nuestra naturaleza, y es
también virtud muy humana. Estoy
feliz con la certeza del Cielo que
alcanzaremos, si permanecemos
fieles hasta el final; con la dicha que
nos llegará, quoniam bonus (Ps CV,
1.), porque mi Dios es bueno y es
infinita su misericordia. Esta
convicción me incita a comprender
que sólo lo que está marcado con la
huella de Dios revela la señal
indeleble de la eternidad, y su valor
es imperecedero. Por esto, la
esperanza no me separa de las cosas
de esta tierra, sino que me acerca a
esas realidades de un modo nuevo,



cristiano, que trata de descubrir en
todo la relación de la naturaleza,
caída, con Dios Creador y con Dios
Redentor.

En qué esperar

Quizá más de uno se pregunte: los
cristianos, ¿en qué debemos
esperar?, porque el mundo nos
ofrece muchos bienes, apetecibles
para este corazón nuestro, que
reclama felicidad y persigue con
ansias el amor. Además, queremos
sembrar la paz y la alegría a manos
llenas, no nos quedamos satisfechos
con el logro de una prosperidad
personal, y procuramos que estén
contentos todos los que nos rodean.

Por desgracia, algunos, con una
visión digna pero chata, con ideales
exclusivamente caducos y fugaces,
olvidan que los anhelos del cristiano
se han de orientar hacia cumbres
más elevadas: infinitas. Nos interesa
el Amor mismo de Dios, gozarlo



plenamente, con un gozo sin fin.
Hemos comprobado, de tantas
maneras, que lo de aquí abajo pasará
para todos, cuando este mundo
acabe: y ya antes, para cada uno, con
la muerte, porque no acompañan las
riquezas ni los honores al sepulcro.
Por eso, con las alas de la esperanza,
que anima a nuestros corazones a
levantarse hasta Dios, hemos
aprendido a rezar: in te Domine
speravi, non confundar in aeternum
(Ps XXX, 2.), espero en Ti, Señor, para
que me dirijas con tus manos ahora y
en todo momento, por los siglos de
los siglos.

No nos ha creado el Señor para
construir aquí una Ciudad definitiva
(Cfr. Hebr XIII, 14.), porque este
mundo es el camino para el otro, que
es morada sin pesar (Jorge Manrique,
Coplas, V.). Sin embargo, los hijos de
Dios no debemos desentendernos de
las actividades terrenas, en las que
nos coloca Dios para santificarlas,



para impregnarlas de nuestra fe
bendita, la única que trae verdadera
paz, alegría auténtica a las almas y a
los distintos ambientes. Esta ha sido
mi predicación constante desde 1928:
urge cristianizar la sociedad; llevar a
todos los estratos de esta humanidad
nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos
empeñemos en elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesión u oficio. De esta forma,
todas las ocupaciones humanas se
iluminan con una esperanza nueva,
que trasciende el tiempo y la
caducidad de lo mundano.

Por el Bautismo, somos portadores
de la palabra de Cristo, que serena,
que enciende y aquieta las
conciencias heridas. Y para que el
Señor actúe en nosotros y por
nosotros, hemos de decirle que
estamos dispuestos a luchar cada
jornada, aunque nos veamos flojos e
inútiles, aunque percibamos el peso



inmenso de las miserias personales y
de la pobre personal debilidad.
Hemos de repetirle que confiamos en
El, en su asistencia: si es preciso,
como Abraham, contra toda
esperanza (Rom IV, 18.). Así,
trabajaremos con renovado empeño,
y enseñaremos a la gente a
reaccionar con serenidad, libres de
odios, de recelos, de ignorancias, de
incomprensiones, de pesimismos,
porque Dios todo lo puede.

Allí donde nos encontremos, nos
exhorta el Señor: ¡vela! Alimentemos
en nuestras conciencias, ante esa
petición de Dios, los deseos
esperanzados de santidad, con obras.
Dame, hijo mío, tu corazón (Prv XXIII,
26.), nos sugiere al oído. Déjate de
construir castillos con la fantasía,
decídete a abrir tu alma a Dios, pues
exclusivamente en el Señor hallarás
fundamento real para tu esperanza y
para hacer el bien a los demás.
Cuando no se lucha consigo mismo,



cuando no se rechazan
terminantemente los enemigos que
están dentro de la ciudadela interior
–el orgullo, la envidia, la
concupiscencia de la carne y de los
ojos, la autosuficiencia, la alocada
avidez de libertinaje–, cuando no
existe esa pelea interior, los más
nobles ideales se agostan como la flor
del heno, que al salir el sol ardiente, se
seca la hierba, cae la flor, y se acaba
su vistosa hermosura (Iac I, 10–11.).
Después, en el menor resquicio
brotarán el desaliento y la tristeza,
como una planta dañina e invasora.

No se conforma Jesús con un
asentimiento titubeante. Pretende,
tiene derecho a que caminemos con
entereza, sin concesiones ante las
dificultades. Exige pasos firmes,
concretos; pues, de ordinario, los
propósitos generales sirven para
poco. Esos propósitos tan poco
delineados me parecen ilusiones
falaces, que intentan acallar las



llamadas divinas que percibe el
corazón; fuegos fatuos, que no
queman ni dan calor, y que
desaparecen con la misma fugacidad
con que han surgido.

Por eso, me convenceré de que tus
intenciones para alcanzar la meta
son sinceras, si te veo marchar con
determinación. Obra el bien,
revisando tus actitudes ordinarias
ante la ocupación de cada instante;
practica la justicia, precisamente en
los ámbitos que frecuentas, aunque
te dobles por la fatiga; fomenta la
felicidad de los que te rodean,
sirviendo a los otros con alegría en el
lugar de tu trabajo, con esfuerzo para
acabarlo con la mayor perfección
posible, con tu comprensión, con tu
sonrisa, con tu actitud cristiana. Y
todo, por Dios, con el pensamiento en
su gloria, con la mirada alta,
anhelando la Patria definitiva, que
sólo ese fin merece la pena.



AUDIO 2

Todo lo puedo

Si no luchas, no me digas que
intentas identificarte más con Cristo,
conocerle, amarle. Cuando
emprendemos el camino real de
seguir a Cristo, de portarnos como
hijos de Dios, no se nos oculta lo que
nos aguarda: la Santa Cruz, que
hemos de contemplar como el punto
central donde se apoya nuestra
esperanza de unirnos al Señor.

Te anticipo que este programa no
resulta una empresa cómoda; que
vivir a la manera que señala el Señor
supone esfuerzo. Os leo la
enumeración del Apóstol, cuando
refiere sus peripecias y sus
sufrimientos por cumplir la voluntad
de Jesús: cinco veces recibí de los
judíos cuarenta azotes menos uno.
Tres veces fui azotado con varas; una
vez apedreado; tres veces naufragué;
estuve una noche y un día hundido en



alta mar. En viajes, muchas veces,
peligros de ríos, peligros de ladrones,
peligros de los de mi nación, peligros
de los gentiles, peligros en poblado,
peligros en despoblado, peligros en la
mar, peligros entre falsos hermanos;
en trabajos y miserias, en muchas
vigilias, en hambre y sed, en muchos
ayunos, en frío y desnudez. Fuera de
estos sucesos exteriores, cargan sobre
mí las ocupaciones de cada día por la
solicitud de todas las iglesias (2 Cor
XI, 24–28.).

Me gusta, en estas conversaciones
con el Señor, ceñirme a la realidad
en la que nos desenvolvemos, sin
inventarme teorías, ni soñar con
grandes renuncias, con heroicidades,
que habitualmente no se dan.
Importa que aprovechemos el
tiempo, que se nos escapa de las
manos y que, con criterio cristiano,
es más que oro, porque representa
un anticipo de la gloria que se nos
concederá después.



Lógicamente, en nuestra jornada no
toparemos con tales ni con tantas
contradicciones como se cruzaron en
la vida de Saulo. Nosotros
descubriremos la bajeza de nuestro
egoísmo, los zarpazos de la
sensualidad, los manotazos de un
orgullo inútil y ridículo, y muchas
otras claudicaciones: tantas, tantas
flaquezas. ¿Descorazonarse? No. Con
San Pablo, repitamos al Señor: siento
satisfacción en mis enfermedades, en
los ultrajes, en las necesidades, en las
persecuciones, en las angustias por
amor de Cristo; pues cuando estoy
débil, entonces soy más fuerte (2 Cor
XII, 10.).

A veces, cuando todo nos sale al
revés de como imaginábamos, nos
viene espontáneamente a la boca:
¡Señor, que se me hunde todo, todo,
todo...! Ha llegado la hora de
rectificar: yo, contigo, avanzaré
seguro, porque Tú eres la misma



fortaleza: quia tu es, Deus, fortitudo
mea (Ps XLII,2.).

Te he rogado que, en medio de las
ocupaciones, procures alzar tus ojos
al Cielo perseverantemente, porque
la esperanza nos impulsa a
agarrarnos a esa mano fuerte que
Dios nos tiende sin cesar, con el fin
de que no perdamos el punto de mira
sobrenatural; también cuando las
pasiones se levantan y nos acometen
para aherrojarnos en el reducto
mezquino de nuestro yo, o cuando –
con vanidad pueril– nos sentimos el
centro del universo. Yo vivo
persuadido de que, sin mirar hacia
arriba, sin Jesús, jamás lograré nada;
y sé que mi fortaleza, para vencerme
y para vencer, nace de repetir aquel
grito: todo lo puedo en Aquel que me
conforta (Phil IV, 13.), que recoge la
promesa segura de Dios de no
abandonar a sus hijos, si sus hijos no
le abandonan.



La miseria y el perdón

Tanto se ha acercado el Señor a las
criaturas, que todos guardamos en el
corazón hambres de altura, ansias de
subir muy alto, de hacer el bien. Si
remuevo en ti ahora esas
aspiraciones, es porque quiero que te
convenzas de la seguridad que El ha
puesto en tu alma: si le dejas obrar,
servirás –donde estás– como
instrumento útil, con una eficacia
insospechada. Para que no te apartes
por cobardía de esa confianza que
Dios deposita en ti, evita la
presunción de menospreciar
ingenuamente las dificultades que
aparecerán en tu camino de
cristiano.

No hemos de extrañarnos.
Arrastramos en nosotros mismos –
consecuencia de la naturaleza caída–
un principio de oposición, de
resistencia a la gracia: son las
heridas del pecado de origen,



enconadas por nuestros pecados
personales. Por tanto, hemos de
emprender esas ascensiones, esas
tareas divinas y humanas –las de
cada día–, que siempre desembocan
en el Amor de Dios, con humildad,
con corazón contrito, fiados en la
asistencia divina, y dedicando
nuestros mejores esfuerzos como si
todo dependiera de uno mismo.

Mientras peleamos –una pelea que
durará hasta la muerte–, no excluyas
la posibilidad de que se alcen,
violentos, los enemigos de fuera y de
dentro. Y por si fuera poco ese lastre,
en ocasiones se agolparán en tu
mente los errores cometidos, quizá
abundantes. Te lo digo en nombre de
Dios: no desesperes. Cuando eso
suceda –que no debe forzosamente
suceder; ni será lo habitual–,
convierte esa ocasión en un motivo
de unirte más con el Señor; porque
El, que te ha escogido como hijo, no
te abandonará. Permite la prueba,



para que ames más y descubras con
más claridad su continua protección,
su Amor.

Insisto, ten ánimos, porque Cristo,
que nos perdonó en la Cruz, sigue
ofreciendo su perdón en el
Sacramento de la Penitencia, y
siempre tenemos por abogado ante el
Padre a Jesucristo, el Justo. El mismo
es la víctima de propiciación por
nuestros pecados: y no tan sólo por
los nuestros, sino también por los de
todo el mundo (1 Ioh II, 1–2.), para
que alcancemos la Victoria.

¡Adelante, pase lo que pase! Bien
cogido del brazo del Señor, considera
que Dios no pierde batallas. Si te
alejas de El por cualquier motivo,
reacciona con la humildad de
comenzar y recomenzar; de hacer de
hijo pródigo todas las jornadas,
incluso repetidamente en las
veinticuatro horas del día; de ajustar
tu corazón contrito en la Confesión,



verdadero milagro del Amor de Dios.
En este Sacramento maravilloso, el
Señor limpia tu alma y te inunda de
alegría y de fuerza para no desmayar
en tu pelea, y para retornar sin
cansancio a Dios, aun cuando todo te
parezca oscuro. Además, la Madre de
Dios, que es también Madre nuestra,
te protege con su solicitud maternal,
y te afianza en tus pisadas.

Dios no se cansa de perdonar

Advierte la Escritura Santa que hasta 
el justo cae siete veces (Prv XXIV, 16.).
Siempre que he leído estas palabras,
se ha estremecido mi alma con una
fuerte sacudida de amor y de dolor.
Una vez más viene el Señor a nuestro
encuentro, con esa advertencia
divina, para hablarnos de su
misericordia, de su ternura, de su
clemencia, que nunca se acaban.
Estad seguros: Dios no quiere
nuestras miserias, pero no las
desconoce, y cuenta precisamente



con esas debilidades para que nos
hagamos santos.

Una sacudida de amor, os decía. Miro
mi vida y, con sinceridad, veo que no
soy nada, que no valgo nada, que no
tengo nada, que no puedo nada; más:
¡que soy la nada!, pero El es el todo y,
al mismo tiempo, es mío, y yo soy
suyo, porque no me rechaza, porque
se ha entregado por mí. ¿Habéis
contemplado amor más grande?

Y una sacudida de dolor, pues repaso
mi conducta, y me asombro ante el
cúmulo de mis negligencias. Me
basta examinar las pocas horas que
llevo de pie en este día, para
descubrir tanta falta de amor, de
correspondencia fiel. Me apena de
veras este comportamiento mío, pero
no me quita la paz. Me postro ante
Dios, y le expongo con claridad mi
situación. Enseguida recibo la
seguridad de su asistencia, y escucho
en el fondo de mi corazón que El me



repite despacio: meus es tu! (Is XLIII,
1.); sabía –y sé– cómo eres, ¡adelante!

No puede ser de otra manera. Si
acudimos continuamente a ponernos
en la presencia del Señor, se
acrecentará nuestra confianza, al
comprobar que su Amor y su
llamada permanecen actuales: Dios
no se cansa de amarnos. La
esperanza nos demuestra que, sin El,
no logramos realizar ni el más
pequeño deber; y con El, con su
gracia, cicatrizarán nuestras heridas;
nos revestiremos con su fortaleza
para resistir a los ataques del
enemigo, y mejoraremos. En
resumen: la conciencia de que
estamos hechos de barro de botijo
nos ha de servir, sobre todo, para
afirmar nuestra esperanza en Cristo
Jesús.

Mezclaos con frecuencia entre los
personajes del Nuevo Testamento.
Saboread aquellas escenas



conmovedoras en las que el Maestro
actúa con gestos divinos y humanos,
o relata con giros humanos y divinos
la historia sublime del perdón, la de
su Amor ininterrumpido por sus
hijos. Esos trasuntos del Cielo se
renuevan también ahora, en la
perenne actualidad del Evangelio: se
palpa, se nota, cabe afirmar que se
toca con las manos la protección
divina; un amparo que gana en vigor,
cuando vamos adelante a pesar de
los traspiés, cuando comenzamos y
recomenzamos, que esto es la vida
interior, vivida con la esperanza en
Dios.

Sin este afán de superar los
obstáculos de dentro y de fuera, no
se nos concederá el premio. Ningún
atleta será premiado, si no luchare de
veras (2 Tim II, 5.), y no sería
auténtico el combate, si faltara el
adversario con quien pelear. Por lo
tanto, si no hay adversario, no habrá
corona; pues no puede haber vencedor



allá donde no hay vencido (S.
Gregorio Niseno, De perfecta
christiani forma (PG 46, 286).).

Lejos de desalentarnos, las
contrariedades han de ser un acicate
para crecer como cristianos: en esa
pelea nos santificamos, y nuestra
labor apostólica adquiere mayor
eficacia. Al meditar esos momentos
en los que Jesucristo –en el Huerto de
los Olivos y, más tarde, en el
abandono y el ludibrio de la Cruz–
acepta y ama la Voluntad del Padre,
mientras siente el peso gigante de la
Pasión, hemos de persuadirnos de
que para imitar a Cristo, para ser
buenos discípulos suyos, es preciso
que abracemos su consejo: si alguno
quiere venir en pos de mí, niéguese a
si mismo, tome su cruz, y me siga (Mt
XVI, 24.). Por esto, me gusta pedir a
Jesús, para mí: Señor, ¡ningún día sin
cruz! Así, con la gracia divina, se
reforzará nuestro carácter, y
serviremos de apoyo a nuestro Dios,



por encima de nuestras miserias
personales.

Compréndelo: si, al clavar un clavo
en la pared, no encontrases
resistencia, ¿qué podrías colgar allí?
Si no nos robustecemos, con el
auxilio divino, por medio del
sacrificio, no alcanzaremos la
condición de instrumentos del Señor.
En cambio, si nos decidimos a
aprovechar con alegría las
contrariedades, por amor de Dios, no
nos costará ante lo difícil y lo
desagradable, ante lo duro y lo
incómodo, exclamar con los
Apóstoles Santiago y Juan: ¡podemos!
(Mc X, 39.).

(Homilía pronunciada el 8–VI–1968,
sábado de Témporas de Pentecostés.)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-co/article/la-esperanza-del-cristiano-2/


opusdei.org/es-co/article/la-esperanza-
del-cristiano-2/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/la-esperanza-del-cristiano-2/
https://opusdei.org/es-co/article/la-esperanza-del-cristiano-2/

	La esperanza del cristiano

