opusdei.org

La conversion de los
hijos de Dios

San Josemaria pronuncio esta
homilia en la Cuaresma del afo
1952. Fue publicada en “Es
Cristo que pasa”.

25/02/2025

Hemos entrado en el tiempo de
Cuaresma: tiempo de penitencia, de
purificacion, de conversion. No es
tarea facil. El cristianismo no es
camino comodo: no basta estar en la
Iglesia y dejar que pasen los afios. En
la vida nuestra, en la vida de los
cristianos, la conversion primera —



ese momento unico, que cada uno
recuerda, en el que se advierte
claramente todo lo que el Sefior nos
pide- es importante; pero mas
importantes aun, y mas dificiles, son
las sucesivas conversiones. Y para
facilitar la labor de la gracia divina
con estas conversiones sucesivas,
hace falta mantener el alma joven,
invocar al Sefnor, saber oir, haber
descubierto lo que va mal, pedir
perdon.

Invocabit me et ego exaudiam eum,
leemos en la liturgia de este domingo
(Ps XC, 15 (Introito de la misa).): si
acudis a mi, yo os escucharé, dice el
Sefior. Considerad esta maravilla del
cuidado de Dios con nosotros,
dispuesto siempre a oirnos,
pendiente en cada momento de la
palabra del hombre. En todo tiempo
—pero de un modo especial ahora,
porque nuestro corazon esta bien
dispuesto, decidido a purificarse-, Fl
nos oye, y no desatendera lo que pide



un corazon contrito y humillado (Ps L,
19.).

Nos oye el Sefior, para intervenir,
para meterse en nuestra vida, para
librarnos del mal y llenarnos de bien:
eripiam eum et glorificabo eum (Ps
XC, 15 (Introito de la misa).), lo
libraré y lo glorificaré, dice del
hombre. Esperanza de gloria, por
tanto: ya tenemos aqui, como otras
veces, el comienzo de ese
movimiento intimo, que es la vida
espiritual. La esperanza de esa
glorificacion acentua nuestra fe y
estimula nuestra caridad. De este
modo, las tres virtudes teologales,
virtudes divinas, que nos asemejan a
nuestro Padre Dios, se han puesto en
movimiento.

¢Qué mejor manera de comenzar la
Cuaresma? Renovamos la fe, la
esperanza, la caridad. Esta es la
fuente del espiritu de penitencia, del
deseo de purificacion. La Cuaresma



no es solo una ocasion para
intensificar nuestras practicas
externas de mortificacion: si
pensasemos que es solo eso, se nos
escaparia su hondo sentido en la vida
cristiana, porque esos actos externos
son -repito- fruto de la fe, de la
esperanza y del amor.

Arriesgada seguridad del cristiano

Qui habitat in adiutorio Altissimi, in
protectione Dei coeli commorabitur
(Ps XC, 1 (Introito de la misa).),
habitar bajo la proteccion de Dios,
vivir con Dios: ésta es la arriesgada
seguridad del cristiano. Hay que
estar persuadidos de que Dios nos
oye, de que esta pendiente de
nosotros: asi se llenara de paz
nuestro corazon. Pero vivir con Dios
es indudablemente correr un riesgo,
porque el Sefior no se contenta
compartiendo: 1o quiere todo. Y
acercarse un poco mas a El quiere
decir estar dispuesto a una nueva



conversion, a una nueva
rectificacion, a escuchar mas
atentamente sus inspiraciones, los
santos deseos que hace brotar en
nuestra alma, y a ponerlos por obra.

Desde nuestra primera decision
consciente de vivir con integridad la
doctrina de Cristo, es seguro que
hemos avanzado mucho por el
camino de la fidelidad a su Palabra.
Sin embargo, ¢no es verdad que
quedan aun tantas cosas por hacer?,
¢no es verdad que queda, sobre todo,
tanta soberbia? Hace falta, sin duda,
una nueva mudanza, una lealtad mas
plena, una humildad mas profunda,
de modo que, disminuyendo nuestro
egoismo, crezca Cristo en nosotros,
ya que illum oportet crescere, me
autem minui (Ioh III, 30.), hace falta
que El crezca y que yo disminuya.

No es posible quedarse inmdviles. Es
necesario ir adelante hacia la meta
que San Pablo sefialaba: no soy yo el



que vivo, sino que Cristo vive en mi
(Gal II, 20.). La ambicion es alta y
nobilisima: la identificacion con
Cristo, la santidad. Pero no hay otro
camino, si se desea ser coherente con
la vida divina que, por el Bautismo,
Dios ha hecho nacer en nuestras
almas. El avance es progreso en
santidad; el retroceso es negarse al
desarrollo normal de la vida
cristiana. Porque el fuego del amor
de Dios necesita ser alimentado,
crecer cada dia, arraigandose en el
alma; y el fuego se mantiene vivo
quemando cosas nuevas. Por eso, si
no se hace mas grande, va camino de
extinguirse.

Recordad las palabras de San
Agustin: Si dijeses basta, estds
perdido. Ve siempre a mds, camina
siempre, progresa siempre. No
permanezcas en el mismo sitio, no
retrocedas, no te desvies (S. Agustin,
Sermo 169, 15 (PL 38, 926).).



La Cuaresma ahora nos pone delante
de estas preguntas fundamentales:
¢avanzo en mi fidelidad a Cristo?,
cen deseos de santidad?, sen
generosidad apostodlica en mi vida
diaria, en mi trabajo ordinario entre
mis compaiieros de profesion?

Cada uno, sin ruido de palabras, que
conteste a esas preguntas, y vera
cOomo es necesaria una nueva
transformacion, para que Cristo viva
en nosotros, para que su imagen se
refleje limpiamente en nuestra
conducta.

Si alguno quiere venir en pos de mi,
niéguese a st mismo, tome su cruz
cada dia y sigame (Lc IX, 23.). Nos lo
dice Cristo otra vez a nosotros, como
al oido, intimamente: la Cruz cada
dia. No solo —escribe San Jeronimo-—
en el tiempo de la persecucion, o
cuando se presenta la posibilidad del
martirio, sino en toda situacion, en
toda obra, en todo pensamiento, en



toda palabra, neguemos aquello que
antes éramos y confesemos lo que
ahora somos, puesto que hemos
renacido en Cristo (S. Jeronimo,
Epistula 121, 3 (PL 22, 1013).).

Esas consideraciones no son en
realidad mas que el eco de aquellas
otras del Apdstol: verdad es que en
otro tiempo no erais sino tinieblas,
pero ahora sois luz en el Sefior; y asi,
proceded como hijos de la luz. El fruto
de la luz consiste en caminar con toda
bondad y justicia y verdad: buscando
lo que es agradable a Dios (Eph'V, 8-
10.).

La conversion es cosa de un instante;
la santificacion es tarea para toda la
vida. La semilla divina de la caridad,
que Dios ha puesto en nuestras
almas, aspira a crecer, a
manifestarse en obras, a dar frutos
que respondan en cada momento a lo
que es agradable al Sefior. Es
indispensable por eso estar



dispuestos a recomenzar, a
reencontrar —en las nuevas
situaciones de nuestra vida-la luz, el
impulso de la primera conversion. Y
ésta es la razon por la que hemos de
prepararnos con un examen hondo,
pidiendo ayuda al Sefior, para que
podamos conocerle mejor y nos
conozcamos mejor a nosotros
mismos. No hay otro camino, si
hemos de convertirnos de nuevo.

El tiempo oportuno

Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis (2 Cor VI, 1 (Epistola de
la misa).), os exhortamos a no recibir
en vano la gracia de Dios. Porque la
gracia divina podra llenar nuestras
almas en esta Cuaresma, siempre que
no cerremos las puertas del corazon.
Hemos de tener estas buenas
disposiciones, el deseo de
transformarnos de verdad, de no
jugar con la gracia del Sefior.



No me gusta hablar de temor, porque
lo que mueve al cristiano es la
Caridad de Dios, que se nos ha
manifestado en Cristo y que nos
ensefia a amar a todos los hombres y
a la creacion entera; pero si debemos
hablar de responsabilidad, de
seriedad. No querdis engafiaros a
vosotros mismos: de Dios nadie se
burla (Gal VI, 7.)n nos advierte el
mismo Apostol.

Hay que decidirse. No es licito vivir
manteniendo encendidas esas dos
velas que, segun el dicho popular,
todo hombre se procura: una a San
Miguel y otra al diablo. Hay que
apagar la vela del diablo. Hemos de
consumir nuestra vida haciendo que
arda toda entera al servicio del
Sefior. Si nuestro afan de santidad es
sincero, si tenemos la docilidad de
ponernos en las manos de Dios, todo
ira bien. Porque El estd siempre
dispuesto a darnos su graciay,
especialmente en este tiempo, la



gracia para una nueva conversion,
para una mejora de nuestra vida de
cristianos.

No podemos considerar esta
Cuaresma como una época mas,
repeticion ciclica del tiempo
liturgico. Este momento es unico; es
una ayuda divina que hay que
acoger. Jesus pasa a nuestro lado y
espera de nosotros -hoy, ahora— una
gran mudanza.

Ecce nunc tempus acceptabile, ecce
nunc dies salutis (2 Cor VI, 2 (Epistola
de la Misa).): éste es el tiempo
oportuno, que puede ser el dia de la
salvacion. Otra vez se oyen los
silbidos del buen Pastor, con esa
llamada carifiosa: ego vocavi te
nomine tuo (Is XLIII, 1.). Nos llama a
cada uno por nuestro nombre, con el
apelativo familiar con el que nos
llaman las personas que nos quieren.
La ternura de Jesus, por nosotros, no
cabe en palabras.



Considerad conmigo esta maravilla
del amor de Dios: el Sefior que sale al
encuentro, que espera, que se coloca
a la vera del camino, para que no
tengamos mas remedio que verle. Y
nos llama personalmente,
hablandonos de nuestras cosas, que
son también las suyas, moviendo
nuestra conciencia a la compuncion,
abriéndola a la generosidad,
imprimiendo en nuestras almas la
ilusion de ser fieles, de podernos
llamar su discipulos. Basta percibir
esas Intimas palabras de la gracia,
que son como un reproche tantas
veces afectuoso, para que nos demos
cuenta de que no nos ha olvidado en
todo el tiempo en el que, por nuestra
culpa, no lo hemos visto. Cristo nos
quiere con el carifio inagotable que
cabe en su Corazon de Dios.

Mirad como insiste: te of en el tiempo
oportuno, te ayudé en el dia de la
salvacion (2 Cor VI, 2 (Epistola de la
misa).). Puesto que El te promete la



gloria, el amor suyo, y te la da
oportunamente, y te llama, tu, ;qué
le vas a dar al Sefior?, ;como
responderds, como respondereé
también yo, a ese amor de Jesus que
pasa?

Ecce nunc dies salutis, aqui esta
frente a nosotros, este dia de
salvacion. La llamada del buen
Pastor llega hasta nosotros: ego
vocavi te nomine tuo, te he llamado a
ti, por tu nombre. Hay que contestar
—amor con amor que paga- diciendo:
ecce ego quia vocasti me (1 Reg 111, 9.),
me has llamado y aqui estoy. Estoy
decidido a que no pase este tiempo
de Cuaresma como pasa el agua
sobre las piedras, sin dejar rastro. Me
dejaré empapar, transformar; me
convertiré, me dirigiré de nuevo al
Sefior, queriéndole como Fl desea ser
querido.

Amarads al Sefior Dios tuyo con todo
tu corazon, y con toda tu alma, y con



toda tu mente (Mt XXII, 37.). ;Qué
queda de tu corazon, comenta San
Agustin, para que puedas amarte a ti
mismo?, ;qué queda de tu alma, qué
de tu mente? "Ex toto", dice. "Totum
exigit te, qui fecit te" (Sermo 34, 4, 7
(PL 38, 212).); quien te hizo exige
todo de ti.

Después de esta protesta de amor,
hay que comportarse como
amadores de Dios. In omnibus
exhibeamus nosmetipsos sicut Dei
ministros (2 Cor VI, 4 (Epistola de la
Misa).), comportémonos en todas las
cosas como servidores del Sefior. Si
te das como Fl quiere, la accion de la
gracia se manifestara en tu conducta
profesional, en el trabajo, en el
empefio para hacer a lo divino las
cosas humanas, grandes o pequeiias,
porque por el Amor todas adquieren
una nueva dimension.

Pero en esta Cuaresma no podemos
olvidar que querer ser servidores de



Dios no es facil. Sigamos con el texto
de San Pablo, que recoge la Epistola
de la Misa de este domingo, para
recordar las dificultades: Como
servidores de Dios —escribe el
Apostol-, con mucha paciencia en
medio de tribulaciones, de
necesidades, de angustias, de azotes,
de carceles, de sediciones, de trabajos,
de vigilias, de ayunos; con pureza, con
doctrina, con longanimidad, con
mansedumbre, con Espiritu Santo, con
caridad sincera, con palabras de
verdad, con fortaleza de Dios (2 Cor
VI, 4-7.).

En los momentos mas dispares de la
vida, en todas las situaciones, hemos
de comportarnos como servidores de
Dios, sabiendo que el Sefior esta con
nosotros, que somos hijos suyos. Hay
que ser conscientes de esa raiz
divina, que esta injertada en nuestra
vida, y actuar en consecuencia.



Estas palabras del Apostol deben
llenaros de alegria, porque son como
una canonizacion de vuestra
vocacion de cristianos corrientes,
que vivis en medio del mundo,
compartiendo con los demas
hombres, vuestros iguales, afanes,
trabajos y alegrias. Todo eso es
camino divino. Lo que os pide el
Sefior es que, en todo momento,
obréis como hijos y servidores suyos.

Pero esas circunstancias ordinarias
de la vida seran camino divino, si de
verdad nos convertimos, si nos
entregamos. Porque San Pablo habla
un lenguaje duro. Promete al
cristiano una vida dificil, arriesgada,
en perpetua tension. jComo ha sido
desfigurado el cristianismo, cuando
ha querido hacerse de él una via
comoda! Pero también es una
desfiguracion de la verdad pensar
que esa vida honda y seria, que
conoce vivamente todos los
obstaculos de la existencia humana,



sea una vida de angustia, de opresion
o de temor.

El cristiano es realista, con un
realismo sobrenatural y humano,
que advierte todos los matices de la
vida: el dolor y la alegria, el
sufrimiento propio y el ajeno, la
certeza y la perplejidad, la
generosidad y la tendencia al
egoismo. El cristiano conoce todo y
se enfrenta con todo, lleno de
entereza humana y de la fortaleza
que recibe de Dios.

Las tentaciones de Cristo

La Cuaresma conmemora los
cuarenta dias que paso Jesus en el
desierto, como preparacion de esos
afos de predicacion, que culminan
en la Cruz y en la gloria de la Pascua.
Cuarenta dias de oracion y de
penitencia. Al terminar, tuvo lugar la
escena que la liturgia de hoy ofrece a
nuestra consideracion, recogiéndola
en el Evangelio de la Misa: las



tentaciones de Cristo (Cfr. Mt 1V, 1-
11.).

Una escena llena de misterio, que el
hombre pretende en vano entender -
Dios que se somete a la tentacion,
que deja hacer al Maligno-, pero que
puede ser meditada, pidiendo al
Sefior que nos haga saber la
ensefianza que contiene.

Jesucristo tentado. La tradicion
ilustra esta escena considerando que
Nuestro Sefior, para darnos ejemplo
en todo, quiso también sufrir la
tentacion. Asi es, porque Cristo fue
perfecto Hombre, igual a nosotros,
salvo en el pecado (Cfr. Heb IV, 15.).
Después de cuarenta dias de ayuno,
con el solo alimento —quiza- de
yerbas y de raices y de un poco de
agua, Jesus siente hambre: hambre
de verdad, como la de cualquier
criatura. Y cuando el diablo le
propone que convierta en pan las
piedras, Nuestro Sefior no solo



rechaza el alimento que su cuerpo
pedia, sino que aleja de si una
incitacion mayor: la de usar del
poder divino para remediar, si
podemos hablar asi, un problema
personal.

Lo habréis notado a lo largo de los
Evangelios: Jesus no hace milagros
en beneficio propio. Convierte el
agua en vino, para los esposos de
Cana (Cfr. Ioh II, 1-11.); multiplica los
panes y los peces, para dar de comer
a una multitud hambrienta (Cfr. Mc
VI, 33-46.). Pero El se gana el pan,
durante largos afios, con su propio
trabajo. Y, mas tarde, durante el
tiempo de su peregrinar por tierras
de Israel, vive con la ayuda de
aquellos que le siguen (Cfr. Mt XXVII,
55.).

Relata San Juan que, después de una
larga caminata, al llegar Jesus al pozo
de Sicar, hace que sus discipulos
vayan al pueblo a comprar comida; y



viendo acercarse a la samaritana, le
pide agua, porque El no tenia con
qué obtenerla (Cfr. Ioh IV, 4 ss.). Su
cuerpo fatigado por el largo caminar
experimenta el cansancio, y otras
veces, para reponer las fuerzas,
acude al suefio (Cfr. Lc VIII, 23.).
Generosidad del Sefior que se ha
humillado, que ha aceptado en pleno
la condicion humana, que no se sirve
de su poder de Dios para huir de las
dificultades o del esfuerzo. Que nos
ensefia a ser recios, a amar el
trabajo, a apreciar la nobleza
humana y divina de saborear las
consecuencias del entregamiento.

En la segunda tentacion, cuando el
diablo le propone que se arroje desde
lo alto del Templo, rechaza Jesus de
nuevo ese querer servirse de su
poder divino. Cristo no busca la
vanagloria, el aparato, la comedia
humana que intenta utilizar a Dios
como telon de fondo de la propia
excelencia. Jesucristo quiere cumplir



la voluntad del Padre sin adelantar
los tiempos ni anticipar la hora de los
milagros, sino recorriendo paso a
paso el duro sendero de los hombres,
el amable camino de la Cruz.

Algo muy parecido vemos en la
tercera tentacion: se le ofrecen
reinos, poder, gloria. E1 demonio
pretende extender, a ambiciones
humanas, esa actitud que debe
reservarse solo a Dios: promete una
vida facil a quien se postra ante él,
ante los idolos. Nuestro Sefor
reconduce la adoracién a su unico y
verdadero fin, Dios, y reafirma su
voluntad de servir: apartate Satanas;
porque esta escrito: adoraras al Sefior
Dios tuyo, y a El solo servirds (Mt 1V,
10.).

Aprendamos de esta actitud de Jesus.
En su vida en la tierra, no ha querido
ni siquiera la gloria que le
pertenecia, porque teniendo derecho
a ser tratado como Dios, ha asumido



la forma de siervo, de esclavo (Cfr.
Phil II, 6-7.). El cristiano sabe asi que
es para Dios toda la gloria; y que no
puede utilizar como instrumento de
intereses y de ambiciones humanas
la sublimidad y la grandeza del
Evangelio.

Aprendamos de Jesus. Su actitud, al
oponerse a toda gloria humana, esta
en perfecta correlacion con la
grandeza de una mision unica: la del
Hijo amadisimo de Dios, que se
encarna para salvar a los hombres.
Una mision que el carifio del Padre
ha rodeado de una solicitud colmada
de ternura: Filius meus es tu, ego
hodie genui te. Postula a me et dabo
tibi gentes hereditatem tuam (Ps 11,
7.): Ta eres mi hijo, yo te he
engendrado hoy. Pide, y te daré las
gentes como heredad.

El cristiano que —-siguiendo a Cristo-
vive en esa actitud de completa
adoracion del Padre, recibe también



del Sefior palabras de amorosa
solicitud: Porque espera en mi, lo
libraré; lo protegeré, porque conoce
mi nombre (Ps XC, 14 (Tracto de la
Misa).).

Jesus ha dicho que no al demonio, al
principe de las tinieblas. Y en
seguida se manifiesta la luz. Con eso
le dejo el diablo; y he aqui que se
acercaron los angeles y le servian (Mt
IV, 11.). Jesus ha soportado la prueba.
Una prueba real, porque, comenta
San Ambrosio, no obré como Dios
usando de su poder (;de qué,
entonces, nos hubiera aprovechado su
ejemplo?), sino que, como hombre, se
sirvio de los auxilios que tiene en
comtn con nosotros (S. Ambrosio,
Expositio Evangelii secundum Lucam,
1, 4, 20 (PL 15, 1525).).

El demonio, con intencion torcida, ha
citado el Antiguo Testamento: Dios
mandara a sus angeles, para que
protejan al justo en todos sus caminos



(Ps XC, 11 (Tracto de la Misa).). Pero
Jesus, rehusando tentar a su Padre,
devuelve a ese pasaje biblico su
verdadero sentido. Y, como premio a
su fidelidad, cuando llega la hora, se
presentan los mensajeros de Dios
Padre para servirle.

Vale la pena considerar este modo,
que Satands ha utilizado con
Jesucristo Sefior Nuestro: argumenta
con textos de los libros sagrados,
torciendo, desfigurando de modo
blasfemo su sentido. Jesus no se deja
engarar: bien conoce el Verbo hecho
carne la Palabra divina, escrita para
salvacion de los hombres, y no para
confusion y condena. Quien esta
unido a Jesucristo por el Amor,
podemos concluir, no se dejara
nunca engafiar por un manejo
fraudulento de la Escritura Santa,
porque sabe que es tipica obra del
diablo tratar de confundir la
conciencia cristiana, discurriendo
dolosamente con los mismos



términos empleados por la eterna
Sabiduria, intentando hacer —de la
luz- tinieblas.

Contemplemos un poco esta
intervencion de los angeles en la vida
de Jesus, porque asi entenderemos
mejor su papel -la mision angélica—
en toda vida humana. La tradicion
cristiana describe a los Angeles
Custodios como a unos grandes
amigos, puestos por Dios al lado de
cada hombre, para que le
acompafien en sus caminos. Y por
€S0 nos invita a tratarlos, a acudir a
ellos.

La Iglesia, al hacernos meditar estos
pasajes de la vida de Cristo, nos
recuerda que, en el tiempo de
Cuaresma, en el que nos
reconocemos pecadores, llenos de
miserias, necesitados de purificacion,
también cabe la alegria. Porque la
Cuaresma es simultaneamente
tiempo de fortaleza y de gozo: hemos



de llenarnos de aliento ya que la
gracia del Sefior no nos faltara,
porque Dios estard a nuestro lado y
enviara a sus Angeles, para que sean
nuestros comparieros de viaje,
nuestros prudentes consejeros a lo
largo del camino, nuestros
colaboradores en todas nuestras
empresas. In manibus portabunt te,
ne forte offendas ad lapidem pedem
tuum (Ps XC, 12 (Tracto de la Misa).),
sigue el salmo: los Angeles te
llevaran con sus manos, para que tu
pie no tropiece en piedra alguna.

Hay que saber tratar a los Angeles.
Acudir a ellos ahora, decir a tu Angel
Custodio que esas aguas
sobrenaturales de la Cuaresma no
han resbalado sobre tu alma, sino
que han penetrado hasta lo hondo,
porque tienes el corazon contrito.
Pideles que lleven al Sefior esa buena
voluntad, que la gracia ha hecho
germinar de nuestra miseria, como
un lirio nacido en el estercolero.



Sancti Angeli, Custodes nostri:
defendite nos in proelio, ut non
pereamus in tremendo iudicio (De una
oracion dirigida a San Miguel, en las
fiestas liturgicas que le dedica el
Misal romano.). Santos Angeles
Custodios: defendednos en la batalla,
para que no perezcamos en el
tremendo juicio.

Filiacion divina

¢Como se explica esa oracion
confiada, ese saber que no
pereceremos en la batalla? Es un
convencimiento que arranca de una
realidad que nunca me cansaré de
admirar: nuestra filiacion divina. El
Sefior que, en esta Cuaresma, pide
que nos convirtamos no es un
Dominador tirdnico, ni un Juez rigido
e implacable: es nuestro Padre. Nos
habla de nuestros pecados, de
nuestros errores, de nuestra falta de
generosidad: pero es para librarnos
de ellos, para prometernos su



Amistad y su Amor. La conciencia de
nuestra filiacion divina da alegria a
nuestra conversion: nos dice que
estamos volviendo hacia la casa del
Padre.

La filiacion divina es el fundamento
del espiritu del Opus Dei. Todos los
hombres son hijos de Dios. Pero un
hijo puede reaccionar, frente a su
padre, de muchas maneras. Hay que
esforzarse por ser hijos que procuran
darse cuenta de que el Sefior, al
querernos como hijos, ha hecho que
vivamos en su casa, en medio de este
mundo, que seamos de su familia,
que lo suyo sea nuestro y lo nuestro
suyo, que tengamos esa familiaridad
y confianza con El que nos hace
pedir, como el nifio pequerio, jla
lunal!

Un hijo de Dios trata al Sefior como
Padre. Su trato no es un obsequio
servil, ni una reverencia formal, de
mera cortesia, sino que esta lleno de



sinceridad y de confianza. Dios no se
escandaliza de los hombres. Dios no
se cansa de nuestras infidelidades.
Nuestro Padre del Cielo perdona
cualquier ofensa, cuando el hijo
vuelve de nuevo a Fl, cuando se
arrepiente y pide perdon. Nuestro
Sefior es tan Padre, que previene
nuestros deseos de ser perdonados, y
se adelanta, abriéndonos los brazos
con su gracia.

Mirad que no estoy inventando nada.
Recordad aquella paradbola que el
Hijo de Dios nos cont6 para que
entendiéramos el amor del Padre
que esta en los cielos: la parabola del
hijo praédigo.

Cuando aun estaba lejos, dice la
Escritura, lo vio su padre, y
enterneciéronsele las entrafias y
corriendo a su encuentro, le echo los
brazos al cuello y le dio mil besos.
Estas son las palabras del libro
sagrado: le dio mil besos, se lo comia



a besos. ¢Se puede hablar mas
humanamente? ;Se puede describir
de manera mas grafica el amor
paternal de Dios por los hombres?

Ante un Dios que corre hacia
nosotros, no podemos callarnos, y le
diremos con San Pablo, Abba, Pater!,
Padre, j{Padre mio!, porque, siendo el
Creador del universo, no le importa
que no utilicemos titulos
altisonantes, ni echa de menos la
debida confesion de su sefiorio.
Quiere que le llamemos Padre, que
saboreemos esa palabra, llenandonos
el alma de gozo.

La vida humana es, en cierto modo,
un constante volver hacia la casa de
nuestro Padre. Volver mediante la
contricion, esa conversion del
corazon que supone el deseo de
cambiar, la decision firme de
mejorar nuestra vida, y que —por
tanto— se manifiesta en obras de
sacrificio y de entrega. Volver hacia



la casa del Padre, por medio de ese
sacramento del perdon en el que, al
confesar nuestros pecados, nos
revestimos de Cristo y nos hacemos
asi hermanos suyos, miembros de la
familia de Dios.

Dios nos espera, como el padre de la
parabola, extendidos los brazos,
aunque no lo merezcamos. No
importa nuestra deuda. Como en el
caso del hijo prodigo, hace falta sélo
que abramos el corazon, que
tengamos afioranza del hogar de
nuestro Padre, que nos maravillemos
y nos alegremos ante el don que Dios
nos hace de podernos llamar y de
ser, a pesar de tanta falta de
correspondencia por nuestra parte,
verdaderamente hijos suyos.

iQué capacidad tan extrafia tiene el
hombre para olvidarse de las cosas
mas maravillosas, para
acostumbrarse al misterio!
Consideremos de nuevo, en esta



Cuaresma, que el cristiano no puede
ser superficial. Estando plenamente
metido en su trabajo ordinario, entre
los demds hombres, sus iguales,
atareado, ocupado, en tension, el
cristiano ha de estar al mismo
tiempo metido totalmente en Dios,
porque es hijo de Dios.

La filiacion divina es una verdad
£0z0sa, un misterio consolador. La
filiacion divina llena toda nuestra
vida espiritual, porque nos ensefia a
tratar, a conocer, a amar a nuestro
Padre del Cielo, y asi colma de
esperanza nuestra lucha interior, y
nos da la sencillez confiada de los
hijos pequefios. Mas aun:
precisamente porque somos hijos de
Dios, esa realidad nos lleva también
a contemplar con amor y con
admiracion todas las cosas que han
salido de las manos de Dios Padre
Creador. Y de este modo somos
contemplativos en medio del mundo,
amando al mundo.



En la Cuaresma la liturgia tiene
presentes la consecuencias del
pecado de Adan en la vida del
hombre. Adan no quiso ser un buen
hijo de Dios, y se rebelo. Pero se oye
también, continuamente, el eco de
ese felix culpa —culpa feliz, dichosa—
que la Iglesia entera cantara, llena de
alegria, en la vigilia del Domingo de
Resurreccion.

Dios Padre, llegada la plenitud de los
tiempos, envio al mundo a su Hijo
Unigénito, para que restableciera la
paz; para que, redimiendo al hombre
del pecado, adoptionem filiorum
reciperemus, fuéramos constituidos
hijos de Dios, liberados del yugo del
pecado, hechos capaces de participar
en la intimidad divina de la Trinidad.
Y asi se ha hecho posible a este
hombre nuevo, a este nuevo injerto
de los hijos de Dios, liberar a la
creacion entera del desorden,
restaurando todas las cosas en Cristo,
que los ha reconciliado con Dios.



Tiempo de penitencia, pues. Pero,
como hemos visto, no es una tarea
negativa. La Cuaresma ha de vivirse
con el espiritu de filiacion, que Cristo
nos ha comunicado y que late en
nuestra alma. El Sefior nos llama
para que nos acerquemos a Fl
deseando ser como El: sed imitadores
de Dios, como hijos suyos muy
queridos, colaborando humildemente,
pero fervorosamente, en el divino
propdasito de unir lo que esta roto, de
salvar lo que esta perdido, de
ordenar lo que ha desordenado el
hombre pecador, de llevar a su fin lo
que se descamina, de restablecer la
divina concordia de todo lo creado.

La liturgia de la Cuaresma cobra a
veces acentos tragicos, consecuencia
de la meditacion de lo que significa
para el hombre apartarse de Dios.
Pero esta conclusion no es la ultima
palabra. La ultima palabra la dice
Dios, y es la palabra de su amor
salvador y misericordioso y, por



tanto, la palabra de nuestra filiacion
divina. Por eso os repito hoy con San
Juan: ved qué amor hacia nosotros ha
tenido el Padre, queriendo que nos
llamemos hijos de Dios y lo seamos en
efecto. Hijos de Dios, hermanos del
Verbo hecho carne, de Aquel de
quien fue dicho: en él estaba la vida, y
la vida era la luz de los hombres.
Hijos de la luz, hermanos de la luz:
eso somos. Portadores de la tnica
llama capaz de encender los
corazones hechos de carne.

Al callarme yo ahora y seguir la
Santa Misa, cada uno de nosotros
debe considerar qué le pide el Sefior,
qué propositos, qué decisiones
quiere promover en €l la accion de la
gracia. Y, al notar esas exigencias
sobrenaturales y humanas de
entrega y de lucha, recordad que
Jesucristo es nuestro modelo. Y que
Jesus, siendo Dios, permitio que le
tentaran: para que asi nos llenemos
de animo y estemos seguros de la



victoria. Porque El no pierde batallas
y, encontrandonos unidos a El, nunca
seremos vencidos, sino que
podremos llamarnos y ser en verdad
vencedores: buenos hijos de Dios.

Que vivamos contentos. Yo estoy
contento. No lo debiera estar,
mirando mi vida, haciendo ese
examen de conciencia personal que
nos pide este tiempo liturgico de la
Cuaresma. Pero me siento contento,
porque veo que el Sefior me busca
una vez mas, que el Sefior sigue
siendo mi Padre. Sé que vosotros y
yo, decididamente, con el resplandor
y la ayuda de la gracia, veremos qué
cosas hay que quemar, y las
quemaremos; qué cosas hay que
arrancar, y las arrancaremos; qué
cosas hay que entregar, y las
entregaremos.

La tarea no es facil. Pero contamos
con una guia clara, con una realidad
de la que no debemos ni podemos



prescindir: somos amados por Dios, y
dejaremos que el Espiritu Santo
actue en nosotros y nos purifique,
para poder asi abrazarnos al Hijo de
Dios en la Cruz, resucitando luego
con El, porque la alegria de la
Resurreccion esta enraizada en la
Cruz.

Maria, Madre nuestra, auxilium
christianorum, refugium peccatorum:
intercede ante tu Hijo, para que nos
envie al Espiritu Santo, que despierte
en nuestros corazones la decision de
caminar con paso firme y seguro,
haciendo sonar en lo mas hondo de
nuestra alma la llamada que llend de
paz el martirio de uno de los
primeros cristianos: veni ad Patrem,
ven, vuelve a tu Padre que te espera.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://


https://opusdei.org/es-co/article/la-conversion-de-los-hijos-de-dios/

opusdei.org/es-co/article/la-conversion-
de-los-hijos-de-dios/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/la-conversion-de-los-hijos-de-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/la-conversion-de-los-hijos-de-dios/

	La conversión de los hijos de Dios

