opusdei.org

Mensaje para la VII
Jornada Mundial de
los Pobres (2023)

El Papa Francisco desea que en
la VII Jornada Mundial de los
Pobres, que se celebra el
domingo anterior a la fiesta de
Jesucristo, Rey del Universo,
recibamos “de Fl, una vez mas,
el don y el compromiso de vivir
la pobreza y de servir a los
pobres”.

19/11/2023



1. La Jornada Mundial de los Pobres,
signo fecundo de la misericordia del
Padre, llega por séptima vez para
apoyar el camino de nuestras
comunidades. Es una cita que la
Iglesia va arraigando poco a poco en
su pastoral, para descubrir cada vez
mas el contenido central del
Evangelio.

Cada dia nos comprometemos a
acoger a los pobres, pero esto no
basta. Un rio de pobreza atraviesa
nuestras ciudades y se hace cada vez
mas grande hasta desbordarse; ese
rio parece arrastrarnos, tanto que el
grito de nuestros hermanos y
hermanas que piden ayuda, apoyo y
solidaridad se hace cada vez mas
fuerte.

Por eso, el domingo anterior a la
fiesta de Jesucristo, Rey del Universo,
nos reunimos en torno a su Mesa
para recibir de El, una vez mas, el


https://opusdei.org/es-es/tag/jornada-mundial-de-los-pobres/
https://opusdei.org/es-es/article/solemnidad-de-cristo-rey/

don y el compromiso de vivir la
pobreza y de servir a los pobres.

«No apartes tu rostro del pobre» (Tb
4,7). Esta Palabra nos ayuda a captar
la esencia de nuestro testimonio.
Detenernos en el Libro de Tobias, un
texto poco conocido del Antiguo
Testamento, fascinante y rico en
sabiduria, nos permitira adentrarnos
mejor en lo que el autor sagrado
desea transmitir.

Ante nosotros se despliega una
escena de la vida familiar: un padre,
Tobit, despide a su hijo Tobias, que
estd a punto de emprender un largo
viaje. El anciano teme no volver a
ver a su hijo y por ello le deja su
“testamento espiritual”. Tobit habia
sido deportado a Ninive y se habia
quedado ciego, por lo que era
doblemente pobre, pero siempre
habia tenido una certeza, expresada
en el nombre que lleva: “El Sefior ha
sido mi bien”.



Este hombre, que siempre confié en
el Sefior, como buen padre no desea
tanto dejarle a su hijo algun bien
material, cuanto el testimonio del
camino a seguir en la vida, por eso le
dice: «Acuérdate del Sefior todos los
dias de tu vida, hijo mio, y no peques
deliberadamente ni quebrantes sus
mandamientos. Realiza obras de
justicia todos los dias de tu vida y no
sigas los caminos de la

injusticia» (4,5).

2. Como se puede apreciar
inmediatamente, 1o que el anciano
Tobit pide a su hijo que recuerde no
se limita a un simple acto de
memoria 0 a una oracion dirigida a
Dios. Se refiere a gestos concretos
que consisten en hacer buenas obras
y vivir con justicia. La exhortacion se
hace aun mas especifica: a todos los
que practican la justicia, «da limosna
de tus bienes y no lo hagas de mala
gana» (4,7).



Las palabras de este sabio anciano
no dejan de sorprendernos. En
efecto, no olvidemos que Tobit habia
perdido la vista precisamente
después de realizar un acto de
misericordia. Como él mismo cuenta,
su vida desde joven estuvo dedicada
a hacer obras de caridad: «Hice
muchas limosnas a mis hermanos y a
mis compatriotas deportados
conmigo a Ninive, en el pais de los
Asirios. [...] Daba mi pan a los
hambrientos, vestia a los que estaban
desnudos y enterraba a mis
compatriotas, cuando veia que sus
cadaveres eran arrojados por encima
de las murallas de Ninive» (1,3.17).

Por su testimonio de caridad, el rey
lo habia privado de todos sus bienes,
dejandolo completamente pobre.
Pero el Sefior aun lo necesitaba;
habiendo recuperado su puesto como
administrador, no tuvo miedo de
continuar con su estilo de vida.



Escuchemos su relato, que también
nos habla hoy a nosotros: «En
nuestra fiesta de Pentecostés, que es
la santa fiesta de las siete Semanas,
me prepararon una buena comida y
yo me dispuse a comer. Cuando me
encontré con la mesa llena de
manjares, le dije a mi hijo Tobias:
“Hijo mio, ve a buscar entre nuestros
hermanos deportados en Ninive a
algun pobre que se acuerde de todo
corazon del Sefior, y trdelo para que
comparta mi comida. Yo esperaré
hasta que ta vuelvas”» (2,1-2).

Seria muy significativo si, en la
Jornada de los Pobres, esta
preocupacion de Tobit fuera también
la nuestra. Invitar a compartir el
almuerzo dominical, después de
haber compartido la Mesa
eucaristica. La Eucaristia celebrada
seria realmente criterio de
comunion. Por otra parte, si en torno
al altar somos conscientes de que
todos somos hermanos y hermanas,



jcuanto mas visible seria esta
fraternidad compartiendo la comida
festiva con quien carece de lo
necesario!

Tobias hizo como le habia dicho su
padre, pero regreso con la noticia de
que habian asesinado a un pobre y lo
habian abandonado en medio de la
plaza. Sin vacilar, el anciano Tobit se
levant6 de la mesa y fue a enterrar a
aquel hombre. Al volver a su casa,
cansado, se durmio en el patio; sobre
los ojos le cayo estiércol de unos
pajaros y se quedo ciego (cf. 2,1-10).
Ironia de la suerte: haces un gesto de
caridad y te sucede una desgracia.

El hecho nos lleva a pensar asi; pero
la fe nos ensefia a ir mas en
profundidad. La ceguera de Tobit
serd su fuerza para reconocer aun
mejor las numerosas formas de
pobreza que le rodeaban. Y el Sefior
se encargara a su tiempo de restituir
al anciano padre la vista y la alegria



de volver a ver a su hijo Tobias.
Cuando llego ese dia, Tobit «lo abrazo
llorando y le dijo: “jTe veo, hijo mio,
luz de mis ojos!”. Y afiadio: “jBendito
sea Dios! jBendito sea su gran
Nombre! jBenditos sean todos sus
santos angeles! jQue su gran Nombre
esté sobre nosotros! Benditos sean
los angeles por todos los siglos!
Porque él me habia herido, pero [...]
ahora veo a mi hijo

Tobias”» (11,13-15).

3. Podemos preguntarnos: ;de donde
le vienen a Tobit la valentia y la
fuerza interior que le permiten
servir a Dios en medio de un pueblo
pagano y de amar al projimo hasta el
punto de poner en peligro su propia
vida? Estamos frente a un ejemplo
extraordinario: Tobit era un esposo
fiel y un padre atento; fue deportado
lejos de su tierra y sufria
injustamente; fue perseguido por el
rey y por sus vecinos. A pesar de
tener un alma tan buena, fue puesto



a prueba. Como a menudo nos
ensefia la Sagrada Escritura, Dios no
les evita las pruebas a los que hacen
el bien. ;Como es posible? No lo hace
para humillarnos, sino para afianzar
nuestra fe en El.

Tobit, en el momento de la prueba,
descubre su propia pobreza, que lo
hace capaz de reconocer a los
pobres. Es fiel a la Ley de Dios y
observa los mandamientos, pero esto
no le es suficiente. La atencion
efectiva hacia los pobres le era
posible porque habia experimentado
la pobreza en su propia carne. Por lo
tanto, las palabras que dirige a su
hijo Tobias son su auténtica
herencia: «No apartes tu rostro de
ningun pobre» (4,7).

En definitiva, cuando estamos ante
un pobre no podemos volver la
mirada hacia otra parte, porque eso
nos impedira encontrarnos con el
rostro del Sefior Jesus. Y fijémonos



bien en esa expresion «de ningtn
pobre». Cada uno de ellos es nuestro
projimo. No importa el color de la
piel, la condicion social, la
procedencia. Si soy pobre, puedo
reconocer quién es el hermano que
realmente me necesita. Estamos
llamados a encontrar a cada pobre y
a cada tipo de pobreza, sacudiendo
de nosotros la indiferencia y la
banalidad con las que escudamos un
bienestar ilusorio.

4. Vivimos un momento histérico que
no favorece la atencion hacia los mas
pobres. La llamada al bienestar sube
cada vez mas de volumen, mientras
las voces del que vive en la pobreza
se silencian. Se tiende a descuidar
todo aquello que no forma parte de
los modelos de vida destinados sobre
todo a las generaciones mas jovenes,
que son las mas fragiles frente al
cambio cultural en curso. Lo que es
desagradable y provoca sufrimiento
se pone entre paréntesis, mientras



que las cualidades fisicas se exaltan,
como si fueran la principal meta a
alcanzar. La realidad virtual se
apodera de la vida real y los dos
mundos se confunden cada vez mas
facilmente. Los pobres se vuelven
imagenes que pueden conmover por
algunos instantes, pero cuando se
encuentran en carne y hueso por la
calle, entonces intervienen el fastidio
y la marginacion. La prisa, cotidiana
compariera de la vida, impide
detenerse, socorrer y hacerse cargo
de los demas. La parabola del buen
samaritano (cf. Lc 10,25-37) no es un
relato del pasado, interpela el
presente de cada uno de nosotros.
Delegar en otros es facil; ofrecer
dinero para que otros hagan caridad
es un gesto generoso; la vocacion de
todo cristiano es implicarse en
primera persona.

5. Agradecemos al Sefior porque son
muchos los hombres y mujeres que
viven entregados a los pobres y a los



excluidos y que comparten con ellos;
personas de todas las edades y
condiciones sociales que practican la
acogida y se comprometen junto a
aquellos que se encuentran en
situaciones de marginacion y
sufrimiento. No son super-hombres,
sino “vecinos de casa” que
encontramos cada dia y que en el
silencio se hacen pobres y con los
pobres. No se limitan a dar algo;
escuchan, dialogan, intentan
comprender la situacion y sus
causas, para dar consejos adecuados
y referencias justas. Estan atentos a
las necesidades materiales y también
espirituales, a la promocion integral
de la persona.

El Reino de Dios se hace presente y
visible en este servicio generosoy
gratuito; es realmente como la
semilla caida en la tierra buena de
estas personas que da fruto (cf. Lc
8,4-15). La gratitud hacia tantos
voluntarios pide hacerse oracion



para que su testimonio pueda ser
fecundo.

6. En el 60 aniversario de la Enciclica
Pacem in terris, es urgente retomar
las palabras del santo Papa Juan
XXIII cuando escribia: «Observamos
que [el hombre] tiene un derecho a
la existencia, a la integridad
corporal, a los medios necesarios
para un decoroso nivel de vida,
cuales son, principalmente, el
alimento, el vestido, la vivienda, el
descanso, la asistencia médica vy,
finalmente, los servicios
indispensables que a cada uno debe
prestar el Estado. De lo cual se sigue
que el hombre posee también el
derecho a la seguridad personal en
caso de enfermedad, invalidez,
viudedad, vejez, paro y, por ultimo,
cualquier otra eventualidad que le
prive, sin culpa suya, de los medios
necesarios para su sustento» (n. 11).


https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html

Cuanto trabajo tenemos todavia por
delante para que estas palabras se
hagan realidad, también por medio
de un serio y eficaz compromiso
politico y legislativo. Que pueda
desarrollarse la solidaridad y la
subsidiariedad de tantos ciudadanos
que creen en el valor del
compromiso voluntario de entrega a
los pobres, no obstante los limites y
en ocasiones las deficiencias de la
politica en ver y servir al bien
comun. Se trata ciertamente de
estimular y hacer presion para que
las instituciones publicas cumplan
bien su deber; pero no sirve
permanecer pasivos en espera de
recibir todo “desde lo alto”; quienes
viven en condiciones de pobreza
también han de ser implicados y
acompaifiados en un proceso de
cambio y de responsabilidad.

7. Lamentablemente, debemos
constatar una vez mas nuevas
formas de pobreza que se suman a



las que se han descrito
anteriormente. Pienso de modo
particular en las poblaciones que
viven en zonas de guerra,
especialmente en los nifios privados
de un presente sereno y de un futuro
digno. Nadie podra acostumbrarse
jamas a esta situacion; mantengamos
vivo cada intento para que la paz se
afirme como don del Sefior
Resucitado y fruto del compromiso
por la justicia y el didlogo.

Tampoco puedo olvidar las
especulaciones que, en diversos
sectores, llevan a un dramatico
aumento de los costes que vuelven a
muchisimas familias aun mas
indigentes. Los salarios se acaban
rapidamente, obligando a
privaciones que atentan contra la
dignidad de las personas. Si en una
familia se debe elegir entre la comida
para subsistir y las medicinas para
recuperar la salud, entonces debe
hacerse escuchar la voz del que



reclama el derecho de ambos bienes,
en nombre de la dignidad de la
persona humana.

¢Como no llamar la atencion,
ademas, sobre el desorden ético que
marca el mundo del trabajo? El trato
deshumano que se reserva a tantos
trabajadores y trabajadoras; la
retribucion que no corresponde al
trabajo realizado; el flagelo de la
precariedad; las excesivas victimas
de accidentes, provocadas a menudo
por una mentalidad que prefiere el
beneficio inmediato en detrimento
de la seguridad. Vuelven a la mente
las palabras de san Juan Pablo II: «El
primer fundamento del valor del
trabajo es el hombre mismo. [...] El
hombre esta destinado y llamado al
trabajo; pero, ante todo, el trabajo
esta “en funcion del hombre” y no el
hombre “en funcion del

trabajo”» (Carta enc. Laborem
exercens, 6).


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html

8. Esta enumeracion, ya de por si
dramatica, describe sélo
parcialmente las situaciones de
pobreza que forman parte de nuestra
cotidianidad. No puedo pasar por
alto, en particular, un modo de
sufrimiento que cada dia es mas
evidente y que afecta al mundo
juvenil. Cuantas vidas frustradas e
incluso suicidios de jovenes,
engafiados por una cultura que los
lleva a sentirse “incompletos” y
“fracasados”. Ayudémosles a
reaccionar ante estas instigaciones
nefastas, para que cada uno pueda
encontrar el camino a seguir para
adquirir una identidad fuerte y
generosa.

Es facil, hablando de los pobres, caer
en la retorica. También es una
tentacion insidiosa la de quedarse en
las estadisticas y en los numeros. Los
pobres son personas, tienen rostros,
historias, corazones y almas. Son
hermanos y hermanas con sus



cualidades y defectos, como todos, y
es importante entrar en una relacion
personal con cada uno de ellos.

El Libro de Tobias nos ensefia como
actuar de forma concreta con y por
los pobres. Es una cuestion de
justicia que nos compromete a todos
a buscarnos y encontrarnos
reciprocamente, para favorecer la
armonia necesaria, de modo que una
comunidad pueda identificarse como
tal. Por tanto, el interés por los
pobres no se agota en limosnas
apresuradas; exige restablecer las
justas relaciones interpersonales que
han sido afectadas por la pobreza. De
ese modo, “no apartar el rostro del
pobre” conduce a obtener los
beneficios de la misericordia, de la
caridad que da sentido y valor a toda
la vida cristiana.

9. Nuestra atencion hacia los pobres
siempre estd marcada por el
realismo evangélico. Lo que se



comparte debe responder a las
necesidades concretas de los demas,
no se trata de liberarse de lo
superfluo. También en esto es
necesario el discernimiento, bajo la
guia del Espiritu Santo, para
reconocer las verdaderas exigencias
de los hermanos y no nuestras
propias aspiraciones. Lo que de
seguro necesitan con mayor urgencia
es nuestra humanidad, nuestro
corazon abierto al amor.

No lo olvidemos: «Estamos llamados
a descubrir a Cristo en ellos, a
prestarles nuestra voz en sus causas,
pero también a ser sus amigos, a
escucharlos, a interpretarlos y a
recoger la misteriosa sabiduria que
Dios quiere comunicarnos a traveés
de ellos» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 198). La fe nos ensefia que
cada uno de los pobres es hijo de
Dios y que en él o en ella esta
presente Cristo: «Cada vez que lo
hicieron con el mas pequerio de mis


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios

hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt
25,40).

10. Este afio se conmemora el 150
aniversario del nacimiento de santa
Teresa del Nifio Jesus. En una pagina
de su Historia de un alma escribio:
«Si, ahora comprendo que la caridad
perfecta consiste en soportar los
defectos de los demas, en no
extranarse de sus debilidades, en
edificarse de los mas pequerios actos
de virtud que les veamos practicar.
Pero, sobre todo, comprendi que la
caridad no debe quedarse encerrada
en el fondo del corazdon: Nadie, dijo
Jesus, enciende una lampara para
meterla debajo del celemin, sino para
ponerla en el candelero y que
alumbre a todos los de la casa. Yo
pienso que esa lampara representa a
la caridad, que debe alumbrary
alegrar, no sélo a los que me son mas
queridos, sino a todos los que estan
en la casa, sin exceptuar a nadie» (Ms



C, 12r°: Obras completas, Burgos
2006, 287-288).

En esta casa que es el mundo, todos
tienen derecho a ser iluminados por
la caridad, nadie puede ser privado
de ella. Que la perseverancia del
amor de santa Teresita pueda
inspirar nuestros corazones en esta
Jornada Mundial, que nos ayude a
“no apartar el rostro del pobre” y a
mantener nuestra mirada siempre
fija en la faz humana y divina de
nuestro Sefior Jesucristo.

Roma, San Juan de Letran, 13 de junio
de 2023, Memoria de san Antonio de
Padua, patrono de los pobres.

Francisco

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://


https://opusdei.org/es-co/article/jornada-mundial-pobres-2023/

opusdei.org/es-co/article/jornada-
mundial-pobres-2023/ (18/02/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/jornada-mundial-pobres-2023/
https://opusdei.org/es-co/article/jornada-mundial-pobres-2023/

	Mensaje para la VII Jornada Mundial de los Pobres (2023)

