
opusdei.org

Mensaje para la VII
Jornada Mundial de
los Pobres (2023)

El Papa Francisco desea que en
la VII Jornada Mundial de los
Pobres, que se celebra el
domingo anterior a la fiesta de
Jesucristo, Rey del Universo,
recibamos “de Él, una vez más,
el don y el compromiso de vivir
la pobreza y de servir a los
pobres”.

19/11/2023



1. La Jornada Mundial de los Pobres,
signo fecundo de la misericordia del
Padre, llega por séptima vez para
apoyar el camino de nuestras
comunidades. Es una cita que la
Iglesia va arraigando poco a poco en
su pastoral, para descubrir cada vez
más el contenido central del
Evangelio. 

Cada día nos comprometemos a
acoger a los pobres, pero esto no
basta. Un río de pobreza atraviesa
nuestras ciudades y se hace cada vez
más grande hasta desbordarse; ese
río parece arrastrarnos, tanto que el
grito de nuestros hermanos y
hermanas que piden ayuda, apoyo y
solidaridad se hace cada vez más
fuerte. 

Por eso, el domingo anterior a la
fiesta de Jesucristo, Rey del Universo,
nos reunimos en torno a su Mesa
para recibir de Él, una vez más, el

https://opusdei.org/es-es/tag/jornada-mundial-de-los-pobres/
https://opusdei.org/es-es/article/solemnidad-de-cristo-rey/


don y el compromiso de vivir la
pobreza y de servir a los pobres.

«No apartes tu rostro del pobre» (Tb
4,7). Esta Palabra nos ayuda a captar
la esencia de nuestro testimonio.
Detenernos en el Libro de Tobías, un
texto poco conocido del Antiguo
Testamento, fascinante y rico en
sabiduría, nos permitirá adentrarnos
mejor en lo que el autor sagrado
desea transmitir. 

Ante nosotros se despliega una
escena de la vida familiar: un padre,
Tobit, despide a su hijo Tobías, que
está a punto de emprender un largo
viaje. El anciano teme no volver a
ver a su hijo y por ello le deja su
“testamento espiritual”. Tobit había
sido deportado a Nínive y se había
quedado ciego, por lo que era
doblemente pobre, pero siempre
había tenido una certeza, expresada
en el nombre que lleva: “El Señor ha
sido mi bien”. 



Este hombre, que siempre confió en
el Señor, como buen padre no desea
tanto dejarle a su hijo algún bien
material, cuanto el testimonio del
camino a seguir en la vida, por eso le
dice: «Acuérdate del Señor todos los
días de tu vida, hijo mío, y no peques
deliberadamente ni quebrantes sus
mandamientos. Realiza obras de
justicia todos los días de tu vida y no
sigas los caminos de la
injusticia» (4,5).

2. Como se puede apreciar
inmediatamente, lo que el anciano
Tobit pide a su hijo que recuerde no
se limita a un simple acto de
memoria o a una oración dirigida a
Dios. Se refiere a gestos concretos
que consisten en hacer buenas obras
y vivir con justicia. La exhortación se
hace aún más específica: a todos los
que practican la justicia, «da limosna
de tus bienes y no lo hagas de mala
gana» (4,7).



Las palabras de este sabio anciano
no dejan de sorprendernos. En
efecto, no olvidemos que Tobit había
perdido la vista precisamente
después de realizar un acto de
misericordia. Como él mismo cuenta,
su vida desde joven estuvo dedicada
a hacer obras de caridad: «Hice
muchas limosnas a mis hermanos y a
mis compatriotas deportados
conmigo a Nínive, en el país de los
Asirios. [...] Daba mi pan a los
hambrientos, vestía a los que estaban
desnudos y enterraba a mis
compatriotas, cuando veía que sus
cadáveres eran arrojados por encima
de las murallas de Nínive» (1,3.17).

Por su testimonio de caridad, el rey
lo había privado de todos sus bienes,
dejándolo completamente pobre.
Pero el Señor aún lo necesitaba;
habiendo recuperado su puesto como
administrador, no tuvo miedo de
continuar con su estilo de vida. 



Escuchemos su relato, que también
nos habla hoy a nosotros: «En
nuestra fiesta de Pentecostés, que es
la santa fiesta de las siete Semanas,
me prepararon una buena comida y
yo me dispuse a comer. Cuando me
encontré con la mesa llena de
manjares, le dije a mi hijo Tobías:
“Hijo mío, ve a buscar entre nuestros
hermanos deportados en Nínive a
algún pobre que se acuerde de todo
corazón del Señor, y tráelo para que
comparta mi comida. Yo esperaré
hasta que tú vuelvas”» (2,1-2). 

Sería muy significativo si, en la
Jornada de los Pobres, esta
preocupación de Tobit fuera también
la nuestra. Invitar a compartir el
almuerzo dominical, después de
haber compartido la Mesa
eucarística. La Eucaristía celebrada
sería realmente criterio de
comunión. Por otra parte, si en torno
al altar somos conscientes de que
todos somos hermanos y hermanas,



¡cuánto más visible sería esta
fraternidad compartiendo la comida
festiva con quien carece de lo
necesario!

Tobías hizo como le había dicho su
padre, pero regresó con la noticia de
que habían asesinado a un pobre y lo
habían abandonado en medio de la
plaza. Sin vacilar, el anciano Tobit se
levantó de la mesa y fue a enterrar a
aquel hombre. Al volver a su casa,
cansado, se durmió en el patio; sobre
los ojos le cayó estiércol de unos
pájaros y se quedó ciego (cf. 2,1-10).
Ironía de la suerte: haces un gesto de
caridad y te sucede una desgracia. 

El hecho nos lleva a pensar así; pero
la fe nos enseña a ir más en
profundidad. La ceguera de Tobit
será su fuerza para reconocer aún
mejor las numerosas formas de
pobreza que le rodeaban. Y el Señor
se encargará a su tiempo de restituir
al anciano padre la vista y la alegría



de volver a ver a su hijo Tobías.
Cuando llegó ese día, Tobit «lo abrazó
llorando y le dijo: “¡Te veo, hijo mío,
luz de mis ojos!”. Y añadió: “¡Bendito
sea Dios! ¡Bendito sea su gran
Nombre! ¡Benditos sean todos sus
santos ángeles! ¡Que su gran Nombre
esté sobre nosotros! Benditos sean
los ángeles por todos los siglos!
Porque él me había herido, pero […]
ahora veo a mi hijo
Tobías”» (11,13-15).

3. Podemos preguntarnos: ¿de dónde
le vienen a Tobit la valentía y la
fuerza interior que le permiten
servir a Dios en medio de un pueblo
pagano y de amar al prójimo hasta el
punto de poner en peligro su propia
vida? Estamos frente a un ejemplo
extraordinario: Tobit era un esposo
fiel y un padre atento; fue deportado
lejos de su tierra y sufría
injustamente; fue perseguido por el
rey y por sus vecinos. A pesar de
tener un alma tan buena, fue puesto



a prueba. Como a menudo nos
enseña la Sagrada Escritura, Dios no
les evita las pruebas a los que hacen
el bien. ¿Cómo es posible? No lo hace
para humillarnos, sino para afianzar
nuestra fe en Él.

Tobit, en el momento de la prueba,
descubre su propia pobreza, que lo
hace capaz de reconocer a los
pobres. Es fiel a la Ley de Dios y
observa los mandamientos, pero esto
no le es suficiente. La atención
efectiva hacia los pobres le era
posible porque había experimentado
la pobreza en su propia carne. Por lo
tanto, las palabras que dirige a su
hijo Tobías son su auténtica
herencia: «No apartes tu rostro de 
ningún pobre» (4,7). 

En definitiva, cuando estamos ante
un pobre no podemos volver la
mirada hacia otra parte, porque eso
nos impedirá encontrarnos con el
rostro del Señor Jesús. Y fijémonos



bien en esa expresión «de ningún
pobre». Cada uno de ellos es nuestro
prójimo. No importa el color de la
piel, la condición social, la
procedencia. Si soy pobre, puedo
reconocer quién es el hermano que
realmente me necesita. Estamos
llamados a encontrar a cada pobre y
a cada tipo de pobreza, sacudiendo
de nosotros la indiferencia y la
banalidad con las que escudamos un
bienestar ilusorio.

4. Vivimos un momento histórico que
no favorece la atención hacia los más
pobres. La llamada al bienestar sube
cada vez más de volumen, mientras
las voces del que vive en la pobreza
se silencian. Se tiende a descuidar
todo aquello que no forma parte de
los modelos de vida destinados sobre
todo a las generaciones más jóvenes,
que son las más frágiles frente al
cambio cultural en curso. Lo que es
desagradable y provoca sufrimiento
se pone entre paréntesis, mientras



que las cualidades físicas se exaltan,
como si fueran la principal meta a
alcanzar. La realidad virtual se
apodera de la vida real y los dos
mundos se confunden cada vez más
fácilmente. Los pobres se vuelven
imágenes que pueden conmover por
algunos instantes, pero cuando se
encuentran en carne y hueso por la
calle, entonces intervienen el fastidio
y la marginación. La prisa, cotidiana
compañera de la vida, impide
detenerse, socorrer y hacerse cargo
de los demás. La parábola del buen
samaritano (cf. Lc 10,25-37) no es un
relato del pasado, interpela el
presente de cada uno de nosotros.
Delegar en otros es fácil; ofrecer
dinero para que otros hagan caridad
es un gesto generoso; la vocación de
todo cristiano es implicarse en
primera persona.

5. Agradecemos al Señor porque son
muchos los hombres y mujeres que
viven entregados a los pobres y a los



excluidos y que comparten con ellos;
personas de todas las edades y
condiciones sociales que practican la
acogida y se comprometen junto a
aquellos que se encuentran en
situaciones de marginación y
sufrimiento. No son súper-hombres,
sino “vecinos de casa” que
encontramos cada día y que en el
silencio se hacen pobres y con los
pobres. No se limitan a dar algo;
escuchan, dialogan, intentan
comprender la situación y sus
causas, para dar consejos adecuados
y referencias justas. Están atentos a
las necesidades materiales y también
espirituales, a la promoción integral
de la persona. 

El Reino de Dios se hace presente y
visible en este servicio generoso y
gratuito; es realmente como la
semilla caída en la tierra buena de
estas personas que da fruto (cf. Lc
8,4-15). La gratitud hacia tantos
voluntarios pide hacerse oración



para que su testimonio pueda ser
fecundo.

6. En el 60 aniversario de la Encíclica
Pacem in terris, es urgente retomar
las palabras del santo Papa Juan
XXIII cuando escribía: «Observamos
que [el hombre] tiene un derecho a
la existencia, a la integridad
corporal, a los medios necesarios
para un decoroso nivel de vida,
cuales son, principalmente, el
alimento, el vestido, la vivienda, el
descanso, la asistencia médica y,
finalmente, los servicios
indispensables que a cada uno debe
prestar el Estado. De lo cual se sigue
que el hombre posee también el
derecho a la seguridad personal en
caso de enfermedad, invalidez,
viudedad, vejez, paro y, por último,
cualquier otra eventualidad que le
prive, sin culpa suya, de los medios
necesarios para su sustento» (n. 11).

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html


Cuánto trabajo tenemos todavía por
delante para que estas palabras se
hagan realidad, también por medio
de un serio y eficaz compromiso
político y legislativo. Que pueda
desarrollarse la solidaridad y la
subsidiariedad de tantos ciudadanos
que creen en el valor del
compromiso voluntario de entrega a
los pobres, no obstante los límites y
en ocasiones las deficiencias de la
política en ver y servir al bien
común. Se trata ciertamente de
estimular y hacer presión para que
las instituciones públicas cumplan
bien su deber; pero no sirve
permanecer pasivos en espera de
recibir todo “desde lo alto”; quienes
viven en condiciones de pobreza
también han de ser implicados y
acompañados en un proceso de
cambio y de responsabilidad.

7. Lamentablemente, debemos
constatar una vez más nuevas
formas de pobreza que se suman a



las que se han descrito
anteriormente. Pienso de modo
particular en las poblaciones que
viven en zonas de guerra,
especialmente en los niños privados
de un presente sereno y de un futuro
digno. Nadie podrá acostumbrarse
jamás a esta situación; mantengamos
vivo cada intento para que la paz se
afirme como don del Señor
Resucitado y fruto del compromiso
por la justicia y el diálogo.

Tampoco puedo olvidar las
especulaciones que, en diversos
sectores, llevan a un dramático
aumento de los costes que vuelven a
muchísimas familias aún más
indigentes. Los salarios se acaban
rápidamente, obligando a
privaciones que atentan contra la
dignidad de las personas. Si en una
familia se debe elegir entre la comida
para subsistir y las medicinas para
recuperar la salud, entonces debe
hacerse escuchar la voz del que



reclama el derecho de ambos bienes,
en nombre de la dignidad de la
persona humana.

¿Cómo no llamar la atención,
además, sobre el desorden ético que
marca el mundo del trabajo? El trato
deshumano que se reserva a tantos
trabajadores y trabajadoras; la
retribución que no corresponde al
trabajo realizado; el flagelo de la
precariedad; las excesivas víctimas
de accidentes, provocadas a menudo
por una mentalidad que prefiere el
beneficio inmediato en detrimento
de la seguridad. Vuelven a la mente
las palabras de san Juan Pablo II: «El
primer fundamento del valor del
trabajo es el hombre mismo. […] El
hombre está destinado y llamado al
trabajo; pero, ante todo, el trabajo
está “en función del hombre” y no el
hombre “en función del
trabajo”» (Carta enc. Laborem
exercens, 6).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html


8. Esta enumeración, ya de por sí
dramática, describe sólo
parcialmente las situaciones de
pobreza que forman parte de nuestra
cotidianidad. No puedo pasar por
alto, en particular, un modo de
sufrimiento que cada día es más
evidente y que afecta al mundo
juvenil. Cuántas vidas frustradas e
incluso suicidios de jóvenes,
engañados por una cultura que los
lleva a sentirse “incompletos” y
“fracasados”. Ayudémosles a
reaccionar ante estas instigaciones
nefastas, para que cada uno pueda
encontrar el camino a seguir para
adquirir una identidad fuerte y
generosa.

Es fácil, hablando de los pobres, caer
en la retórica. También es una
tentación insidiosa la de quedarse en
las estadísticas y en los números. Los
pobres son personas, tienen rostros,
historias, corazones y almas. Son
hermanos y hermanas con sus



cualidades y defectos, como todos, y
es importante entrar en una relación
personal con cada uno de ellos.

El Libro de Tobías nos enseña cómo
actuar de forma concreta con y por
los pobres. Es una cuestión de
justicia que nos compromete a todos
a buscarnos y encontrarnos
recíprocamente, para favorecer la
armonía necesaria, de modo que una
comunidad pueda identificarse como
tal. Por tanto, el interés por los
pobres no se agota en limosnas
apresuradas; exige restablecer las
justas relaciones interpersonales que
han sido afectadas por la pobreza. De
ese modo, “no apartar el rostro del
pobre” conduce a obtener los
beneficios de la misericordia, de la
caridad que da sentido y valor a toda
la vida cristiana.

9. Nuestra atención hacia los pobres
siempre está marcada por el
realismo evangélico. Lo que se



comparte debe responder a las
necesidades concretas de los demás,
no se trata de liberarse de lo
superfluo. También en esto es
necesario el discernimiento, bajo la
guía del Espíritu Santo, para
reconocer las verdaderas exigencias
de los hermanos y no nuestras
propias aspiraciones. Lo que de
seguro necesitan con mayor urgencia
es nuestra humanidad, nuestro
corazón abierto al amor. 

No lo olvidemos: «Estamos llamados
a descubrir a Cristo en ellos, a
prestarles nuestra voz en sus causas,
pero también a ser sus amigos, a
escucharlos, a interpretarlos y a
recoger la misteriosa sabiduría que
Dios quiere comunicarnos a través
de ellos» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 198). La fe nos enseña que
cada uno de los pobres es hijo de
Dios y que en él o en ella está
presente Cristo: «Cada vez que lo
hicieron con el más pequeño de mis

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios


hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt
25,40).

10. Este año se conmemora el 150
aniversario del nacimiento de santa
Teresa del Niño Jesús. En una página
de su Historia de un alma escribió:
«Sí, ahora comprendo que la caridad
perfecta consiste en soportar los
defectos de los demás, en no
extrañarse de sus debilidades, en
edificarse de los más pequeños actos
de virtud que les veamos practicar.
Pero, sobre todo, comprendí que la
caridad no debe quedarse encerrada
en el fondo del corazón: Nadie, dijo
Jesús, enciende una lámpara para
meterla debajo del celemín, sino para
ponerla en el candelero y que
alumbre a todos los de la casa. Yo
pienso que esa lámpara representa a
la caridad, que debe alumbrar y
alegrar, no sólo a los que me son más
queridos, sino a todos los que están
en la casa, sin exceptuar a nadie» (Ms



C, 12r°: Obras completas, Burgos
2006, 287-288).

En esta casa que es el mundo, todos
tienen derecho a ser iluminados por
la caridad, nadie puede ser privado
de ella. Que la perseverancia del
amor de santa Teresita pueda
inspirar nuestros corazones en esta
Jornada Mundial, que nos ayude a
“no apartar el rostro del pobre” y a
mantener nuestra mirada siempre
fija en la faz humana y divina de
nuestro Señor Jesucristo.

Roma, San Juan de Letrán, 13 de junio
de 2023, Memoria de san Antonio de
Padua, patrono de los pobres.

Francisco

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-co/article/jornada-mundial-pobres-2023/


opusdei.org/es-co/article/jornada-
mundial-pobres-2023/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/jornada-mundial-pobres-2023/
https://opusdei.org/es-co/article/jornada-mundial-pobres-2023/

	Mensaje para la VII Jornada Mundial de los Pobres (2023)

