
opusdei.org

Homilía
pronunciada por
Mons. Hernán
Salcedo en la Misa de
San Josemaría el 23
de Junio en Bogotá

Ofrecemos el texto completo de
la Homilia pronunciada por el
Vicario Regional del Opus Dei
en Colombia, Mons. Hernan
Salcedo, en la celebración
liturgica en memoria de San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
el sábado 23 de junio de 2012.



03/07/2012

Muy queridos todos

Se aproxima el inicio del Año de la
Fe, convocado por el Santo Padre,
Benedicto XVI. Por eso, es muy lógico
que en este aniversario de la entrada
de San Josemaría Escrivá de
Balaguer en la Gloria de Dios, nos
detengamos en una de sus pasiones
dominantes: dar doctrina.

Con frecuencia nos traía a la
memoria lo que dicen los Hechos de
los Apóstoles, que después de la
Resurrección, el Señor reunía a sus
discípulos y se entretenía in multis
argumentis (Hch 1, 3): hablaban de
muchas cosas, de todo lo que le
preguntaban. El Señor hacía –nos
decía, en el año 1972- lo que quiere
hacer el Opus Dei en todo el
mundo: una gran catequesis. La



hacemos constantemente, en todos
los ambientes del mundo. Amamos
de igual manera a todas las
almas, y el Señor ha querido
promover el Opus Dei entre gente
de todas las razas: blancos,
negros, amarillos, cobrizos. ¿Y qué
hacen todos estos hijos? Lo mismo
que yo: catequesis. Y, así, las cosas
salen.

Un día, en una de esas tertulias
maravillosas, con cientos de
personas, que eran a la vez una
pequeña familia, alguien le preguntó:
Padre, ¿qué influencia tiene en la
vida interior la formación doctrinal?
La respuesta del Padre nos viene
muy bien ahora, para hacer nuestra
oración:

Hace al alma más segura. Porque
quien conoce más profundamente
las verdades de nuestra fe, tiene
más facilidad para hacer oración,
para buscar a Dios, para



encontrarle, para tratarle, para
servirle. Por lo tanto, me interesa
mucho que vosotros no tengáis
sólo la fe del carbonero –es una
expresión, para referirse a las
personas que han recibido la fe, pero
no se han esforzado por formarse
doctrinalmente, por ahondar en la
luz de la fe–. Adquiriendo la
doctrina, podrás meditar, podrás
darte cuenta de que Dios te mira, y
de que tú le miras, y sentir el amor
y la urgencia de buscar almas.

Si nos metemos en el Evangelio,
encontraremos un buen número de
almas inseguras que van a preguntar
a Jesús, al Maestro, para hallar luces
y tener la certeza del buen camino.
Pensemos, por ejemplo, en
Nicodemo, judío influyente, que va
de noche a hablar con el Señor y se
entretienen en una conversación
confiada y llena de cariño. En ese
ambiente de familia, se puede
preguntar todo sin miedo. Sigamos el



diálogo entre los dos, que nos narra
San Juan, en el capítulo tercero de su
Evangelio:

—Rabbí, sabemos que has venido de
parte de Dios como Maestro, pues
nadie puede hacer los prodigios que tú
haces si Dios no está con él.

Contestó Jesús y le dijo:

—En verdad, en verdad te digo que si
uno no nace de lo alto no puede ver el
Reino de Dios.

Nicodemo le respondió:

—¿Cómo puede un hombre nacer
siendo viejo? ¿Acaso puede entrar
otra vez en el seno de su madre y
nacer?

Jesús contestó:

—En verdad, en verdad te digo que si
uno no nace del agua y del Espíritu no
puede entrar en el Reino de Dios. Lo
nacido de la carne, carne es; y lo



nacido del Espíritu, espíritu es. No te
sorprendas de que te haya dicho que
debéis nacer de nuevo. El viento sopla
donde quiere y oyes su voz pero no
sabes de dónde viene ni adónde va. Así
es todo el que ha nacido del Espíritu.

Respondió Nicodemo y le dijo:

—¿Y eso cómo puede ser?

Contestó Jesús:

—¿Tú eres maestro en Israel y lo
ignoras?

Jesús va ilustrando la fe inicial de
Nicodemo con sus respuestas. Y
aquel hombre se va haciendo alma
más segura, para hacer oración,
para buscar a Dios, para
encontrarle, para tratarle, para
servirle. Ha comenzado buscando a
Jesús de noche, a escondidas;
después, en el momento malo,
cuando Jesús ha muerto y parece
haber fracasado, cuando todos le



abandonan por temor del ambiente
hostil, de perder también la libertad
o la vida, Nicodemo dará la cara por
el Señor. Meditando la última
estación del Via Crucis, decía San
Josemaría: Nicodemo y José de
Arimatea –discípulos ocultos de
Cristo– interceden por el desde los
altos cargos que ocupan. En la
hora de la soledad, del abandono
total y del desprecio..., entonces
dan la cara "audacter"[Mc 15,
43]...: ¡valentía heroica! (Via Crucis,
decimocuarta estación, 1).

A cuántas personas podemos
fortalecer en la fe, aprovechando las
gracias del Año de la Fe. “Deseamos
que este Año –dice el Papa– suscite
en todo creyente la aspiración a 
confesar la fe con plenitud y
renovada convicción, con confianza
y esperanza. Será también una
ocasión propicia para intensificar la 
celebración de la fe en la liturgia, y de
modo particular en la Eucaristía, que



es «la cumbre a la que tiende la
acción de la Iglesia y también la
fuente de donde mana toda su
fuerza». Al mismo tiempo, esperamos
que el testimonio de vida de los
creyentes sea cada vez más creíble.
Redescubrir los contenidos de la fe
profesada, celebrada, vivida y
rezada, y reflexionar sobre el mismo
acto con el que se cree, es un
compromiso que todo creyente debe
de hacer propio, sobre todo en este 
Año.” (Porta fidei, 9)

De los muchos momentos del
itinerario de la fe, detengámonos hoy
en el Bautismo. “«La puerta de la
fe» (cf. Hch 14, 27) –así comienza el
Santo Padre, al convocar el Año de la
fe–, que introduce en la vida de
comunión con Dios y permite la
entrada en su Iglesia, está siempre
abierta para nosotros. Se cruza ese
umbral cuando la Palabra de Dios se
anuncia y el corazón se deja plasmar
por la gracia que transforma.



Atravesar esa puerta supone
emprender un camino que dura toda
la vida. Éste empieza con el Bautismo
(cf. Rm 6, 4), con el que podemos
llamar a Dios con el nombre de
Padre, y se concluye con el paso de la
muerte a la vida eterna, fruto de la
resurrección del Señor Jesús que, con
el don del Espíritu Santo, ha querido
unir en su misma gloria a cuantos
creen en él (cf. Jn 17, 22).” (Porta
fidei, 1)

El camino de la fe empieza con el
Bautismo. De él hablaban Jesús y
Nicodemo, en la conversación que
hemos recordado. ¡Qué importancia
tiene hoy hacer una amplia
catequesis sobre los sacramentos!

De ellos se ocupó constantemente
San Josemaría en su catequesis, con
todo tipo de personas. El Señor, en
su amor infinito por los hombres –
nos enseñaba, al final de su vida–,
instituyó siete sacramentos para



el bien de nuestra alma. Son el
tesoro de la Iglesia. Como los
primeros fieles, hemos de acudir a
los sacramentos con frecuencia.
Me gustaría que tuvierais la
devoción de agradecer al Señor a
diario los bienes que habéis
recibido, también los que no
conocéis. Yo lo hago. Y entre los
que desconozco, están todos los
bienes que el Espíritu Santo
derramó en mi alma mientras no
tuve uso de razón, desde que recibí
el Bautismo.

No olvidemos en ningún momento
que, en el sacramento del
Bautismo toma posesión de
nuestras almas el Espíritu Santo, y
comienza a actuar con su gracia.
Nos da las virtudes infusas,
aquéllas que llamamos teologales:
la fe, la esperanza, la caridad. Son
virtudes que no podemos adquirir
con nuestro esfuerzo personal, con
nuestro talento o con nuestra



buena disposición. Nos las tiene
que dar Dios Nuestro Señor. Y nos
las concede generosamente,
gratuitamente, porque nos quiere.
Por eso, es muy conveniente llevar
a los niños cuanto antes a recibir
el santo Bautismo.

Estamos tocando un punto capital de
nuestra vida cristiana. Hemos dicho
que queremos profundizar en el
conocimiento de nuestra fe.
Preguntémonos si conocemos bien
qué significa ser bautizados. Hace
unos días lo decía el Santo Padre,
durante la lectio divina, a la asamblea
eclesial de la diócesis de Roma.
Sigamos sus palabras. “Hemos
escuchado que las últimas palabras
del Señor a sus discípulos en esta
tierra fueron: «Id, pues, y haced
discípulos a todos los pueblos,
bautizándolos en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu
Santo» (Mt 28, 19). Haced discípulos y
bautizad. ¿Por qué a los discípulos no



les basta conocer las doctrinas de
Jesús, conocer los valores cristianos?
¿Por qué es necesario estar
bautizados?” (Lectio divina, 11 de
junio de 2012). Yo hago eco a esas
peguntas. Que cada uno se pregunte
y trate de responder. ¿Por qué a los
discípulos no les basta conocer las
doctrinas de Jesús, conocer los
valores cristianos? ¿Por qué es
necesario estar bautizados?

Me detengo sólo y de modo breve en
el Bautismo de los niños, siguiendo la
catequesis de Benedicto XVI:

“¿Es justo hacerlo, o sería más
necesario hacer primero el camino
catecumenal para llegar a un
Bautismo verdaderamente
realizado? Y la otra cuestión que se
plantea siempre es: «¿Podemos
nosotros imponer a un niño qué
religión quiere vivir, o no? ¿No
debemos dejar a ese niño la
decisión?». Estas preguntas muestran



que ya no vemos en la fe cristiana la
vida nueva, la verdadera vida, sino
que vemos una opción entre otras,
incluso un peso que no se debería
imponer sin haber obtenido el
asentimiento del sujeto. La realidad
es diversa. La vida misma se nos da
sin que podamos nosotros elegir si
queremos vivir o no; a nadie se le
puede preguntar: «¿quieres nacer, o
no?». La vida misma se nos da
necesariamente sin consentimiento
previo; se nos da así y no podemos
decidir antes «sí o no, quiero vivir o
no». Y, en realidad, la verdadera
pregunta es: «¿Es justo dar vida en
este mundo sin haber obtenido el
consentimiento: quieres vivir o no?
¿Se puede realmente anticipar la
vida, dar la vida sin que el sujeto
haya tenido la posibilidad de
decidir?». Yo diría: sólo es posible y
es justo si, con la vida, podemos dar
también la garantía de que la vida,
con todos los problemas del mundo,
es buena, que es un bien vivir, que



hay una garantía de que esta vida es
buena, que está protegida por Dios y
que es un verdadero don. Sólo la
anticipación del sentido justifica la
anticipación de la vida. Por eso, el
Bautismo como garantía del bien de
Dios, como anticipación del sentido,
del «sí» de Dios que protege esta
vida, justifica también la
anticipación de la vida. Por lo tanto,
el Bautismo de los niños no va contra
la libertad; y es necesario darlo, para
justificar también el don —de lo
contrario discutible— de la vida. Sólo
la vida que está en las manos de Dios,
en las manos de Cristo, inmersa en el
nombre del Dios trinitario, es
ciertamente un bien que se puede
dar sin escrúpulos. Y así demos
gracias a Dios porque nos ha dado
este don, que se nos ha dado a sí
mismo. Y nuestro desafío es vivir
este don, vivir realmente en un
camino post-bautismal, tanto las
renuncias como el «sí», y vivir
siempre en el gran «sí» de Dios, y así



vivir bien.” (Lectio divina, 11 de junio
de 2012).

Acudamos a la intercesión de San
Josemaría, que supo vivir siempre de
fe, para que crezcamos siempre en
esta virtud. Miremos a María
Santísima, Estrella del mar, para
todos los que aún seguimos en el
camino de la fe, digamos un sí pleno
a los planes de Dios, y, de este modo,
podamos ser alabados como Ella:
bienaventurada tú, que has creído,
porque se cumplirán las cosas que se
te han dicho de parte del Señor (Lc 1,
39). Amén

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/homilia-
pronunciada-por-mons-hernan-salcedo-

en-la-misa-de-san-josemaria-el-23-de-
junio-en-bogota/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/homilia-pronunciada-por-mons-hernan-salcedo-en-la-misa-de-san-josemaria-el-23-de-junio-en-bogota/
https://opusdei.org/es-co/article/homilia-pronunciada-por-mons-hernan-salcedo-en-la-misa-de-san-josemaria-el-23-de-junio-en-bogota/
https://opusdei.org/es-co/article/homilia-pronunciada-por-mons-hernan-salcedo-en-la-misa-de-san-josemaria-el-23-de-junio-en-bogota/
https://opusdei.org/es-co/article/homilia-pronunciada-por-mons-hernan-salcedo-en-la-misa-de-san-josemaria-el-23-de-junio-en-bogota/
https://opusdei.org/es-co/article/homilia-pronunciada-por-mons-hernan-salcedo-en-la-misa-de-san-josemaria-el-23-de-junio-en-bogota/

	Homilía pronunciada por Mons. Hernán Salcedo en la Misa de San Josemaría el 23 de Junio en Bogotá

