
opusdei.org

Hacer del centro un
hogar (I)

Hogares abiertos, luminosos y
alegres: así los quiere Dios.
Primera entrega de unas
reflexiones sobre la vida de
familia en los centros de la
Obra.

12/10/2023

«¿Hija mía, acaso no voy a buscarte
un lugar de reposo donde te vaya
bien?» (Rt 3,1). En estas palabras de
Noemí a su nuera Rut, tan llenas de
afecto maternal, se recoge la
aspiración de todo corazón humano



a tener un hogar; un espacio en el
que uno se siente amado y
comprendido, y en el que puede
recuperar fuerzas. Así veía la familia
san Josemaría: «Cada hogar cristiano
debería ser un remanso de
serenidad, en el que, por encima de
las pequeñas contradicciones diarias,
se percibiera un cariño hondo y
sincero, una tranquilidad profunda,
fruto de una fe real y vivida»[1].

La palabra hebrea bayit, que significa
casa o construcción, es también una
de las palabras para nombrar a la
familia en la Escritura. Así, por
ejemplo, se habla de la casa de Jacob
(cfr. Jr 2,4) o la casa de Isaac (cfr. Am
7,16) para referirse a las dinastías de
estos patriarcas. También con
frecuencia en las lenguas
contemporáneas la noción de casa
remite a la pertenencia a una



familia. Cuando se dice que uno es de
la casa de alguien, no se está
haciendo solo referencia a la
materialidad de un lugar en el
espacio, sino también a unas
relaciones estables, incondicionadas
y gratuitas que le permiten
reconocerse como persona, en
apertura al mundo. En tal casa, uno
sabe que tiene un refugio y un afecto
incondicionado. En aquella casa se le
quiere, porque sencillamente forma
parte de ella.

Será como un hogar

La pertenencia a una casa es, así, una
faceta de la propia identidad. En la
Obra decimos espontáneamente que
somos de Casa, porque nos sabemos
parte de una familia en el seno de
ese «hogar entre los hogares»[2] que
es la Iglesia. «Todos los que
pertenecemos al Opus Dei —escribía
san Josemaría— formamos un solo
hogar: la razón de que constituyamos



una sola familia no se basa en la
materialidad de convivir bajo un
mismo techo. Como los primeros
cristianos, somos cor unum et anima
una (Hch 4,32) y nadie en la Obra
podrá sentir jamás la amargura de la
indiferencia»[3]. Nos sabemos, pues,
de la casa de Dios, de la familia de
Dios, en camino hacia el hogar
definitivo, donde se reunirá toda la
familia de los hijos e hijas de Dios.

Aunque es poco lo que sabemos de lo
que Dios tiene preparado para los
que le aman, Él mismo nos da una
pista: será como un hogar. Durante la
última cena, dice Jesús: «No se turbe
vuestro corazón. Creéis en Dios:
creed también en mí. En la casa de
mi Padre hay muchas mansiones; si
no, os lo habría dicho; porque voy a
prepararos un lugar. Y cuando haya
ido y os haya preparado un lugar,
volveré y os tomaré conmigo, para
que donde esté yo estéis también
vosotros» (Jn 14,1-3). Ya en esta vida



empezamos a prepararnos para este
hogar prometido, recogiendo día a
día el material del que sabemos que
estará hecho para cada uno: amor,
comunión. Hacer hogar en esta vida
no es un adelanto opcional de algo
que a fin de cuentas vendrá después,
sino la necesaria preparación del
corazón para abrazar un día la plena
comunión con Dios y con todos los
bienaventurados. Porque existe la
posibilidad real de cerrarse a ese
don, de destruir en nosotros la
disponibilidad para el amor[4].

La gratuidad del amor que se
aprende en el hogar ayuda a
comprender un poco cómo es el
inmenso amor de Dios. San
Josemaría solía enfatizar este
entrelazamiento entre amor humano
y amor divino: «Ama
apasionadamente al Señor. ¡Ámale
con locura!, porque si hay amor —
¡entonces!— me atrevo a afirmar que
ni siquiera se precisan los propósitos.



Mis padres —piensa en los tuyos—
no necesitaban hacer propósito de
quererme, ¡y qué derroche de
detalles cotidianos de cariño tenían
conmigo! Con ese corazón humano,
podemos y debemos amar a Dios»[5].

Por todo eso, una parte importante
de la misión evangelizadora que Dios
ha confiado a la Obra consiste en la
construcción de un hogar. «El
espíritu de familia —escribía don
Álvaro— es tan esencial para
nosotros, que cada hija y cada hijo
mío lo lleva siempre consigo; tan
fuerte, que enseguida se manifiesta
en torno a nosotros, facilitando la
creación de un ambiente de hogar en
cualquier sitio donde nos
encontremos»[6]. Crear este ambiente
de familia, de la familia de los hijos
de Dios, es introducir en el mundo
una lógica nueva, una manera de
amar que prepara los corazones para
el día en que Dios será «todo en
todos» (1 Cor 10,28).



«Nuestros hogares —nos ha escrito el
Padre— han de ser “luminosos y
alegres”. Hogares abiertos, en los que
puedan participar muchas personas,
también aquellas a las que quizá les
falta ese calor de hogar»[7]. Así deben
ser las casas de los agregados y de los
supernumerarios, y así deben ser
también los centros de la Obra.
Concretamente, estas páginas
quieren proporcionar, en dos
entregas, algunas pistas para la
reflexión sobre la vida de familia en
los centros. Lo específico de ese
enfoque no impide, sin embargo,
trasladar buena parte de esas líneas
a la vida de cualquier hogar.

En presente, desde la libertad,
porque Dios lo quiere

Existen muchas maneras de hacer
hogar, pero todas suelen reunir
algunos rasgos comunes. En primer
lugar, hogar y familia no son
realidades estáticas: son siempre un



camino, un proceso de construcción
en curso (de hecho la palabra bayit,
que mencionábamos antes, deriva de
banah, que significa precisamente
construir). El hogar siempre está en
construcción, no solo por la variedad
de circunstancias externas y por las
limitaciones de las personas
concretas que lo componen, sino
también porque depende en cada
instante de la mutua solicitud de
unos por otros. Dicho de otro modo:
la familia se alimenta de algo que
solo en parte se puede acumular en
la despensa. Aunque un buen
recuerdo puede salvar a cualquier
hombre, sobre todo si viene del
hogar[8], una familia no puede vivir
solo de recuerdos.

Si la familia no se renovara y
creciera día a día a partir de las
relaciones entre sus miembros,
podría mantener una apariencia de
buena salud, pero paulatinamente se
iría convirtiendo en una suma de



piezas aisladas; cosas que habrían
significado algo en el pasado, y que
se mantendrían solo por una difusa
veneración a la familia. La
experiencia nos enseña que estas
derivas suelen deberse a la
proliferación de actitudes
individualistas en las relaciones, por
las que se pierde de vista el valor de
lo que comparten unos y otros. La
familia deja entonces de renovarse, y
se instala en una repetición de
encuentros señalados: algo que a fin
de cuentas ya no está vivo, y que por
tanto no alimenta el espíritu. La vida
de familia puede tomar entonces un
aire oficial, previsible... y a la larga
pesado.

Toda familia en buen estado de salud
se hace día a día. Buen estado de
salud, que no significa ausencia de
problemas: del mismo modo que
nunca seremos santos del todo en
esta vida, ningún hogar en este
mundo —fuera del de Nazaret, del



que queremos ser un rincón—
acabará de serlo del todo hasta llegar
a la casa del cielo. Esta cierta
precariedad crónica del hogar es una
llamada a trabajar cada día para
mantenerlo vivo, del mismo modo
que debe mantenerse vivo el fuego
(precisamente de ahí surge, en
algunas lenguas latinas, la palabra
misma: hogar,foyer, focolare). Este
esfuerzo se puede ver como una
participación nuestra en lo que Jesús
decía de sí mismo: el Hijo del hombre
«no tiene donde reclinar la
cabeza» (Mt 8,20). Paradójicamente,
pues, el «lugar de reposo» que debe
ser todo hogar requiere, por parte de
quienes lo componen, un estado de
vigilia que lo mantenga despierto.

Este carácter dinámico de la vida en
familia nos lleva a un segundo
aspecto: el hogar se construye solo 
desde la libertad de cada una de las
personas que lo forman. Lo que
define la familia no es el hecho de



cohabitar, de vivir en un mismo
lugar, sino la realidad de vivir
animados por un mismo amor: en
comunión. Cada miembro de una
familia está llamado a construir la
familia cada día, con su propia
aportación: la suya, insustituible. «Se
crea así un ambiente de fraternidad
en el que cada uno potencia el cariño
del otro y, juntos, experimentamos
ese ciento por uno que nos prometió
el Señor»[9]. En una familia hay una
comunión de voluntades libres,
porque existe una voluntad
compartida por todos de mantener
este hogar en vida, y hay también
una comunión de inteligencias: un
acuerdo en los términos de lo que se
está construyendo. A menudo,
incluso, es necesario explicitar qué se
está construyendo, o lo que se puede
estar destruyendo o dejando de
construir, por las libres acciones y
omisiones de cada uno.



El tercer punto de partida, en fin, es
el más importante: hacemos hogar y
familia porque Dios lo quiere. En la
Obra, este proceso de construcción
del hogar tiene su fundamento en
una invitación de Dios a la que
hemos respondido con una decisión
libre personal. Hacer hogar es parte
de la misión que Dios nos ha
confiado. El trabajo es, desde luego,
el quicio de nuestra santificación,
pero encuentra su razón de ser en
algo más profundo, más abarcante.
Se trata del fundamento de toda
nuestra vida espiritual, que es el
sentido de nuestra filiación divina.
Ser realmente hijos de Dios es como
una identidad familiar: pertenecer a
la casa de Dios, a la familia de Dios.
Por eso, «si procuramos querernos,
comprendernos, perdonarnos,
servirnos, también contribuiremos
muy directamente, por la comunión
de los santos, a la unidad de todos los
creyentes, y de la humanidad
entera»[10].



La vida en familia no es, por tanto,
un además, sino uno de los lugares
fundamentales en los que cada uno
está llamado a ser Cristo para sus
hermanos. Cómo cada uno trate a
quienes Dios ha escogido para
compartir su hogar podrá darle luces
sobre su correspondencia a la
llamada de Dios. San Josemaría
alertaba, con trazos fuertes, del
riesgo de una “santidad” sin una
verdadera apertura a los demás. Así
puede suceder a quien, aun
esforzándose en muchos campos, a
fin de cuentas tiene que hacerse
reprochar: «no eres buen hijo, buen
hermano, buen compañero, buen
amigo, buen colega (…). Te
“sacrificas” en muchos detalles
“personales”: por eso estás apegado a
tu yo, a tu persona y, en el fondo, no
vives para Dios ni para los demás:
sólo para ti»[11].

Son palabras que parecen hacerse
eco de aquellas del ángel a la Iglesia



de Éfeso: «Conozco tus obras, tus
dificultades y tu perseverancia. Sé
que no puedes tolerar a los malos y
que pusiste a prueba a los que se
llaman a sí mismos apóstoles y los
hallaste mentirosos. Tampoco te falta
la constancia y has sufrido por mi
nombre sin desanimarte, pero tengo
algo en contra tuya, y es que has
perdido tu amor del principio»(Ap
2,2-4). El Padre nos ha invitado
también a reflexionar en este
sentido: «Si alguna vez os resulta
cansada la vida en familia, buscad
con sinceridad la causa de ese
cansancio para ponerle remedio:
pensad si se debe solo a una escasez
de medios materiales, o al natural
esfuerzo que puede suponer la
dedicación a cuidar a los demás; o si
se debe también a un enfriamiento
del cariño»[12].

La vida en familia no es por tanto
algo para vivir solo en momentos
excepcionales en que tenemos más



tiempo, durante las vacaciones o en
temporadas en las que hay menos
presión del trabajo. Por lo demás,
precisamente el trabajo intenso
puede crear las condiciones para una
vida de familia saludable. Nuestro
Padre escribía en este sentido que
«los hijos de Dios, en su Obra,
aprenden a ser buenos instrumentos,
como se aprende a respirar. Porque
no les evitamos —todo lo contrario—
tomar parte en esa noble lid con sus
iguales, para abrirse camino en la
vida, en medio de los choques
profesionales inevitables (…), que
son convenientes para quitar
soberbias y acabar con ingenuidades
e inexperiencias»[13]. Así, el contacto
con la dureza de la vida profesional,
aquilatado por la oración y
suavizado por la fraternidad delicada
de los demás, es fuente para que
cada uno pueda dar su aportación
personal, con naturalidad, a la vida
en familia.



Y precisamente esa fraternidad
delicada y fuerte da origen tantas
veces a una decisión de entrega. Sí, el
cariño que nos tenemos puede
despertar las primeras preguntas en
el corazón de las personas. «En esto
conocerán todos que sois discípulos
míos: si os amáis unos a otros» (Jn
13,35), anuncia Jesús a sus apóstoles.
Y ya de las primeras generaciones de
cristianos, aunque no les faltaran las
dificultades y los conflictos internos,
decían a los demás: «Mirad cómo se
quieren»[14]. Nuestra fuerza
evangelizadora pasa necesariamente
por ahí; no se trata de una estrategia
o de un plan pastoral, sino de
autenticidad, de fidelidad al
Evangelio.

[1]. San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 22.



[2]. Francisco, Discurso, 6-V-2019.

[3]. San Josemaría, Carta 11, n. 23.

[4]. Cfr. Benedicto XVI, Spe Salvi, n. 45.

[5]. San Josemaría, Forja, n. 503. Cfr.
también Es Cristo que pasa, nn. 142,
166.

[6]. Beato Álvaro, Carta, 1-XII-1985, en 
Cartas de familia I, n. 204 (AGP,
biblioteca, P17).

[7]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 16.

[8]. Cf. F. Dostoyevski, Los hermanos
Karamazov, epílogo.

[9]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 7.

[10]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 16.

[11]. San Josemaría, Surco, n. 739.



[12]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 15.

[13]. San Josemaría, Carta 27, n. 73

[14]. Tertuliano, Apologético, n. 39 (PL
1).

Carlos Ayxelá

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/hacer-del-
centro-un-hogar-centros-primera-parte/

(22/12/2025)

https://opusdei.org/es-co/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-primera-parte/
https://opusdei.org/es-co/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-primera-parte/
https://opusdei.org/es-co/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-primera-parte/

	Hacer del centro un hogar (I)

