opusdei.org

El tiempo de una
presencia (VII): Las
Fiestas del Seiior
durante el tiempo
ordinario (I)

En este primer editorial
dedicado a las fiestas del Sefior
que la Iglesia nos presenta a lo
largo del Tiempo Ordinario,
recogemos algunas
consideraciones de cuatro de
ellas: La Presentacion, la
Anunciacion del Sefor, la
Santisima Trinidad y el Corpus
Christi.



23/07/2016

* La Presentacion del Sefior en el
Templo * La Anunciacion del Sefior ¢
La Santisima Trinidad ¢ El Santisimo
Cuerpo y Sangre de Cristo

«Como ahora yo, que he venido a
vosotros en nombre del Sefor, os he
encontrado en vela en su nombre, asi
el mismo Sefior, en cuyo honor
celebramos esta solemnidad,
encontrard a su Iglesia velando en la
luz del alma, cuando venga a
despertarla»[1]. Velar en la luz del
alma: estas palabras de San Agustin,
pronunciadas durante una Vigilia
pascual, compendian bien el sentido
de las grandes solemnidades y fiestas
del Sefior que jalonan las semanas
del Tiempo ordinario, desplegando a



lo largo de todo el afio el misterio de
salvacion que brota de la Cruz y que,
desde el Sepulcro vacio, renueva la
faz de la tierra.

«El inico y mismo centro de la
liturgia y de la vida cristiana -el
misterio pascual-, en las diversas
solemnidades y fiestas asume
“formas” especificas, con nuevos
significados y con dones particulares
de gracia»[2]. Son comunes a todas
las tradiciones liturgicas las fiestas
de la Transfiguracion y de la
Exaltacién de la Santa Cruz, mientras
que son propias de la Iglesia romana
las solemnidades de la Santisima
Trinidad, del Santisimo Cuerpoy
Sangre de Cristo, del Sagrado
Corazon de Jesus y de Cristo, Rey del
Universo.

Por ultimo, se celebran también
dentro del transcurso del Tiempo
Ordinario o de la Cuaresma dos
fiestas del Sefior profundamente



vinculadas con la vida de Maria: la
Presentacion del Sefior en el Templo y
la solemnidad de la Anunciacion del
Sefior. Por su tenor teoldgico, ambas
pertenecen en realidad al ciclo de la
Manifestacion o Tiempo de Navidad,
pero su lugar en el calendario se
debe al modo en el que, por
complejos caminos, se ha acabado
fijando su fecha

En este primer editorial dedicado a
las fiestas del Sefior que la Iglesia nos
presenta a lo largo del Tiempo
Ordinario, recogemos algunas
consideraciones de cuatro de ellas:
La Presentacion y la Anunciacion del
Sefior, la Santisima Trinidad y el
Corpus Christi.

La Presentacion del Senor en el
Templo

La ley mosaica prescribia que todo
primogénito de Israel debia ser
consagrado a Dios cuarenta dias
después de nacer y ser rescatado con



una suma depositada en el tesoro del
Templo, en recuerdo de su
preservacion la noche de la primera
Pascua, durante la salida de Egipto.

El Evangelio segun san Lucas recoge
asi esta presentacion de Jesus en el
Templo: «cuando llego el tiempo de
la purificacidon, segun la ley de
Moisés, los padres de Jesus lo
llevaron a Jerusalén, para
presentarlo al Sefior, de acuerdo con
lo escrito en la ley del Sefior: “Todo
primogeénito varon sera consagrado
al Sefior”»[3] San José y la Virgen
entran en el templo, desapercibidos
entre la muchedumbre: el Esperado
por todos los hombres entra inerme,
sobre el regazo de su Madre, en la
casa de su Padre.

La liturgia de este dia nos despierta,
con el salmo responsorial, para que
adoremos, en el seno de esa familia
discreta, al Rey de la Gloria.
«Attollite, portae, capita vestra, et



elevamini, portae aeternales, et
introibit rex gloriae: {Puertas, alzad
los dinteles! jElevaos, Puertas
eternas!, que va entrar el Rey de la
Gloria»[4]

La Iglesia de Jerusalén comenzo a
conmemorar anualmente este
misterio en el siglo IV. La fiesta se
celebraba el 14 de febrero, cuarenta
dias después de Epifania, porque la
liturgia de Jerusalén no habia
adoptado aun la costumbre romana
de celebrar la Navidad el 25 de
diciembre. Por eso, cuando este uso
fue comun en todo el orbe cristiano,
la fiesta de la presentacion se
traslado al dia 2 de febrero y se
extendio asi muy pronto por todo el
Oriente.

En Bizancio, la introdujo el
emperador Justiniano I en el siglo VI,
bajo la advocacion de Hypapante o el
encuentro de Jesus con el anciano
Simeon, figura de los justos de Israel,



que pacientemente habian esperado
largo tiempo el cumplimiento de las
promesas mesianicas.

Durante el siglo VII, la celebracion
arraigo también en Occidente. El
nombre popular de candelaria o
fiesta de la luz proviene de la
tradicion, instituida por el papa
Sergio I, de hacer una procesion con
cirios. Como proclama el anciano
Simeon, Jesus es el Salvador,
«presentado ante todos los pueblos:
luz para alumbrar a las naciones»[5]
Al conmemorar la venida y
manifestacion de la luz divina al
mundo, la Iglesia bendice todos los
afos los cirios, simbolo de la perenne
presencia de Jesus, y de la luz de la fe
que los fieles reciben por el
sacramento del Bautismo. La
procesion con los cirios encendidos
se convierte asi en una expresion de
la vida cristiana: un camino
iluminado por la luz de Cristo.



La conmemoracion anual de la
Presentacion del Sefior en el Templo
es también una celebracion mariana
y por eso en determinadas épocas ha
sido conocida como fiesta de la
“Purificacion de Maria”. Aunque
preservada por Dios del pecado
original, Maria, como madre hebrea
quiere someterse a la «Ley del
Sefior» y por ello ofrece «un par de
tortolas o dos pichones»[6] La
oblacion de Maria se convierte asi en
un signo de su obediencia pronta a
los mandatos de Dios. «;Aprenderas
con este ejemplo, nifio tonto, a
cumplir, a pesar de todos los
sacrificios personales, la Santa Ley
de Dios?»[7]

La Anunciacion del Seiior

El 25 de marzo, la Iglesia celebra el
anuncio del cumplimiento de las
promesas de salvacion. De labios del
angel, Maria conoce que ha hallado
gracia delante de Dios. Por obra del



Espiritu Santo, concebira un hijo que
serd llamado Hijo de Dios. Salvara a
su pueblo y se elevara sobre el trono
de David; y su reino no tendra fin[8].
Es la fiesta de la Encarnacion: el Hijo
eterno del Padre entra en la historia;
se hace hombre en la carne de Maria,
una muchacha humilde del pueblo
de Israel. Desde entonces, «la historia
no es una simple sucesion de siglos,
afos, dias, sino que es el tiempo de
una presencia que le da pleno
significado y la abre a una solida
esperanza»[9].

Es probable que ya en el siglo IV se
celebrara esta fiesta en Palestina,
pues en aquellas fechas se levanto
una basilica en Nazareth, en el lugar
donde la tradicion emplazaba la casa
de Maria. Esta impronta mariana se
advierte en el nombre que la
conmemoracion también ha
recibido: “Anunciacion de la Virgen
Maria”. Muy pronto, durante el siglo
V, la fiesta se difundira por el Oriente



cristiano, para después transmitirse
al Occidente. En la segunda mitad del
siglo VII ya hay testimonios de su
celebracion el 25 de marzo en la
Iglesia romana bajo la advocacion de
Annuntiatio Domini.

La datacion de la fiesta parte de una
antigua tradicion que emplazaba la
creacion del mundo en el dia preciso
del equinoccio de primavera (que al
inicio de la era cristiana
correspondia al 25 de marzo del
calendario juliano). De acuerdo con
la idea de que la perfeccion implica
el cumplimiento de ciclos completos,
los primeros cristianos consideraron
que la encarnacion de Cristo
(comienzo de la nueva creacion), su
muerte en la cruz, y su venida
definitiva al final de los tiempos, se
debian situar en esa misma fecha,
que de este modo aparece cargada de
sentido. Ademas, el lugar preciso de
la Navidad en el calendario -nueve
meses después de la Anunciacion-,



parece tener su origen en esta
primitiva datacion.

Los textos de la Misa y de la Liturgia
de las Horas de esta solemnidad se
centran en la contemplacion del
Verbo hecho carne. El salmo 39 [40],
evocado en la antifona de entrada, en
el salmo responsorial y en la segunda
lectura, es el hilo conductor de toda
la celebracion: «aqui estoy, oh Dios,
para hacer tu voluntad»[10] Jesus se
encarna en obediencia al querer de
su Padre; y, como Jesus, asi su Madre.
Maria se turba, pero no pone
objeciones: no duda de la palabra del
angel. Movida por la fe, dice “si” a la
voluntad de Dios. «Maria se muestra
santamente transformada, en su
corazon purisimo, ante la humildad
de Dios (...). La humildad de la
Virgen es consecuencia de ese
abismo insondable de gracia, que se
opera con la Encarnacion de la
Segunda Persona de la Trinidad



Beatisima en las entrafas de su
Madre siempre Inmaculada»[11]

La Santisima Trinidad

El primer domingo después de
Pentecostés, la Iglesia celebra la
solemnidad de la Santisima Trinidad.
En este dia glorificamos al Padre, al
Hijo y al Espiritu Santo, Dios uno,
trino en personas: «al proclamar
nuestra fe en la verdadera y eterna
Divinidad, adoramos tres Personas
distintas, de Uinica naturaleza e
iguales en dignidad»[12] «Me habéis
oido decir muchas veces que Dios
esta en el centro de nuestra alma en
gracia; y que, por lo tanto, todos
tenemos un hilo directo con Dios
Nuestro Sefior. ;Qué valen todas las
comparaciones humanas, con esa
realidad divina, maravillosa? Al otro
lado del hilo estd, aguardandonos, no
s6lo el Gran Desconocido, sino la
Trinidad entera: el Padre, el Hijo y el
Espiritu Santo (...). Es una pena que



los cristianos olvidemos que somos
trono de la Trinidad Santisima. Os
aconsejo que desarrolléis la
costumbre de buscar a Dios en lo
mas hondo de vuestro corazon. Eso
es la vida interior»[13]

Aunque esta fiesta fue introducida en
el Calendario romano a mediados del
siglo XIV, sus origenes se remontan al
periodo patristico. Ya san Ledn
Magno acostumbraba a desarrollar la
doctrina sobre el misterio trinitario
durante el periodo de Pentecostés.
Algunas de sus expresiones
apareceran recogidas mas tarde en el
prefacio de la Misa del domingo de la
octava de Pentecostés.
Sucesivamente, se compondra en el
reino franco una Misa de la
Santisima Trinidad que conocera una
muy temprana difusion por todo el
Occidente, quizas como un medio
para ensefiar asiduamente al pueblo
cristiano la verdadera fe en Dios



No obstante, la Iglesia romana no fijo
una fiesta especial en el calendario
para la Santisima Trinidad, porque
las invocaciones al Dios uno y trino y
las doxologias le dan ya un lugar
central en la liturgia. Esta situacion
no impidio que algunas diocesis o
comunidades monasticas celebraran
anualmente una fiesta litargica
trinitaria, aunque la fecha no fuera
uniforme. Seria el Papa Juan XXII
quien, en 1334, introdujera
finalmente en el Calendario romano
la fiesta de la Santisima Trinidad, en
el domingo posterior a Pentecostés.
Por otra parte, aunque las Iglesias del
Oriente cristiano no hayan
establecido una fiesta especifica,
dedican la mayor parte de los cantos
del domingo de Pentecostés a
contemplar el misterio trinitario.

El Santisimo Cuerpo y Sangre de
Cristo



La solemnidad del Cuerpoy la
Sangre de Cristo (el “Corpus Christi”)
nace en el Medioevo, fruto de la
piedad eucaristica y de la
reafirmacion del dogma tras
variadas controversias teoldgicas. La
fiesta se celebro por primera vez en
Lieja el afio 1247, a peticion de santa
Juliana de Mont-Cornillon, religiosa
que dedico gran parte de su vida a
promover la devocion al santo
Sacramento del altar. En 1264, el
Papa Urbano IV, impresionado por el
milagro eucaristico de Bolsena -
testimoniado en piedra por el
monumental duomo de Orvieto, que
es como un gran relicario- instituyo
con caracter universal la solemnidad
en honor del Santisimo Sacramento
para el jueves posterior a la octava
de Pentecostés. La bula de institucion
de la fiesta contenia en apéndice los
textos de la Misa y del Oficio del dia,
redactados segun la tradicion por
santo Tomas de Aquino. La antifona
O sacrum convivium de las segundas



visperas de la fiesta, sintetiza de
modo admirable la fe de la Iglesia, el
mysterium fidei: «;Oh sagrado
banquete en el que se recibe a Cristo!
Se renueva la memoria de su Pasion,
el alma se llena de gracia, y se nos da
la prenda de la gloria futura»[14].
«Cada uno de nosotros -decia el Papa
en esta solemnidad- puede
preguntarse: ;y yo? ¢Donde quiero
comer? ;En qué mesa quiero
alimentarme? ;En la mesa del Sefior?
¢ 0 suefio con comer manjares
gustosos, pero en la esclavitud?
Ademas, cada uno de nosotros puede
preguntarse: ;cudl es mi memoria?
¢La del Sefior que me salva, o la del
ajo y las cebollas de la esclavitud?
¢Con qué memoria sacio mi
alma?»[15].

Como esta fiesta gira en torno a la

adoracion del Santisimo Sacramento
y a la fe en la presencia real de Cristo
bajo las especies eucaristicas, resulta
16gico que ya en el siglo XIV surgiera



la costumbre de acompariar al Sefior
sacramentado por las calles de las
ciudades. Anteriormente, el
Santisimo habia presidido la
procesion de las palmas del domingo
de ramos, o habia sido trasladado
solemnemente en la mafiana de
Pascua desde el “monumento” o
“sepulcro” al tabernaculo principal
del templo. La procesion del Corpus
como tal sera definitivamente
acogida en Roma en el siglo XV.
Gracias a Dios, en los ultimos afos
estamos asistiendo a un
reflorecimiento de esta devocion,
también en lugares en los que habia
desaparecido durante siglos.
Hacemos nuestros los sentimientos
de san Josemaria en la fiesta del
Corpus Christi de 1971: «mientras
celebraba la Misa esta mafiana, le he
dicho a Nuestro Sefior con el
pensamiento: yo te acompafio en
todas las procesiones del mundo, en
todos los Sagrarios donde te honran,



y en todos los lugares donde estés y
no te honren»[16].

José Luis Gutiérrez

[1] San Agustin, Sermon 223 D (PL
Supplementum 2, 717-718).

[2] Benedicto XVI, Homilia, 31-
V-2009.

[3] Lc 2, 22.
[4] Sal 23 (24), 7.
[S] Lc 2, 32.
[6] Lc 2, 24.

[7] San Josemaria, Santo Rosario,
cuarto misterio g0zoso.

[8] Cfr. Lc 1, 26-33.



[9] Benedicto XVI, Audiencia, 12-
XII1-2012.

[10] Cfr. Sal 39 (40), 8-9.

[11] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 96.

[12] Misal Romano, Prefacio de la
Misa de la solemnidad de la
Santisima Trinidad.

[13] San Josemaria, Apuntes de la
predicacion, 8-XI1-1972 (citado en E.
Burkhart - J. Lopez, Vida cotidiana y
santidad en la ensefianza de San
Josemaria. Estudio de teologia
espiritual, Rialp, Madrid 2010, vol. I,
pp- 311-312).

[14] Antifona ad Magnificat, Visperas
IT de la Solemnidad del Cuerpo y de
la Sangre del Sefior.

[15] Papa Francisco, Homilia, 19-
VI-2014 (cfr. Nm 11, 4-6).



[16] J. Echevarria, Memoria del Beato
Josemaria Escriva, Madrid: Rialp,
2000, 240.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/fiestas-ano-
liturgico-tiempo-ordinario/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-co/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-co/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario/

	El tiempo de una presencia (VII): Las Fiestas del Señor durante el tiempo ordinario (I)

