opusdei.org

«Podemos “tocar” a
Jesus vivo en todas
las ocasiones de la
existencia
ordinaria»

Entrevista de Teresa Gutiérrez
de Cabiedes a Mons. Fernando
Océdriz, publicada
recientemente en el semanario
espariol «Alfa y Omega».

16/09/2017

Alfa y Omega «Podemos “tocar” a
Jesus vivo en todas las ocasiones de


https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria

la existencia ordinaria» (Descarga la
entrevista al prelado del Opus Dej, en
PDF)

ko skesksk

Tiende a cruzar los brazosy,
entonces, se le dilata una sonrisa de
la que brotan palabras timidas pero
salpicadas de humor. A sus 72 afos
practica un buen revés de tenis. Su
sobriedad expresiva se compensa
con una mirada afable y profunda.

En la historia reciente de nuestro
pais el Opus Dei ha dejado honda
huella. No solo por el origen
aragonés de un fundador, que
propagoé un carisma divino a los
cinco continentes.
Fundamentalmente, importa su
presencia en el ambito educativo,
publico y, sobre todo, en la vida
cotidiana de miles de personas de a
pie. Y parece estimulante interrogar
en profundidad al guia que lidera
una nueva etapa.


https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf

Esta conversacion se plantea como
dialogo de corazon a corazon. No
sobra contar a los lectores que
arrancamos mendigando con fuerza
la bendicion del Espiritu Santo, en
estas palabras y en el eco que
produzcan. El deseo es preguntar con
los que se preguntan; conversar con
sinceridad valiente y constructiva,
con toda la confianza y franqueza
posibles.

Pasados ampliamente los cien
primeros dias desde su eleccion
como prelado de la Obra, no sé si
darle la enhorabuena o el pésame
por la carga que ha caido sobre sus
hombros. ;Como vive el ser padre
espiritual de miles de personas a lo
largo y ancho del mundo?

Soy consciente de que recae sobre mi
una gran responsabilidad, pero me

encuentro tranquilo. Me ayuda sobre
todo saber que Dios, cuando encarga



una mision, da también la gracia
necesaria para llevarla a cabo.

Ademas, me conforta la cercania y el
afecto que me ha mostrado de modo
tangible el Santo Padre, con motivo
de mi nombramiento y después,
cuando he tenido ocasion de verle.
Me siento sostenido también por la
oracion y el carifio de muchos. Me
viene a la cabeza una carta que
recibi de un chico joven, que me
brindaba ofrecer sus sufrimientos
desde el hospital; de tantos
miembros del Opus Dei y otras
personas. Asi me explico la serenidad
que he notado en estos meses.

¢Después de ser elegido prelado, se
dejan ganar sus contrincantes en
los partidos de tenis?

Espero que no; facilmente me daria
cuenta y el partido perderia interés.

Recientemente vivio su primer
viaje pastoral a Espaiia para visitar



a fieles y amigos del Opus Dei.
¢Qué mensaje deseaba transmitir
en tantos encuentros cara a cara?

En este viaje a Espafia he querido
recordar sobre todo que, como
cristianos, hemos de poner a
Jesucristo en el centro de nuestras
vidas. Como subrayo Benedicto XVI
en una frase de su primera enciclica
(v que al Papa Francisco le gusta
citar), el cristiano no se adhiere a
una idea, ni solo a una doctrina, sino
que sigue y ama a una persona: a
Cristo.

En esto he querido insistir en este
viaje, poniendo el acento en el
espiritu propio del Opus Dei, es decir,
en que hemos de llevar la caridad de
Cristo a la vida ordinaria, a la
familia, al trabajo, al trato con los
amigos.

En Espaiia el Opus Dei ha dado
grandes frutos espirituales y
sociales. Pero también genera



controversia. Muchos han
encontrado la salvacion de Dios
gracias a este carisma y son felices.
También existen numerosas
personas que cuentan (incluso
publicamente) que su paso por la
Obra ha supuesto heridas
profundas. ;Puede que algo no se
haya hecho bien?

En los 22 afios que he trabajado a su
lado, he escuchado a don Javier pedir
perdon a las personas que se han
sentido heridas por el
comportamiento de alguno de sus
hijos. Yo me sumo a esa peticion de
perdon y deseo con toda el alma que
esas personas curen sus heridasy
superen su dolor.

San Josemaria solia decir que
guardaba afecto a todas las personas
que se acercaban a la labor
formativa del Opus Dei, aunque
fuese por una temporada. Imaginese
el afecto que conservaba hacia las



personas que habian llegado a
pertenecer a la Obra. El sentia una
profunda paternidad espiritual:
nunca se deja de querer a un hijoo a
un hermano.

Conviene considerar dos planos
distintos. Por una parte, el mensaje
del Opus Dei representa un camino
abierto para seguir a Cristo. Por otra,
las actividades que desarrollan las
personas y los centros de la Obra, en
las que, como es natural, influyen las
circunstancias y los modos de ser.
Seguramente, entre tan gran numero
de personas y actividades -con buena
intenciéon- habra habido errores,
omisiones, descuidos o
malentendidos. A mi me gustaria
pedir perddon por cada uno de ellos.

Habla del perdon. Una de las
bendiciones de la fe catodlica es que
sabemos que la misericordia de
Dios nos acoge a pesar de nuestros
fallos. Incluso cuando esos errores



mancillan su nombre. Quizas uno
de los momentos mas gozosos de
nuestra historia se dio cuando Juan
Pablo II pidi6 perdon en nombre
de los hijos de la Iglesia universal.

Pienso que no debemos separar la
peticion del perdon de la alabanza a
Dios propia del agradecimiento, por
la multitud de dones que
constantemente vuelca en su
misericordia y nos llegan a través de
la mediacion humana, que se
convierte en instrumento de la
accion divina.

San Juan Pablo II nos dio un gran
ejemplo a lo largo de su vida de esas
dos dimensiones, que deben de estar
siempre presentes al contemplar la
magnificencia de Dios y la debilidad
de los hombres. Asi sucedi6 en
aquella jornada del Perdon, que
convoco dentro del Gran Jubileo de
2000. Y Benedicto XVI ha afirmado
que el perdon es la unica fuerza que



puede vencer al mal, que puede
cambiar el mundo. En primer lugar,
hemos de pedir perddn a Dios.
Ademas, pienso que tenemos que
integrar en nuestra vida, como algo
habitual, el pedir perdén y perdonar.
Lo repetimos todos los dias al rezar
el padrenuestro, pero lo olvidamos
en la practica con demasiada
frecuencia. Es cierto que hemos de
respetar la verdad, que no podemos
pedir perdon acusando indirecta e
injustamente a otras personas con un
meaculpismo superficial. Pero
perdonar y pedir perdon son
actitudes cristianas que no humillan
sino que engrandecen.

La cristiandad occidental vive un
invierno vocacional preocupante.
A la vez, existen brotes
primaverales en la Iglesia: frutos
esperanzadores en comunidades
que han madurado una renovada
pedagogia de la fe. El Espiritu ha
impulsado de una ascética



eminentemente voluntarista a una
profundizacion en la gratuidad del
amor de un Dios que sale al
encuentro, que no requiere que le
conquistemos con nuestros
méritos, que necesita nuestra
pobreza para desplegar su
misericordia. ¢COmo se vive y se
anuncia actualmente esta relacion
con Dios en el Opus Dei?

El fundamento del espiritu del Opus
Dei es la conciencia viva de nuestra
filiacion divina. San Josemaria
escribid en Camino: «Dios es un
Padre lleno de ternura, de infinito
amor. Llamale Padre muchas veces
al dia, y dile -a solas, en tu corazon-
que le quieres, que le adoras: que
sientes el orgullo y la fuerza de ser
hijo suyo». El anuncio de la relacion
con Dios en el Opus Dei tiene ese
enfoque. Como escribe san Juan:
«Mirad qué amor tan grande nos ha
mostrado el Padre: que nos llamamos
hijos de Dios, jy 1o somos!».



En este mundo nuestro, tantas
veces prisionero en la cultura del
lamento, saborear asi el amor de
un Padre es crucial para vivir con
esperanza.

Siempre, y especialmente en estos
momentos, hemos de tener muy
presente esta maravillosa realidad,
que ayuda a superar los pesimismos
que sobrevienen ante los problemas
de la vida, la conciencia de los
propios defectos, las dificultades de
la evangelizacion e incluso ante la
situacion del mundo.

Nuestra vida no es una novela rosa,
sino un poema épico. Sabernos hijos
de Dios nos ayuda a vivir con
confianza, gratitud y alegria. Nos
invita a amar este mundo nuestro,
con todos sus problemas y con toda
su belleza. La paz del mundo
depende mas de lo que cada uno
aportemos, en la vida ordinaria,
(sonriendo, perdonando,



quitdndonos importancia), que de las
grandes negociaciones de los Estados,
por necesarias y relevantes que estas
sean.

Desde su primera carta pastoral
como prelado, insiste mucho en la
centralidad de Jesucristo. Para no
derivar en el cristianismo como
ideologia, o como ritual
bienintencionado, necesitamos
experimentar y revivir
constantemente un encuentro
personal con el amor de Dios. Solo
como consecuencia brote la vida
cristiana y sobreabunda la gracia
en la Iglesia. (Como ansia anunciar
hoy el Opus Dei ese kerigma, que
es buena noticia inagotable?

Fundamentalmente mediante la
sincera amistad: de persona a
persona, que es siempre
mutuamente enriquecedora. Para la
evangelizacion, resulta esencial el
valor del testimonio y de compartir



la propia experiencia de vida: es
mucho mas eficaz que los discursos
teoricos.

Logicamente, esto no excluye la
multiforme iniciativa personal que
da origen también a actividades
evangelizadoras muy diversas
(labores de ensefianza, asistenciales,
etc.), de algunas de las cuales la
Prelatura se responsabiliza de su
orientacion cristiana y presta la
atencion ministerial de sacerdotes.

El Opus Dei nacio en la Iglesia con
caracter profético. Sin embargo, la
muerte del fundador coincidio con
los primeros afos del tsunami
posconciliar. Parece 1ogico que la
Obra se aferrara a los cimientos.
¢Cabe que se hayan quedado tics
de atrincheramiento, ante tanta
confusion y caos como ha vivido (y
vive) la barca de Pedro?

La fidelidad a Dios es una dimension
que siempre ha iluminado la historia



a lo largo de los veinte siglos del
cristianismo. La fidelidad a la fe
cristiana, que es fidelidad a
Jesucristo, se ha mostrado siempre
dinamica, innovadora y
transformadora. Pienso que
efectivamente, después del Vaticano
II, al ver las consecuencias de «la
hermenéutica de la ruptura» (como
la denomino Benedicto XVI en un
famoso discurso), se ha planteado esa
tentacion del atrincheramiento que
menciona.

En todo caso son reacciones
coyunturales que es necesario
superar -tanto la ruptura como el
atrincheramiento-. Son consecuencia
de haber cedido a una mentalidad
dialéctica, politica, que es ajena a la
Iglesia, porque divide y rompe la
comunion. En la Iglesia no hay, no
debe haber, bandos ni partidos, sino
unidad dentro del legitimo
pluralismo.



El relativismo causa estragos en
nuestra sociedad desnortada. La
Obra es famosa por su fidelidad a
la Iglesia y al Papa. Esto supone
una bendicion en tiempos
convulsos. Acentuar la doctrina en
medio de la tormenta aporta
seguridad; por otra parte, puede
desembocar en afan de tenerlo
todo reglamentado. ;COmo
armonizar la fidelidad sin fisuras a
la Ley divina con la libertad gozosa
de los hijos de Dios?

Muchos problemas surgen cuando
planteamos dilemas innecesarios o
reducimos la realidad a estereotipos
dialécticos. Fidelidad o creatividad,
ortodoxia o libertad, doctrina o
vida... Pienso que hemos de vivir con
una actitud integradora que es, por
cierto, muy cristiana. La realidad no
se deja encerrar en un esquema
excluyente. Exige de nosotros un
equilibrio, una ponderacion, una
integracion que acaba siendo muy



positiva también en las relaciones
entre personas.

En efecto, la dialéctica genera
cortocircuitos. Mirémoslo desde
un prisma mas integrador. A usted
le encanta Beethoven: ;Como
seguir la partitura haciendo propia
la interpretacion?

Veo perfectamente compatible la
fidelidad a la doctrina con la
apertura a las inspiraciones del
Espiritu. La historia de la Iglesia lo
confirma. Sin perder su identidad, es
permanente novedad. En este
contexto, considero importante la
libertad de espiritu, que,
evidentemente, no consiste en la
ausencia de obligaciones y
compromisos, sino en el amor. Es lo
que san Agustin expreso en la
famosisima frase: «<Ama y haz lo que
quieras», 0 como escribié santo
Tomas de Aquino en lenguaje



diverso: «Cuanta mas caridad tiene
alguien, tiene mas libertad».

Entonces, una fidelidad creativa
supone vivir la libertad de amar
deseando abrirse a la novedad
perenne del Espiritu...

En efecto, los modos de decir y de
hacer cambian, pero el nucleo, el
espiritu, permanece inalterado. La
fidelidad nunca proviene de una
repeticion mecanica; se realiza
cuando acertamos a aplicar el mismo
espiritu en circunstancias diferentes.

Eso implica, en ocasiones, mantener
también lo accidental; pero en otros
casos induce a cambiarlo. En ese
sentido, el discernimiento serenoy
abierto a la luz del Espiritu Santo es
fundamental; sobre todo para
conocer los limites (a veces no
evidentes) entre lo accidental y lo
esencial.



Otro riesgo de la hipertrofia del
celo doctrinal en nuestra Iglesia es
la proliferacion de almas
atrapadas en un racionalismo que
descarta la dimension sensible en
la relacion personal con Dios:
como si vivir la fe con el corazon
fuese caer en el sentimentalismo.
Como fisico, ¢se atreve con una
ecuacion para crecer en intimidad
con Dios?

Los afios de estudio de teologia, la
cercania a determinadas personas,
me han llevado a valorar mucho la
luz de la fe también para el ejercicio
de la razon. Pero siempre sin
minusvalorar la importancia de la
dimensioén sensible, del corazén, de
las emociones, que son
profundamente humanas. Nuestro
Dios es siempre cercano: y en la
Eucaristia Jesucristo se hace
especialmente proximo a la
intimidad de nuestro corazon.



Uno de los retos mas provocadores
que nos plantea nuestra época es
recuperar el valor fecundo del
silencio. La Obra es experta en
formar cristianos llamados a vivir
en presencia de Dios en medio del
mundo. Quizas uno de los atajos
nos lo regalo san Josemaria al
invitarnos a meternos en el
Evangelio, manantial permanente
de sabiduria y paz, como un
personaje mas. ;Como tocar a
Jesus vivo, hoy y ahora?

San Josemaria, al aconsejar meterse
en los relatos del Evangelio como un
personaje mas, transmitia su propia
experiencia. Dios le concedio una fe
viva en la encarnacion, de la que
surgia un amor ardiente a Nuestro
Sefior, a seguir las huellas de su paso
por la tierra y a verlo como modelo.

Jesucristo, siendo Dios, al ser y vivir
como hombre entre los hombres, que
crece y se educa, vive en un hogar de



familia, trabaja, tiene amigos, trata
con los vecinos, sufre y llora... Nos
muestra el valor de todo lo humano a
los ojos de Dios y que, por eso,
nuestra vida corriente tiene, en
unién con El, valor divino.

Asi, podemos tocar a Jesus vivo en
todas las ocasiones de la existencia
ordinaria. Sobre todo, en los lugares
privilegiados de la presencia del
Sefior: en los nifios, los pobres, con
quienes Fl ha querido identificarse
especialmente; en los enfermos, a los
que el Papa llama «la carne sufriente
de Cristo»; y del modo mas intenso,
como senalaba antes, en la
Eucaristia.

El Opus Dei goza de una imagen de
unidad fuerte, y eso es meritorio.
Sin embargo, a veces no se aprecia
con facilidad la practica de una
sana autocritica. Sus primeras
palabras escritas a los fieles de la
Obra glosaban la cantidad de obras



buenas (jy reales!) que habéis
protagonizado juntos. Me planteo
si hablar solo de 1o bueno y del
ideal (y entiendo que es necesario
hacerlo) quizas puede generar un
caldo de cultivo propicio para la
autocomplacencia o llevar al
idealismo de confundir lo que se
ansia ser (el carisma divino) con lo
que en realidad se esta siendo (la
pobre ejecucion humana, tantas
veces).

La autocomplacencia es siempre un
peligro para quien desea obrar el
bien. Y en el Opus Dei, como todo el
mundo, también tenemos que estar
vigilantes ante ese peligro. Como
decia antes, he trabajado cerca de
don Javier Echevarria durante mas
de 20 afios. El solia repetirnos que las
personas de la Obra ni somos ni nos
sentimos superiores a nadie, que
cada uno es capaz de cualquier
maldad.



Pero no basta la humildad personal,
existe también una humildad
colectiva, institucional, que tiene
muchas manifestaciones: en el modo
de hablar, en la admiracién sincera
hacia los demas, etc. Por eso, cuando
reconocemos las obras buenas es
para dar gracias a Dios, que es quien
nos las concede, no para echarnos
flores. Pido a Dios que nos libre del
autobombo, contra el que nos ponia
en guardia con frecuencia don Javier,
siguiendo también en esto a san
Josemaria.

En ese sentido, me resulta una
expresion muy entraiiable la que
utiliza al hablar del Opus Dei como
una partecica de la Iglesia. Las
familias eclesiales, sofiadas por el
Espiritu Santo, corren en ocasiones
un riesgo. En mi tierra le llamamos
no ver mas alla de la boina, es
decir, vivir en la miopia del culto a
la institucion, al propio carisma, al
fundador... ;Como evitar



promover la marca de la casa, y
anteponer el rostro de Dios y la
unidad con la Iglesia?

La expresionpartecica de la Iglesia es
de san Josemaria, que recurria al
diminutivo tipico de su habla
aragonesa, para expresar el tono
afectivo con que la empleaba. La
tentacion de la autorreferencialidad
esta siempre al acecho de todo el
mundo. A veces por un exceso de
entusiasmo, a veces por
desconocimiento de otras realidades,
0 por un punto de vanidad. San
Josemaria nos quiso prevenir de ese
peligro al recordarnos con
frecuencia que la Obra existe solo
para servir a la Iglesia como la
Iglesia quiera ser servida. Si servir a
la Iglesia -necesaria expresion del
amor a Jesucristo- es siempre una
realidad en la vida de cada uno,
iremos bien.



Me planteo si a veces rezamos por
la union de las religiones y
olvidamos el ecumenismo
intraeclesial. Un ejemplo: la
familia es una de las grandes
victimas de nuestra sociedad y, por
desgracia, de nuestra Iglesia. Para
muestra, un boton. En Espaiia,
ante una familia numerosa, es
frecuente que te pregunten: «;Del
Opus o Kikos?». Pero muchos
cristianos de a pie tienen la
impresion de que tanto unos como
otros van por su carril. ;Como
lograr que, siendo cada cual fiel a
los dones recibidos, aprenda a
amar la riqueza de los otros como
fruto de la diversidad de la accion
de Dios?

Para querer, antes hay que conocer.
Muchas divisiones o malentendidos
en el seno de la Iglesia se explican
por la falta de conocimiento. Y se
resolverian en buena parte con un
mayor acercamiento a la realidad.



Ademas, amar a Jesucristo comporta
amar a todo el mundo, especialmente
a quienes de un modo u otro dedican
su vida al servicio del Evangelio. La
alegria también es un puente sincero
que une a las personas por encima
de las diferencias.

En la linea de conocerse (primero
al prgjimo en la fe), planteemos
una hipotesis. ;Qué pasaria si
organizarais alguna iniciativa
juntos? Por ejemplo: ;Qué
ocurriria si un evento familiar
fuera engendrado por
Neocatecumenales y fieles del
Opus Dei, o que la Gioventu
Studentesca de Comunion y
Liberacion participara en un
congreso UNIV, o suscitarais un
acto interreligioso, codo a codo,
con los Focolares?

Los catolicos tenemos el riesgo, como
advierte el Papa Francisco, de
reducir el apostolado a estructuras,



actividades o eventos, que en
muchos casos no son
particularmente eficaces para llegar
al corazon y a la cabeza de personas
que no conocen a Jesucristo.

Lo central en la Obra es impartir una
buena formacion cristiana, para que
cada uno actue con libertad e
iniciativa, individualmente. Esos
posibles encuentros que menciona, a
veces podrian ser utiles, y de hecho
se dan en ocasiones, en particular
cuando son el Papa o los obispos
quienes toman la iniciativa.

De todos modos, me parece que
ademas de reunirnos, sobre todo nos
encontramos en los lugares donde
cada uno desarrolla su actividad
habitual: en el ambito del trabajo, de
la educacion, la cultura, la empresa,
la politica. Allj, ya estan trabajando
catolicos de diferentes sensibilidades,
y podemos colaborar en
innumerables iniciativas de



evangelizacion: con sentido
ecuménico, del brazo con otros
cristianos; y con espiritu abierto,
junto con otras muchas personas de
buena voluntad.

El proximo sinodo de la Iglesia
estara dedicado a la vocacion de
los jovenes, un tema sobre el que
ha habido polémica con el Opus
Dei. Un bienintencionado afan
apostolico ha podido forzar
algunas decisiones de entrega o
convertir la mision en una tarea de
la que hay que rendir resultados.
Si ha sido asi, ¢como evitar que
vuelva a suceder? ;Seria fecundo
trascender el proselitismo y
promover un apostolado del
contagio?

Benedicto XVI y Francisco se han
referido al proselitismo en el sentido
negativo que ha adquirido en los
ultimos tiempos, especialmente en el
ambito ecumeénico, y han explicado



muy bien en qué consiste el
apostolado cristiano.

Naturalmente, el sentido con el que
san Josemaria empleaba el término
proselitismo no era el negativo; fue
siempre un decidido defensor de la
libertad. Es posible que en ocasiones
algunos hayan cometido esos errores
que menciona. Me viene ahora a la
memoria, entre tantas
manifestaciones practicas de ese
amor de san Josemaria a la libertad,
un pequeno detalle, pero que
considero muy significativo. Cuando
una madre le pidi6 que bendijese al
nifio que llevaba en su seno, la
bendicion fue esta: «Que seas muy
amigo de la libertad».

Quizas la meta seria que los
demas, se pregunten: «¢De quién
nace la alegria y el amor que
experimentan estas personas?».

En efecto, no se trata tanto de hacer
apostolado como de ser apostoles.



Por eso, repito que el testimonio es
completamente necesario. Pero eso
no excluye sino que exige la positiva
transmision del Evangelio, la
propuesta del seguimiento de Jesus,
que surge del amor a los demas y, en
consecuencia, con un pleno respeto a
la intimidad y libertad. En esto, como
en todo, el ejemplo de Jesus es
luminoso y decisivo. No solo «pas6
por este mundo haciendo el bien»,
sino que también fue explicito y muy
directo en sus propuestas concretas:
«Sigueme», «Convertios y creed en el
Evangelio».

El Opus Dei se ha hecho referente
por su inversion en educacion a
todos los niveles y en todos los
continentes. ;Como se vive en el
mundo sin ser mundanos? A veces,
en empresas sostenidas por
instituciones religiosas se filtra la
l6gica del éxito y pasan a un
primer plano el logro de la
excelencia o los méritos tangibles



premiados por rankings. ;CoOmo
evitar terminar eclipsando la
auténtica mision: mostrar cada vez
mas y mejor la belleza del rostro
de Dios?

Antes me referia al peligro de los
estereotipos dialécticos. Pienso que
cuando algunas personas del Opus
Dei promueven centros de
ensefianza, aspiran a que sean
excelentes desde el punto de vista
profesional y, a la vez, a que se
ofrezca una excelente educacion
cristiana, siempre respetando la
libertad de los estudiantes y sus
familias.

No solo no existe contraposicion, sino
que el espiritu cristiano requiere la
integracion. Visto de otro modo, se
trata de confirmar con obras que el
hecho de ser cristiano no lleva
consigo el descuido de lo humano,
sino todo lo contrario.



Me temo que no he acertado a
expresarlo bien. No es tanto un «o
logros humanos o mostrar a Dios».
Tampoco me referia
especificamente a los apostolados
de la Obra. Vivimos en clima de
laicismo beligerante en el que es
facil que pensemos que nombrar a
Dios resulta peligroso y es mejor
dejarlo en la letra pequefia o lo
acabamos afiadiéndolo como una
pegatina postiza. ;Como afrontar
el reto de hablar de Fl con
naturalidad, con pasion, sin
complejos, como el amor bendito
que sostiene nuestra vida y
nuestras empresas?

Ciertamente, tenemos la sensacion
de vivir tiempos de inseguridad. Y a
la vez, se perciben grandes deseos de
cambio. Nuestro mundo parece
alejarse de Dios y, sin embargo, se
aprecia tanta sed espiritual...;
tememos los conflictos, mientras
manifestamos grandes ansias de paz.



La accion de Dios se realiza hoy y
ahora, en los tiempos que nos ha
tocado vivir, y jojald nos abramos a
ella! Cuando algunos pensadores
hablan de que se han vuelto liquidas
las relaciones interpersonales en
nuestra sociedad, y apuntan a
nuestro naufragio en lo efimero y lo
superficial... Eso no puede llenarnos
de pesimismo o amargura, sino
espolearnos a contagiar la alegria del
Evangelio.

Puede que uno de los primeros
pasos sea asumir que no importan
tanto los numeros como la gracia.
Si vivimos un cristianismo de
minorias pero con la fe imbatible
de un grano de mostaza...

Estoy convencido de que uno de los
desafios mas importantes de la
Iglesia hoy es dar esperanza a cada
persona, especialmente a los mas
jovenes, a las familias que sufren
dificultad o ruptura, y las victimas de



la pobreza (no solo material, sino
tantas veces en forma de soledad o
de vacio existencial).

Afrontar este desafio, contando con
nuestras limitaciones personales y
pecados, solo es posible reviviendo
en la mirada misericordiosa de Jesus
y rogandole que nos envie a llevar su
amor a nuestros contemporaneos.

La Iglesia quiso para la Obra la
formula de una prelatura personal
al servicio de la Iglesia universal y
de las Iglesias particulares. Pero
no pocas veces se la percibe como
una realidad extradiocesana.
Siendo justos, muchos sacerdotes
de la prelatura estan paliando la
escasez de sacerdotes diocesanos.
Pero en términos practicos, el
hecho de que los fieles de la
prelatura tengan medios de
formacion en centros propios, sus
confesores, sus obras
apostolicas..., puede propiciar que



vivan al margen de la vida diaria
de la parroquia. ;Como afrontar el
reto de ser piedras vivas
(integradas y no adosadas) en la
estructura de la Iglesia?

Quiza en este punto sucede que,
cuando se habla de la Obra, se piensa
sobre todo en los sacerdotes de la
Prelatura, o en los numerarios. Pero
la mayoria de los fieles de la Obra
son supernumerarios, que participan
activamente en la vida de sus
parroquias, en la medida de sus
posibilidades (conjugando sus
obligaciones laborales y familiares).
No siempre es facil tener tiempo, y
cada uno hace lo que puede.

Por otra parte los sacerdotes de la
Sociedad de la Santa Cruz son
sacerdotes diocesanos plenamente
volcados en las tareas pastorales de
sus diocesis. En mi opinion, con el
paso del tiempo, se hara mas clara



esa dimension eclesial quiza hoy
menos conocida.

A veces nos falta contemplar que
la Iglesia es el cuerpo mistico de
Cristo. Y que cada uno, desde su
vocacion, aporta al caudal de
gracia por la comunion de los
santos. Pero me planteo si otro de
los grandes desafios en nuestra
Iglesia es que las parroquias se
enriquezcan mas y mejor con los
carismas que va suscitando el
Espiritu Santo. Me temo que hace
falta un esfuerzo por ambas
partes, y superar prejuicios,
saliendo al encuentro
mutuamente.

En ese sentido, puede ayudarnos un
cambio de actitud. En vez de
contabilizar qué hace cada uno, dar
gracias al Sefior porque todos
sumamos. En la primera carta que
escribi como prelado, pienso que fui
claro al respecto: «Deseo animar a



algunos fieles de la Prelatura,
cooperadores y gente joven, a
ofrecerse para colaborar, con plena
libertad y responsabilidad
personales, en catequesis, cursos
prematrimoniales, labores sociales,
en las parroquias u otros lugares que
lo necesiten, siempre que se trate de
servicios acordes con su condicion
secular y mentalidad laical, y sin que
en eso dependan para nada de la
autoridad de la Prelatura. Por otro
lado, quiero hacer una mencion
especial de las religiosas y los
religiosos, que tanto bien han hecho
y hacen a la Iglesia y al mundo.
“Quien no ame y venere el estado
religioso, no es buen hijo mio”, nos
ensefiaba nuestro padre. Me alegra,
ademas, pensar en tantos religiosos,
ademas de sacerdotes diocesanos,
que han visto florecer su vocacion al
calor de la Obran».

Me viene a la mente, también, algo
que suele cuestionarse a la Obra.



Un aspecto de su practica pastoral.
El hecho de que hombres 'y
mujeres estén separados, tan
eficaz y necesario a veces, ¢Es un
rasgo del carisma fundacional?
¢Quizas resulta antinatural cuando
no admite excepciones?
Externamente, puede percibirse
como una consigna que asfixia
iniciativas sanas que surjan
naturalmente y/o que faciliten la
convivencia de los jovenes, el
compartir espiritual de los
matrimonios...

En la Obra, la separacion entre
mujeres y hombres se limita a los
medios de formacion, a los centros
donde se imparte, a la organizacion
de distintos apostolados. En esos
casos, la separacion es un rasgo del
carisma original, que tiene bien
experimentadas razones pastorales,
aunque comprendo que algunas
personas no lo compartan y



prefieran otros modos de actuar,
igualmente legitimos.

Fuera de esos medios de formacion,
hay multiples actividades en las que
participan mujeres y hombres:
cursos para matrimonios o para
novios, sesiones para padres y
madres de familia en clubes
juveniles, iniciativas de parroquias
llevadas por sacerdotes de la
Prelatura, etc. Por no hablar de las
innumerables actividades informales
que surgen de la propia iniciativa y
creatividad de las familias.

Lo importante, en mi opinidn, es que
hombres y mujeres casados reciban
la formacion como una ayuda para
reforzar su matrimonio y su familia;
con ese deseo se les ofrecen los
medios de formacion de la Obra.

Vivimos tiempos tensos y a la vez
apasionantes. Pienso en los lugares
donde la Iglesia esta perseguida.
También alli, entre los misioneros



del siglo XXI, hay muchos
espaiioles del Opus Dei anunciando
a Dios. En la vieja Europa vivimos
algo anestesiados. ;Como aliviar el
martirio de tantos hermanos
nuestros que estan derramando su
vida por Cristo?

En primer lugar, acomparfiandoles
con la oracion. No podemos
acostumbrarnos a esas noticias que,
desgraciadamente, suceden a diario.
San Josemaria, que sentia vivamente
todo lo que afectaba a la Iglesia,
denunciaba la «conspiracion del
silencio» que pesaba sobre los
cristianos perseguidos, en especial
los que entonces vivian tras el telon
de acero. Pidio a las personas de la
Obra —y pienso que es un consejo
que sirve para todos los catdlicos—
que hiciéramos frente al silencio con
la informacién, dando a conocer lo
que sucede con los cristianos
perseguidos, y ayudandoles en la
medida de nuestras posibilidades. La



informacion es clave, porque dar a
conocer la realidad puede movernos
a ayudar mas generosay
activamente.

En ocasiones tenemos la sensacion
de vivir en un mundo algo
desmadrado. ¢Qué le ha pedido a
nuestra Madre en su viaje a
Fatima?

En su presencia materna, iba
repasando algunos desafios de este
mundo nuestro, tan complejo como
apasionante. Le pedia la gracia de
llevar a todos el Evangelio en su
pureza original y, a la vez, en su
novedad radiante. En un mensaje
posterior a mis hijos, escribia algo
que pienso que puede servirnos: «La
llamada a que cada uno de nosotros,
con Sus recursos espirituales e
intelectuales, con sus competencias
profesionales o su experiencia de
vida, y también con sus limites y
defectos, se esfuerce en ver los



modos de colaborar mas y mejor en
la inmensa tarea de poner a Cristo en
la cumbre de todas las actividades
humanas. Para esto, es preciso
conocer en profundidad el tiempo en
el que vivimos, las dindmicas que lo
atraviesan, las potencialidades que lo
caracterizan, y los limites y las
injusticias, a veces graves, que lo
aquejan. Y, sobre todo, es necesaria
nuestra union personal con Jesus, en
la oracion y en los sacramentos. Asi,
podremos mantenernos abiertos a la
accion del Espiritu Santo, para
llamar con caridad a la puerta de los
corazones de nuestros
contemporaneos».

Pienso que estas palabras cierran
felizmente una conversacion en la
que hubiera deseado abordar mas
temas. Pero hay que dejarlo aqui.
Le agradezco de corazon el tiempo
que ha dedicado. Gracias por su
franqueza y por no rechazar
preguntas incomodas. Gracias por



haber intentado, juntos, tender
puentes.

Yo también le agradezco el tiempo
que me ha dedicado. Ademas, ha sido
estupendo hablar en un clima de
libertad, apertura y afecto, en el que
siempre aprendemos unos de otros.
Estoy contento de que me haya
puesto algunas preguntas que quiza
podrian parecer molestas, pero que
han sido ocasion de tratar aspectos
interesantes y que, ademas, estaban
motivadas por un recto y sincero
deseo de cooperar a la difusion de la
verdad. Al decir esto, me vienen a la
cabeza unas palabras de la tercera
carta de san Juan: «Cooperadores de
la verdad», que Joseph Ratzinger
escogié como lema episcopal.

iGracias a Dios! Gracias también
por su entrega para guiar
espiritualmente a miles de
personas de toda raza y condicion,
a lo ancho y largo del globo.



Porque necesitamos que sigan
construyendo, con la alegria del
Evangelio, las familias, la Iglesia, y
este bendito mundo nuestro. Ojala
cada lector sea, también, un ladron
que robe a Dios oraciones, para
que pueda cumplir fielmente su
mision. Entonces, en este partido,
si habra salido ganando.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/entrevista-
prelado-fernando-ocariz-alfayomega/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfayomega/
https://opusdei.org/es-co/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfayomega/
https://opusdei.org/es-co/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfayomega/

	«Podemos “tocar” a Jesús vivo en todas las ocasiones de la existencia ordinaria»

