
opusdei.org

«Podemos “tocar” a
Jesús vivo en todas
las ocasiones de la
existencia
ordinaria»

Entrevista de Teresa Gutiérrez
de Cabiedes a Mons. Fernando
Ocáriz, publicada
recientemente en el semanario
español «Alfa y Omega».

16/09/2017

Alfa y Omega «Podemos “tocar” a
Jesús vivo en todas las ocasiones de

https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria


la existencia ordinaria» (Descarga la
entrevista al prelado del Opus Dei, en
PDF)

*****

Tiende a cruzar los brazos y,
entonces, se le dilata una sonrisa de
la que brotan palabras tímidas pero
salpicadas de humor. A sus 72 años
practica un buen revés de tenis. Su
sobriedad expresiva se compensa
con una mirada afable y profunda.

En la historia reciente de nuestro
país el Opus Dei ha dejado honda
huella. No solo por el origen
aragonés de un fundador, que
propagó un carisma divino a los
cinco continentes.
Fundamentalmente, importa su
presencia en el ámbito educativo,
público y, sobre todo, en la vida
cotidiana de miles de personas de a
pie. Y parece estimulante interrogar
en profundidad al guía que lidera
una nueva etapa.

https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf


Esta conversación se plantea como
diálogo de corazón a corazón. No
sobra contar a los lectores que
arrancamos mendigando con fuerza
la bendición del Espíritu Santo, en
estas palabras y en el eco que
produzcan. El deseo es preguntar con
los que se preguntan; conversar con
sinceridad valiente y constructiva,
con toda la confianza y franqueza
posibles.

Pasados ampliamente los cien
primeros días desde su elección
como prelado de la Obra, no sé si
darle la enhorabuena o el pésame
por la carga que ha caído sobre sus
hombros. ¿Cómo vive el ser padre
espiritual de miles de personas a lo
largo y ancho del mundo?

Soy consciente de que recae sobre mí
una gran responsabilidad, pero me
encuentro tranquilo. Me ayuda sobre
todo saber que Dios, cuando encarga



una misión, da también la gracia
necesaria para llevarla a cabo.

Además, me conforta la cercanía y el
afecto que me ha mostrado de modo
tangible el Santo Padre, con motivo
de mi nombramiento y después,
cuando he tenido ocasión de verle.
Me siento sostenido también por la
oración y el cariño de muchos. Me
viene a la cabeza una carta que
recibí de un chico joven, que me
brindaba ofrecer sus sufrimientos
desde el hospital; de tantos
miembros del Opus Dei y otras
personas. Así me explico la serenidad
que he notado en estos meses.

¿Después de ser elegido prelado, se
dejan ganar sus contrincantes en
los partidos de tenis?

Espero que no; fácilmente me daría
cuenta y el partido perdería interés.

Recientemente vivió su primer
viaje pastoral a España para visitar



a fieles y amigos del Opus Dei.
¿Qué mensaje deseaba transmitir
en tantos encuentros cara a cara?

En este viaje a España he querido
recordar sobre todo que, como
cristianos, hemos de poner a
Jesucristo en el centro de nuestras
vidas. Como subrayó Benedicto XVI
en una frase de su primera encíclica
(y que al Papa Francisco le gusta
citar), el cristiano no se adhiere a
una idea, ni solo a una doctrina, sino
que sigue y ama a una persona: a
Cristo.

En esto he querido insistir en este
viaje, poniendo el acento en el
espíritu propio del Opus Dei, es decir,
en que hemos de llevar la caridad de
Cristo a la vida ordinaria, a la
familia, al trabajo, al trato con los
amigos.

En España el Opus Dei ha dado
grandes frutos espirituales y
sociales. Pero también genera



controversia. Muchos han
encontrado la salvación de Dios
gracias a este carisma y son felices.
También existen numerosas
personas que cuentan (incluso
públicamente) que su paso por la
Obra ha supuesto heridas
profundas. ¿Puede que algo no se
haya hecho bien?

En los 22 años que he trabajado a su
lado, he escuchado a don Javier pedir
perdón a las personas que se han
sentido heridas por el
comportamiento de alguno de sus
hijos. Yo me sumo a esa petición de
perdón y deseo con toda el alma que
esas personas curen sus heridas y
superen su dolor.

San Josemaría solía decir que
guardaba afecto a todas las personas
que se acercaban a la labor
formativa del Opus Dei, aunque
fuese por una temporada. Imagínese
el afecto que conservaba hacia las



personas que habían llegado a
pertenecer a la Obra. Él sentía una
profunda paternidad espiritual:
nunca se deja de querer a un hijo o a
un hermano.

Conviene considerar dos planos
distintos. Por una parte, el mensaje
del Opus Dei representa un camino
abierto para seguir a Cristo. Por otra,
las actividades que desarrollan las
personas y los centros de la Obra, en
las que, como es natural, influyen las
circunstancias y los modos de ser.
Seguramente, entre tan gran número
de personas y actividades -con buena
intención- habrá habido errores,
omisiones, descuidos o
malentendidos. A mí me gustaría
pedir perdón por cada uno de ellos.

Habla del perdón. Una de las
bendiciones de la fe católica es que
sabemos que la misericordia de
Dios nos acoge a pesar de nuestros
fallos. Incluso cuando esos errores



mancillan su nombre. Quizás uno
de los momentos más gozosos de
nuestra historia se dio cuando Juan
Pablo II pidió perdón en nombre
de los hijos de la Iglesia universal.

Pienso que no debemos separar la
petición del perdón de la alabanza a
Dios propia del agradecimiento, por
la multitud de dones que
constantemente vuelca en su
misericordia y nos llegan a través de
la mediación humana, que se
convierte en instrumento de la
acción divina.

San Juan Pablo II nos dio un gran
ejemplo a lo largo de su vida de esas
dos dimensiones, que deben de estar
siempre presentes al contemplar la
magnificencia de Dios y la debilidad
de los hombres. Así sucedió en
aquella jornada del Perdón, que
convocó dentro del Gran Jubileo de
2000. Y Benedicto XVI ha afirmado
que el perdón es la única fuerza que



puede vencer al mal, que puede
cambiar el mundo. En primer lugar,
hemos de pedir perdón a Dios.
Además, pienso que tenemos que
integrar en nuestra vida, como algo
habitual, el pedir perdón y perdonar.
Lo repetimos todos los días al rezar
el padrenuestro, pero lo olvidamos
en la práctica con demasiada
frecuencia. Es cierto que hemos de
respetar la verdad, que no podemos
pedir perdón acusando indirecta e
injustamente a otras personas con un
meaculpismo superficial. Pero
perdonar y pedir perdón son
actitudes cristianas que no humillan
sino que engrandecen.

La cristiandad occidental vive un
invierno vocacional preocupante.
A la vez, existen brotes
primaverales en la Iglesia: frutos
esperanzadores en comunidades
que han madurado una renovada
pedagogía de la fe. El Espíritu ha
impulsado de una ascética



eminentemente voluntarista a una
profundización en la gratuidad del
amor de un Dios que sale al
encuentro, que no requiere que le
conquistemos con nuestros
méritos, que necesita nuestra
pobreza para desplegar su
misericordia. ¿Cómo se vive y se
anuncia actualmente esta relación
con Dios en el Opus Dei?

El fundamento del espíritu del Opus
Dei es la conciencia viva de nuestra
filiación divina. San Josemaría
escribió en Camino: «Dios es un
Padre lleno de ternura, de infinito
amor. Llámale Padre muchas veces
al día, y dile -a solas, en tu corazón-
que le quieres, que le adoras: que
sientes el orgullo y la fuerza de ser
hijo suyo». El anuncio de la relación
con Dios en el Opus Dei tiene ese
enfoque. Como escribe san Juan:
«Mirad qué amor tan grande nos ha
mostrado el Padre: que nos llamamos
hijos de Dios, ¡y lo somos!».



En este mundo nuestro, tantas
veces prisionero en la cultura del
lamento, saborear así el amor de
un Padre es crucial para vivir con
esperanza.

Siempre, y especialmente en estos
momentos, hemos de tener muy
presente esta maravillosa realidad,
que ayuda a superar los pesimismos
que sobrevienen ante los problemas
de la vida, la conciencia de los
propios defectos, las dificultades de
la evangelización e incluso ante la
situación del mundo.

Nuestra vida no es una novela rosa,
sino un poema épico. Sabernos hijos
de Dios nos ayuda a vivir con
confianza, gratitud y alegría. Nos
invita a amar este mundo nuestro,
con todos sus problemas y con toda
su belleza. La paz del mundo
depende más de lo que cada uno
aportemos, en la vida ordinaria,
(sonriendo, perdonando,



quitándonos importancia), que de las
grandes negociaciones de los Estados,
por necesarias y relevantes que estas
sean.

Desde su primera carta pastoral
como prelado, insiste mucho en la
centralidad de Jesucristo. Para no
derivar en el cristianismo como
ideología, o como ritual
bienintencionado, necesitamos
experimentar y revivir
constantemente un encuentro
personal con el amor de Dios. Solo
como consecuencia brote la vida
cristiana y sobreabunda la gracia
en la Iglesia. ¿Cómo ansía anunciar
hoy el Opus Dei ese kerigma, que
es buena noticia inagotable?

Fundamentalmente mediante la
sincera amistad: de persona a
persona, que es siempre
mutuamente enriquecedora. Para la
evangelización, resulta esencial el
valor del testimonio y de compartir



la propia experiencia de vida: es
mucho más eficaz que los discursos
teóricos.

Lógicamente, esto no excluye la
multiforme iniciativa personal que
da origen también a actividades
evangelizadoras muy diversas
(labores de enseñanza, asistenciales,
etc.), de algunas de las cuales la
Prelatura se responsabiliza de su
orientación cristiana y presta la
atención ministerial de sacerdotes.

El Opus Dei nació en la Iglesia con
carácter profético. Sin embargo, la
muerte del fundador coincidió con
los primeros años del tsunami
posconciliar. Parece lógico que la
Obra se aferrara a los cimientos.
¿Cabe que se hayan quedado tics
de atrincheramiento, ante tanta
confusión y caos como ha vivido (y
vive) la barca de Pedro?

La fidelidad a Dios es una dimensión
que siempre ha iluminado la historia



a lo largo de los veinte siglos del
cristianismo. La fidelidad a la fe
cristiana, que es fidelidad a
Jesucristo, se ha mostrado siempre
dinámica, innovadora y
transformadora. Pienso que
efectivamente, después del Vaticano
II, al ver las consecuencias de «la
hermenéutica de la ruptura» (como
la denominó Benedicto XVI en un
famoso discurso), se ha planteado esa
tentación del atrincheramiento que
menciona.

En todo caso son reacciones
coyunturales que es necesario
superar -tanto la ruptura como el
atrincheramiento-. Son consecuencia
de haber cedido a una mentalidad
dialéctica, política, que es ajena a la
Iglesia, porque divide y rompe la
comunión. En la Iglesia no hay, no
debe haber, bandos ni partidos, sino
unidad dentro del legítimo
pluralismo.



El relativismo causa estragos en
nuestra sociedad desnortada. La
Obra es famosa por su fidelidad a
la Iglesia y al Papa. Esto supone
una bendición en tiempos
convulsos. Acentuar la doctrina en
medio de la tormenta aporta
seguridad; por otra parte, puede
desembocar en afán de tenerlo
todo reglamentado. ¿Cómo
armonizar la fidelidad sin fisuras a
la Ley divina con la libertad gozosa
de los hijos de Dios?

Muchos problemas surgen cuando
planteamos dilemas innecesarios o
reducimos la realidad a estereotipos
dialécticos. Fidelidad o creatividad,
ortodoxia o libertad, doctrina o
vida… Pienso que hemos de vivir con
una actitud integradora que es, por
cierto, muy cristiana. La realidad no
se deja encerrar en un esquema
excluyente. Exige de nosotros un
equilibrio, una ponderación, una
integración que acaba siendo muy



positiva también en las relaciones
entre personas.

En efecto, la dialéctica genera
cortocircuitos. Mirémoslo desde
un prisma más integrador. A usted
le encanta Beethoven: ¿Cómo
seguir la partitura haciendo propia
la interpretación?

Veo perfectamente compatible la
fidelidad a la doctrina con la
apertura a las inspiraciones del
Espíritu. La historia de la Iglesia lo
confirma. Sin perder su identidad, es
permanente novedad. En este
contexto, considero importante la
libertad de espíritu, que,
evidentemente, no consiste en la
ausencia de obligaciones y
compromisos, sino en el amor. Es lo
que san Agustín expresó en la
famosísima frase: «Ama y haz lo que
quieras», o como escribió santo
Tomás de Aquino en lenguaje



diverso: «Cuanta más caridad tiene
alguien, tiene más libertad».

Entonces, una fidelidad creativa
supone vivir la libertad de amar
deseando abrirse a la novedad
perenne del Espíritu…

En efecto, los modos de decir y de
hacer cambian, pero el núcleo, el
espíritu, permanece inalterado. La
fidelidad nunca proviene de una
repetición mecánica; se realiza
cuando acertamos a aplicar el mismo
espíritu en circunstancias diferentes.

Eso implica, en ocasiones, mantener
también lo accidental; pero en otros
casos induce a cambiarlo. En ese
sentido, el discernimiento sereno y
abierto a la luz del Espíritu Santo es
fundamental; sobre todo para
conocer los límites (a veces no
evidentes) entre lo accidental y lo
esencial.



Otro riesgo de la hipertrofia del
celo doctrinal en nuestra Iglesia es
la proliferación de almas
atrapadas en un racionalismo que
descarta la dimensión sensible en
la relación personal con Dios:
como si vivir la fe con el corazón
fuese caer en el sentimentalismo.
Como físico, ¿se atreve con una
ecuación para crecer en intimidad
con Dios?

Los años de estudio de teología, la
cercanía a determinadas personas,
me han llevado a valorar mucho la
luz de la fe también para el ejercicio
de la razón. Pero siempre sin
minusvalorar la importancia de la
dimensión sensible, del corazón, de
las emociones, que son
profundamente humanas. Nuestro
Dios es siempre cercano: y en la
Eucaristía Jesucristo se hace
especialmente próximo a la
intimidad de nuestro corazón.



Uno de los retos más provocadores
que nos plantea nuestra época es
recuperar el valor fecundo del
silencio. La Obra es experta en
formar cristianos llamados a vivir
en presencia de Dios en medio del
mundo. Quizás uno de los atajos
nos lo regaló san Josemaría al
invitarnos a meternos en el
Evangelio, manantial permanente
de sabiduría y paz, como un
personaje más. ¿Cómo tocar a
Jesús vivo, hoy y ahora?

San Josemaría, al aconsejar meterse
en los relatos del Evangelio como un
personaje más, transmitía su propia
experiencia. Dios le concedió una fe
viva en la encarnación, de la que
surgía un amor ardiente a Nuestro
Señor, a seguir las huellas de su paso
por la tierra y a verlo como modelo.

Jesucristo, siendo Dios, al ser y vivir
como hombre entre los hombres, que
crece y se educa, vive en un hogar de



familia, trabaja, tiene amigos, trata
con los vecinos, sufre y llora… Nos
muestra el valor de todo lo humano a
los ojos de Dios y que, por eso,
nuestra vida corriente tiene, en
unión con Él, valor divino.

Así, podemos tocar a Jesús vivo en
todas las ocasiones de la existencia
ordinaria. Sobre todo, en los lugares
privilegiados de la presencia del
Señor: en los niños, los pobres, con
quienes Él ha querido identificarse
especialmente; en los enfermos, a los
que el Papa llama «la carne sufriente
de Cristo»; y del modo más intenso,
como señalaba antes, en la
Eucaristía.

El Opus Dei goza de una imagen de
unidad fuerte, y eso es meritorio.
Sin embargo, a veces no se aprecia
con facilidad la práctica de una
sana autocrítica. Sus primeras
palabras escritas a los fieles de la
Obra glosaban la cantidad de obras



buenas (¡y reales!) que habéis
protagonizado juntos. Me planteo
si hablar solo de lo bueno y del
ideal (y entiendo que es necesario
hacerlo) quizás puede generar un
caldo de cultivo propicio para la
autocomplacencia o llevar al
idealismo de confundir lo que se
ansía ser (el carisma divino) con lo
que en realidad se está siendo (la
pobre ejecución humana, tantas
veces).

La autocomplacencia es siempre un
peligro para quien desea obrar el
bien. Y en el Opus Dei, como todo el
mundo, también tenemos que estar
vigilantes ante ese peligro. Como
decía antes, he trabajado cerca de
don Javier Echevarría durante más
de 20 años. Él solía repetirnos que las
personas de la Obra ni somos ni nos
sentimos superiores a nadie, que
cada uno es capaz de cualquier
maldad.



Pero no basta la humildad personal,
existe también una humildad
colectiva, institucional, que tiene
muchas manifestaciones: en el modo
de hablar, en la admiración sincera
hacia los demás, etc. Por eso, cuando
reconocemos las obras buenas es
para dar gracias a Dios, que es quien
nos las concede, no para echarnos
flores. Pido a Dios que nos libre del 
autobombo, contra el que nos ponía
en guardia con frecuencia don Javier,
siguiendo también en esto a san
Josemaría.

En ese sentido, me resulta una
expresión muy entrañable la que
utiliza al hablar del Opus Dei como
una partecica de la Iglesia. Las
familias eclesiales, soñadas por el
Espíritu Santo, corren en ocasiones
un riesgo. En mi tierra le llamamos
no ver más allá de la boina, es
decir, vivir en la miopía del culto a
la institución, al propio carisma, al
fundador… ¿Cómo evitar



promover la marca de la casa, y
anteponer el rostro de Dios y la
unidad con la Iglesia?

La expresiónpartecica de la Iglesia es
de san Josemaría, que recurría al
diminutivo típico de su habla
aragonesa, para expresar el tono
afectivo con que la empleaba. La
tentación de la autorreferencialidad
está siempre al acecho de todo el
mundo. A veces por un exceso de
entusiasmo, a veces por
desconocimiento de otras realidades,
o por un punto de vanidad. San
Josemaría nos quiso prevenir de ese
peligro al recordarnos con
frecuencia que la Obra existe solo
para servir a la Iglesia como la
Iglesia quiera ser servida. Si servir a
la Iglesia -necesaria expresión del
amor a Jesucristo- es siempre una
realidad en la vida de cada uno,
iremos bien.



Me planteo si a veces rezamos por
la unión de las religiones y
olvidamos el ecumenismo
intraeclesial. Un ejemplo: la
familia es una de las grandes
víctimas de nuestra sociedad y, por
desgracia, de nuestra Iglesia. Para
muestra, un botón. En España,
ante una familia numerosa, es
frecuente que te pregunten: «¿Del
Opus o Kikos?». Pero muchos
cristianos de a pie tienen la
impresión de que tanto unos como
otros van por su carril. ¿Cómo
lograr que, siendo cada cual fiel a
los dones recibidos, aprenda a
amar la riqueza de los otros como
fruto de la diversidad de la acción
de Dios?

Para querer, antes hay que conocer.
Muchas divisiones o malentendidos
en el seno de la Iglesia se explican
por la falta de conocimiento. Y se
resolverían en buena parte con un
mayor acercamiento a la realidad.



Además, amar a Jesucristo comporta
amar a todo el mundo, especialmente
a quienes de un modo u otro dedican
su vida al servicio del Evangelio. La
alegría también es un puente sincero
que une a las personas por encima
de las diferencias.

En la línea de conocerse (primero
al prójimo en la fe), planteemos
una hipótesis. ¿Qué pasaría si
organizarais alguna iniciativa
juntos? Por ejemplo: ¿Qué
ocurriría si un evento familiar
fuera engendrado por
Neocatecumenales y fieles del
Opus Dei, o que la Gioventú
Studentesca de Comunión y
Liberación participara en un
congreso UNIV, o suscitarais un
acto interreligioso, codo a codo,
con los Focolares?

Los católicos tenemos el riesgo, como
advierte el Papa Francisco, de
reducir el apostolado a estructuras,



actividades o eventos, que en
muchos casos no son
particularmente eficaces para llegar
al corazón y a la cabeza de personas
que no conocen a Jesucristo.

Lo central en la Obra es impartir una
buena formación cristiana, para que
cada uno actúe con libertad e
iniciativa, individualmente. Esos
posibles encuentros que menciona, a
veces podrían ser útiles, y de hecho
se dan en ocasiones, en particular
cuando son el Papa o los obispos
quienes toman la iniciativa.

De todos modos, me parece que
además de reunirnos, sobre todo nos
encontramos en los lugares donde
cada uno desarrolla su actividad
habitual: en el ámbito del trabajo, de
la educación, la cultura, la empresa,
la política. Allí, ya están trabajando
católicos de diferentes sensibilidades,
y podemos colaborar en
innumerables iniciativas de



evangelización: con sentido
ecuménico, del brazo con otros
cristianos; y con espíritu abierto,
junto con otras muchas personas de
buena voluntad.

El próximo sínodo de la Iglesia
estará dedicado a la vocación de
los jóvenes, un tema sobre el que
ha habido polémica con el Opus
Dei. Un bienintencionado afán
apostólico ha podido forzar
algunas decisiones de entrega o
convertir la misión en una tarea de
la que hay que rendir resultados.
Si ha sido así, ¿cómo evitar que
vuelva a suceder? ¿Sería fecundo
trascender el proselitismo y
promover un apostolado del
contagio?

Benedicto XVI y Francisco se han
referido al proselitismo en el sentido
negativo que ha adquirido en los
últimos tiempos, especialmente en el
ámbito ecuménico, y han explicado



muy bien en qué consiste el
apostolado cristiano.

Naturalmente, el sentido con el que
san Josemaría empleaba el término 
proselitismo no era el negativo; fue
siempre un decidido defensor de la
libertad. Es posible que en ocasiones
algunos hayan cometido esos errores
que menciona. Me viene ahora a la
memoria, entre tantas
manifestaciones prácticas de ese
amor de san Josemaría a la libertad,
un pequeño detalle, pero que
considero muy significativo. Cuando
una madre le pidió que bendijese al
niño que llevaba en su seno, la
bendición fue esta: «Que seas muy
amigo de la libertad».

Quizás la meta sería que los
demás, se pregunten: «¿De quién
nace la alegría y el amor que
experimentan estas personas?».

En efecto, no se trata tanto de hacer
apostolado como de ser apóstoles.



Por eso, repito que el testimonio es
completamente necesario. Pero eso
no excluye sino que exige la positiva
transmisión del Evangelio, la
propuesta del seguimiento de Jesús,
que surge del amor a los demás y, en
consecuencia, con un pleno respeto a
la intimidad y libertad. En esto, como
en todo, el ejemplo de Jesús es
luminoso y decisivo. No solo «pasó
por este mundo haciendo el bien»,
sino que también fue explícito y muy
directo en sus propuestas concretas:
«Sígueme», «Convertíos y creed en el
Evangelio».

El Opus Dei se ha hecho referente
por su inversión en educación a
todos los niveles y en todos los
continentes. ¿Cómo se vive en el
mundo sin ser mundanos? A veces,
en empresas sostenidas por
instituciones religiosas se filtra la
lógica del éxito y pasan a un
primer plano el logro de la
excelencia o los méritos tangibles



premiados por rankings. ¿Cómo
evitar terminar eclipsando la
auténtica misión: mostrar cada vez
más y mejor la belleza del rostro
de Dios?

Antes me refería al peligro de los
estereotipos dialécticos. Pienso que
cuando algunas personas del Opus
Dei promueven centros de
enseñanza, aspiran a que sean
excelentes desde el punto de vista
profesional y, a la vez, a que se
ofrezca una excelente educación
cristiana, siempre respetando la
libertad de los estudiantes y sus
familias.

No solo no existe contraposición, sino
que el espíritu cristiano requiere la
integración. Visto de otro modo, se
trata de confirmar con obras que el
hecho de ser cristiano no lleva
consigo el descuido de lo humano,
sino todo lo contrario.



Me temo que no he acertado a
expresarlo bien. No es tanto un «o
logros humanos o mostrar a Dios».
Tampoco me refería
específicamente a los apostolados
de la Obra. Vivimos en clima de
laicismo beligerante en el que es
fácil que pensemos que nombrar a
Dios resulta peligroso y es mejor
dejarlo en la letra pequeña o lo
acabamos añadiéndolo como una
pegatina postiza. ¿Cómo afrontar
el reto de hablar de Él con
naturalidad, con pasión, sin
complejos, como el amor bendito
que sostiene nuestra vida y
nuestras empresas?

Ciertamente, tenemos la sensación
de vivir tiempos de inseguridad. Y a
la vez, se perciben grandes deseos de
cambio. Nuestro mundo parece
alejarse de Dios y, sin embargo, se
aprecia tanta sed espiritual…;
tememos los conflictos, mientras
manifestamos grandes ansias de paz.



La acción de Dios se realiza hoy y
ahora, en los tiempos que nos ha
tocado vivir, y ¡ojalá nos abramos a
ella! Cuando algunos pensadores
hablan de que se han vuelto líquidas
las relaciones interpersonales en
nuestra sociedad, y apuntan a
nuestro naufragio en lo efímero y lo
superficial… Eso no puede llenarnos
de pesimismo o amargura, sino
espolearnos a contagiar la alegría del
Evangelio.

Puede que uno de los primeros
pasos sea asumir que no importan
tanto los números como la gracia.
Si vivimos un cristianismo de
minorías pero con la fe imbatible
de un grano de mostaza…

Estoy convencido de que uno de los
desafíos más importantes de la
Iglesia hoy es dar esperanza a cada
persona, especialmente a los más
jóvenes, a las familias que sufren
dificultad o ruptura, y las víctimas de



la pobreza (no solo material, sino
tantas veces en forma de soledad o
de vacío existencial).

Afrontar este desafío, contando con
nuestras limitaciones personales y
pecados, solo es posible reviviendo
en la mirada misericordiosa de Jesús
y rogándole que nos envíe a llevar su
amor a nuestros contemporáneos.

La Iglesia quiso para la Obra la
fórmula de una prelatura personal
al servicio de la Iglesia universal y
de las Iglesias particulares. Pero
no pocas veces se la percibe como
una realidad extradiocesana.
Siendo justos, muchos sacerdotes
de la prelatura están paliando la
escasez de sacerdotes diocesanos.
Pero en términos prácticos, el
hecho de que los fieles de la
prelatura tengan medios de
formación en centros propios, sus
confesores, sus obras
apostólicas…, puede propiciar que



vivan al margen de la vida diaria
de la parroquia. ¿Cómo afrontar el
reto de ser piedras vivas
(integradas y no adosadas) en la
estructura de la Iglesia?

Quizá en este punto sucede que,
cuando se habla de la Obra, se piensa
sobre todo en los sacerdotes de la
Prelatura, o en los numerarios. Pero
la mayoría de los fieles de la Obra
son supernumerarios, que participan
activamente en la vida de sus
parroquias, en la medida de sus
posibilidades (conjugando sus
obligaciones laborales y familiares).
No siempre es fácil tener tiempo, y
cada uno hace lo que puede.

Por otra parte los sacerdotes de la
Sociedad de la Santa Cruz son
sacerdotes diocesanos plenamente
volcados en las tareas pastorales de
sus diócesis. En mi opinión, con el
paso del tiempo, se hará más clara



esa dimensión eclesial quizá hoy
menos conocida.

A veces nos falta contemplar que
la Iglesia es el cuerpo místico de
Cristo. Y que cada uno, desde su
vocación, aporta al caudal de
gracia por la comunión de los
santos. Pero me planteo si otro de
los grandes desafíos en nuestra
Iglesia es que las parroquias se
enriquezcan más y mejor con los
carismas que va suscitando el
Espíritu Santo. Me temo que hace
falta un esfuerzo por ambas
partes, y superar prejuicios,
saliendo al encuentro
mutuamente.

En ese sentido, puede ayudarnos un
cambio de actitud. En vez de
contabilizar qué hace cada uno, dar
gracias al Señor porque todos
sumamos. En la primera carta que
escribí como prelado, pienso que fui
claro al respecto: «Deseo animar a



algunos fieles de la Prelatura,
cooperadores y gente joven, a
ofrecerse para colaborar, con plena
libertad y responsabilidad
personales, en catequesis, cursos
prematrimoniales, labores sociales,
en las parroquias u otros lugares que
lo necesiten, siempre que se trate de
servicios acordes con su condición
secular y mentalidad laical, y sin que
en eso dependan para nada de la
autoridad de la Prelatura. Por otro
lado, quiero hacer una mención
especial de las religiosas y los
religiosos, que tanto bien han hecho
y hacen a la Iglesia y al mundo.
“Quien no ame y venere el estado
religioso, no es buen hijo mío”, nos
enseñaba nuestro padre. Me alegra,
además, pensar en tantos religiosos,
además de sacerdotes diocesanos,
que han visto florecer su vocación al
calor de la Obra».

Me viene a la mente, también, algo
que suele cuestionarse a la Obra.



Un aspecto de su práctica pastoral.
El hecho de que hombres y
mujeres estén separados, tan
eficaz y necesario a veces, ¿Es un
rasgo del carisma fundacional?
¿Quizás resulta antinatural cuando
no admite excepciones?
Externamente, puede percibirse
como una consigna que asfixia
iniciativas sanas que surjan
naturalmente y/o que faciliten la
convivencia de los jóvenes, el
compartir espiritual de los
matrimonios…

En la Obra, la separación entre
mujeres y hombres se limita a los
medios de formación, a los centros
donde se imparte, a la organización
de distintos apostolados. En esos
casos, la separación es un rasgo del
carisma original, que tiene bien
experimentadas razones pastorales,
aunque comprendo que algunas
personas no lo compartan y



prefieran otros modos de actuar,
igualmente legítimos.

Fuera de esos medios de formación,
hay múltiples actividades en las que
participan mujeres y hombres:
cursos para matrimonios o para
novios, sesiones para padres y
madres de familia en clubes
juveniles, iniciativas de parroquias
llevadas por sacerdotes de la
Prelatura, etc. Por no hablar de las
innumerables actividades informales
que surgen de la propia iniciativa y
creatividad de las familias.

Lo importante, en mi opinión, es que
hombres y mujeres casados reciban
la formación como una ayuda para
reforzar su matrimonio y su familia;
con ese deseo se les ofrecen los
medios de formación de la Obra.

Vivimos tiempos tensos y a la vez
apasionantes. Pienso en los lugares
donde la Iglesia está perseguida.
También allí, entre los misioneros



del siglo XXI, hay muchos
españoles del Opus Dei anunciando
a Dios. En la vieja Europa vivimos
algo anestesiados. ¿Cómo aliviar el
martirio de tantos hermanos
nuestros que están derramando su
vida por Cristo?

En primer lugar, acompañándoles
con la oración. No podemos
acostumbrarnos a esas noticias que,
desgraciadamente, suceden a diario.
San Josemaría, que sentía vivamente
todo lo que afectaba a la Iglesia,
denunciaba la «conspiración del
silencio» que pesaba sobre los
cristianos perseguidos, en especial
los que entonces vivían tras el telón
de acero. Pidió a las personas de la
Obra —y pienso que es un consejo
que sirve para todos los católicos—
que hiciéramos frente al silencio con
la información, dando a conocer lo
que sucede con los cristianos
perseguidos, y ayudándoles en la
medida de nuestras posibilidades. La



información es clave, porque dar a
conocer la realidad puede movernos
a ayudar más generosa y
activamente.

En ocasiones tenemos la sensación
de vivir en un mundo algo
desmadrado. ¿Qué le ha pedido a
nuestra Madre en su viaje a
Fátima?

En su presencia materna, iba
repasando algunos desafíos de este
mundo nuestro, tan complejo como
apasionante. Le pedía la gracia de
llevar a todos el Evangelio en su
pureza original y, a la vez, en su
novedad radiante. En un mensaje
posterior a mis hijos, escribía algo
que pienso que puede servirnos: «La
llamada a que cada uno de nosotros,
con sus recursos espirituales e
intelectuales, con sus competencias
profesionales o su experiencia de
vida, y también con sus límites y
defectos, se esfuerce en ver los



modos de colaborar más y mejor en
la inmensa tarea de poner a Cristo en
la cumbre de todas las actividades
humanas. Para esto, es preciso
conocer en profundidad el tiempo en
el que vivimos, las dinámicas que lo
atraviesan, las potencialidades que lo
caracterizan, y los límites y las
injusticias, a veces graves, que lo
aquejan. Y, sobre todo, es necesaria
nuestra unión personal con Jesús, en
la oración y en los sacramentos. Así,
podremos mantenernos abiertos a la
acción del Espíritu Santo, para
llamar con caridad a la puerta de los
corazones de nuestros
contemporáneos».

Pienso que estas palabras cierran
felizmente una conversación en la
que hubiera deseado abordar más
temas. Pero hay que dejarlo aquí.
Le agradezco de corazón el tiempo
que ha dedicado. Gracias por su
franqueza y por no rechazar
preguntas incómodas. Gracias por



haber intentado, juntos, tender
puentes.

Yo también le agradezco el tiempo
que me ha dedicado. Además, ha sido
estupendo hablar en un clima de
libertad, apertura y afecto, en el que
siempre aprendemos unos de otros.
Estoy contento de que me haya
puesto algunas preguntas que quizá
podrían parecer molestas, pero que
han sido ocasión de tratar aspectos
interesantes y que, además, estaban
motivadas por un recto y sincero
deseo de cooperar a la difusión de la
verdad. Al decir esto, me vienen a la
cabeza unas palabras de la tercera
carta de san Juan: «Cooperadores de
la verdad», que Joseph Ratzinger
escogió como lema episcopal.

¡Gracias a Dios! Gracias también
por su entrega para guiar
espiritualmente a miles de
personas de toda raza y condición,
a lo ancho y largo del globo.



Porque necesitamos que sigan
construyendo, con la alegría del
Evangelio, las familias, la Iglesia, y
este bendito mundo nuestro. Ojalá
cada lector sea, también, un ladrón
que robe a Dios oraciones, para
que pueda cumplir fielmente su
misión. Entonces, en este partido,
sí habrá salido ganando.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/entrevista-
prelado-fernando-ocariz-alfayomega/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfayomega/
https://opusdei.org/es-co/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfayomega/
https://opusdei.org/es-co/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfayomega/

	«Podemos “tocar” a Jesús vivo en todas las ocasiones de la existencia ordinaria»

