opusdei.org

En el taller de José

Homilia pronunciada por el
fundador del Opus Dei el 19 de
marzo de 1963, fiesta de San
José, y publicada en "Es Cristo
que pasa".

02/03/2025

La Iglesia entera reconoce en San
José a su protector y patrono. A lo
largo de los siglos se ha hablado de
él, subrayando diversos aspectos de
su vida, continuamente fiel a la
mision que Dios le habia confiado.
Por eso, desde hace muchos afnos, me



gusta invocarle con un titulo
entrafiable: Nuestro Padre y Serior.

San José es realmente Padre y Sefior,
que protege y acompafia en su
camino terreno a quienes le veneran,
como protegid y acompario a Jesus
mientras crecia y se hacia hombre.
Tratandole se descubre que el Santo
Patriarca es, ademas, Maestro de
vida interior: porque nos ensefia a
conocer a Jesus, a convivir con El, a
sabernos parte de la familia de Dios.
San José nos da esas lecciones siendo,
como fue, un hombre corriente, un
padre de familia, un trabajador que
se ganaba la vida con el esfuerzo de
sus manos. Y ese hecho tiene
también, para nosotros, un
significado que es motivo de
reflexion y de alegria.

Al celebrar hoy su fiesta, quiero
evocar su figura, trayendo a la
memoria lo que de él nos dice el
Evangelio, para poder asi descubrir



mejor lo que, a través de la vida
sencilla del Esposo de Santa Maria,
nos transmite Dios.

La figura de San José en el
Evangelio

Tanto San Mateo como San Lucas nos
hablan de San José como de un varon
que descendia de una estirpe ilustre:
la de David y Salomon, reyes de
Israel. Los detalles de esta
ascendencia son histéricamente algo
confusos: no sabemos cual de las dos
genealogias, que traen los
evangelistas, corresponde a Maria —
Madre de Jesus segun la carne-y
cual a San José, que era su padre
segun la ley judia. Ni sabemos si la
ciudad natal de San José fue Belén, a
donde se dirigio a empadronarse, o
Nazaret, donde vivia y trabajaba.

Sabemos, en cambio, que no era una
persona rica: era un trabajador,
como millones de otros hombres en



todo el mundo; ejercia el oficio
fatigoso y humilde que Dios habia
escogido para si, al tomar nuestra
carne y al querer vivir treinta afios
COmMO uno mas entre nosotros.

La Sagrada Escritura dice que José
era artesano. Varios Padres afiaden
que fue carpintero. San Justino,
hablando de la vida de trabajo de
Jesus, afirma que hacia arados y
yugos (S. Justino, Dialogus cum
Tryphone, 88, 2, 8 (PG 6, 687).); quiza,
basandose en esas palabras, San
Isidoro de Sevilla concluye que José
era herrero. En todo caso, un obrero
que trabajaba en servicio de sus
conciudadanos, que tenia una
habilidad manual, fruto de afios de
esfuerzo y de sudor.

De las narraciones evangélicas se
desprende la gran personalidad
humana de José: en ningin momento
se nos aparece como un hombre
apocado o asustado ante la vida; al



contrario, sabe enfrentarse con los
problemas, salir adelante en las
situaciones dificiles, asumir con
responsabilidad e iniciativa las
tareas que se le encomiendan.

No estoy de acuerdo con la forma
clasica de representar a San José
como un hombre anciano, aunque se
haya hecho con la buena intencion
de destacar la perpetua virginidad de
Maria. Yo me lo imagino joven,
fuerte, quiza con algunos afios mas
que Nuestra Sefiora, pero en la
plenitud de la edad y de la energia
humana.

Para vivir la virtud de la castidad, no
hay que esperar a ser viejo o a
carecer de vigor. La pureza nace del
amor y, para el amor limpio, no son
obstaculos la robustez y la alegria de
la juventud. Joven era el corazon y el
cuerpo de San José cuando contrajo
matrimonio con Maria, cuando supo
del misterio de su Maternidad divina,



cuando vivio junto a Ella respetando
la integridad que Dios queria legar al
mundo, como una sefial mas de su
venida entre las criaturas. Quien no
sea capaz de entender un amor asi,
sabe muy poco de lo que es el
verdadero amor, y desconoce por
entero el sentido cristiano de la
castidad.

Era José, deciamos, un artesano de
Galilea, un hombre como tantos
otros. Y ¢qué puede esperar de la
vida un habitante de una aldea
perdida, como era Nazaret? Solo
trabajo, todos los dias, siempre con el
mismo esfuerzo. Y, al acabar la
jornada, una casa pobre y pequeiia,
para reponer las fuerzas y
recomenzar al dia siguiente la tarea.

Pero el nombre de José significa, en
hebreo, Dios anadird. Dios afiade, a la
vida santa de los que cumplen su
voluntad, dimensiones
insospechadas: lo importante, lo que



da su valor a todo, lo divino. Dios, a
la vida humilde y santa de José,
afladio -si se me permite hablar asi-
la vida de la Virgen Maria y la de
Jesus, Sefior Nuestro. Dios no se deja
nunca ganar en generosidad. José
podia hacer suyas las palabras que
pronuncio Santa Maria, su esposa:
Quia fecit mihi magna qui potens est,
ha hecho en mi cosas grandes Aquel
que es todopoderoso, quia respexit
humilitatem, porque se fijo en mi
pequeiiez (Lc I, 48-49.).

José era efectivamente un hombre
corriente, en el que Dios se confio
para obrar cosas grandes. Supo vivir,
tal y como el Sefior queria, todos y
cada uno de los acontecimientos que
compusieron su vida. Por eso, la
Escritura Santa alaba a José,
afirmando que era justo (Cfr. Mt I,
19.). Y, en el lenguaje hebreo, justo
quiere decir piadoso, servidor
irreprochable de Dios, cumplidor de
la voluntad divina (Cfr. Gen VII, 1;



XVIII, 23-32; Ez XVIII, 5 ss; Prv XII,
10.); otras veces significa bueno y
caritativo con el préjimo (Cfr. Tob
VIL, 5; IX, 9.). En una palabra, el justo
es el que ama a Dios y demuestra ese
amor, cumpliendo sus
mandamientos y orientando toda su
vida en servicio de sus hermanos, los
demas hombres.

La fe, el amor y la esperanza
de José

No esta la justicia en la mera
sumision a una regla: la rectitud
debe nacer de dentro, debe ser
honda, vital, porque el justo vive de la
fe (Hab II, 4.). Vivir de la fe: esas
palabras que fueron luego tantas
veces tema de meditacion para el
apostol Pablo, se ven realizadas con
creces en San José. Su cumplimiento
de la voluntad de Dios no es
rutinario ni formalista, sino
espontaneo y profundo. La ley que
vivia todo judio practicante no fue



para él un simple cédigo ni una
recopilacion fria de preceptos, sino
expresion de la voluntad de Dios
vivo. Por eso supo reconocer la voz
del Sefior cuando se le manifesto
inesperada, sorprendente.

Porque la historia del Santo Patriarca
fue una vida sencilla, pero no una
vida facil. Después de momentos
angustiosos, sabe que el Hijo de
Maria ha sido concebido por obra del
Espiritu Santo. Y ese Nifio, Hijo de
Dios, descendiente de David segun la
carne, nace en una cueva. Angeles
celebran su nacimiento y
personalidades de tierras lejanas
vienen a adorarle, pero el Rey de
Judea desea su muerte y se hace
necesario huir. El hijo de Dios es, en
la apariencia, un nifio indefenso, que
vivira en Egipto.

Al narrar estas escenas en su
Evangelio, San Mateo pone
constantemente de relieve la



fidelidad de José, que cumple los
mandatos de Dios sin vacilaciones,
aunque a veces el sentido de esos
mandatos le pudiera parecer oscuro
o0 se le ocultara su conexion con el
resto de los planes divinos.

En muchas ocasiones los Padres de la
Iglesia y los autores espirituales
hacen resaltar esta firmeza de la fe
de San José. Refiriéndose a las
palabras del Angel que le ordena
huir de Herodes y refugiarse en
Egipto (Cfr. Mt II, 13.), el Crisdstomo
comenta: Al oir esto, José no se
escandalizo ni dijo: eso parece un
enigma. Tu mismo hacias saber no ha
mucho que El salvaria a su pueblo, y
ahora no es capaz ni de salvarse a st
mismo, sino que tenemos necesidad de
huir, de emprender un viaje y sufrir
un largo desplazamiento: eso es
contrario a tu promesa. José no
discurre de este modo, porque es un
varon fiel. Tampoco pregunta por el
tiempo de la vuelta, a pesar de que el



Angel lo habia dejado indeterminado,
puesto que le habia dicho: esta alli —en
Egipto— hasta que yo te diga. Sin
embargo, no por eso se crea
dificultades, sino que obedecey creey
soporta todas las pruebas
alegremente (S. Juan Crisostomo, In
Matthaeum homiliae, 8, 3, (PG 57,
85).).

La fe de José no vacila, su obediencia
es siempre estricta y rapida. Para
comprender mejor esta leccion que
nos da aqui el Santo Patriarca, es
bueno que consideremos que su fe es
activa, y que su docilidad no
presenta la actitud de la obediencia
de quien se deja arrastrar por los
acontecimientos. Porque la fe
cristiana es lo mas opuesto al
conformismo, o a la falta de
actividad y de energia interiores.

José se abandond sin reservas en las
manos de Dios, pero nunca rehusé
reflexionar sobre los



acontecimientos, y asi pudo alcanzar
del Sefior ese grado de inteligencia
de las obras de Dios, que es la
verdadera sabiduria. De este modo,
aprendio poco a poco que los
designios sobrenaturales tienen una
coherencia divina, que esta a veces
en contradiccion con los planes
humanos.

En las diversas circunstancias de su
vida, el Patriarca no renuncia a
pensar, ni hace dejacion de su
responsabilidad. Al contrario: coloca
al servicio de la fe toda su
experiencia humana. Cuando vuelve
de Egipto oyendo que Arquelao
reinaba en Judea en lugar de su padre
Herodes, temio ir alla (Mt 11, 22.). Ha
aprendido a moverse dentro del plan
divino y, como confirmacion de que
efectivamente Dios quiere eso que él
entrevé, recibe la indicacién de
retirarse a Galilea.



Asi fue la fe de San José: plena,
confiada, integra, manifestada en
una entrega eficaz a la voluntad de
Dios, en una obediencia inteligente.
Y, con la fe, la caridad, el amor. Su fe
se funde con el Amor: con el amor de
Dios que estaba cumpliendo las
promesas hechas a Abraham, a
Jacob, a Moisés; con el carifio de
esposo hacia Maria, y con el carifio
de padre hacia Jesus. Fe y amor en la
esperanza de la gran mision que
Dios, sirviéndose también de él -un
carpintero de Galilea—, estaba
iniciando en el mundo: le redencion
de los hombres.

Fe, amor, esperanza: estos son los
ejes de la vida de San José y los de
toda vida cristiana. La entrega de
San José aparece tejida de ese
entrecruzarse de amor fiel, de fe
amorosa, de esperanza confiada. Su
fiesta es, por eso, un buen momento
para que todos renovemos nuestra
entrega a la vocacion de cristianos,



que a cada uno de nosotros ha
concedido el Sefior.

Cuando se desea sinceramente vivir
de fe, de amor y de esperanza, la
renovacion de la entrega no es volver
a tomar algo que estaba en desuso.
Cuando hay fe, amor y esperanza,
renovarse es —a pesar de los errores
personales, de las caidas, de las
debilidades— mantenerse en las
manos de Dios: confirmar un camino
de fidelidad. Renovar la entrega es
renovar, repito, la fidelidad a lo que
el Sefior quiere de nosotros: amar
con obras.

El amor tiene necesariamente sus
caracteristicas manifestaciones.
Algunas veces se habla del amor
como si fuera un impulso hacia la
propia satisfaccion, o un mero
recurso para completar egoistamente
la propia personalidad. Y no es asi:
amor verdadero es salir de si mismo,
entregarse. El amor trae consigo la



alegria, pero es una alegria que tiene
sus raices en forma de cruz. Mientras
estemos en la tierra y no hayamos
llegado a la plenitud de la vida
futura, no puede haber amor
verdadero sin experiencia del
sacrificio, del dolor. Un dolor que se
paladea, que es amable, que es
fuente de intimo gozo, pero dolor
real, porque supone vencer el propio
egoismo, y tomar el Amor como regla
de todas y de cada una de nuestras
acciones.

Las obras del Amor son siempre
grandes, aunque se trate de cosas
pequerias en apariencia. Dios se ha
acercado a los hombres, pobres
criaturas, y nos ha dicho que nos
ama: Deliciae meae esse cum filiis
hominum (Prv VIII, 31.), mis delicias
son estar entre los hijos de los
hombres. El Sefior nos da a conocer
que todo tiene importancia: las
acciones que, con ojos humanos,
consideramos extraordinarias; esas



otras que, en cambio, calificamos de
poca categoria. Nada se pierde.
Ningun hombre es despreciado por
Dios. Todos, siguiendo cada uno su
propia vocacion —en su hogar, en su
profesion u oficio, en el
cumplimiento de las obligaciones
que le corresponden por su estado,
en sus deberes de ciudadano, en el
ejercicio de sus derechos—, estamos
llamados a participar del reino de los
cielos.

Eso nos ensefia la vida de San José:
sencilla, normal y ordinaria, hecha
de afios de trabajo siempre igual, de
dias humanamente monotonos, que
se suceden los unos a los otros. Lo he
pensado muchas veces, al meditar
sobre la figura de San José, y ésta es
una de las razones que hace que
sienta por €l una devocion especial.

Cuando en su discurso de clausura de
la primera sesion del concilio
Vaticano II, el pasado 8 de diciembre,



el Santo Padre Juan XXIII anuncio
que en el canon de la misa se haria
mencion del nombre de San José, una
altisima personalidad eclesidstica me
llamo en seguida por teléfono para
decirme: Rallegramenti! jFelicidades!:
al escuchar ese anuncio pensé en
seguida en usted, en la alegria que le
habria producido. Y asi era: porque
en la asamblea conciliar, que
representa a la Iglesia entera reunida
en el Espiritu Santo, se proclama el
inmenso valor sobrenatural de la
vida de San José, el valor de una vida
sencilla de trabajo cara a Dios, en
total cumplimiento de la divina
voluntad.

Santificar el trabajo, santificarse
en el trabajo, santificar con el
trabajo

Describiendo el espiritu de la
asociacion a la que he dedicado mi
vida, el Opus Dei, he dicho que se
apoya, como en su quicio, en el



trabajo ordinario, en el trabajo
profesional ejercido en medio del
mundo. La vocacion divina nos da
una mision, nos invita a participar en
la tarea unica de la Iglesia, para ser
asi testimonio de Cristo ante nuestros
iguales los hombres y llevar todas las
cosas hacia Dios.

La vocacion enciende una luz que
nos hace reconocer el sentido de
nuestra existencia. Es convencerse,
con el resplandor de la fe, del porqué
de nuestra realidad terrena. Nuestra
vida, la presente, la pasada y la que
vendra, cobra un relieve nuevo, una
profundidad que antes no
sospechabamos. Todos los sucesos y
acontecimientos ocupan ahora su
verdadero sitio: entendemos adonde
quiere conducirnos el Sefior, y nos
sentimos como arrollados por ese
encargo que se nos confia.

Dios nos saca de las tinieblas de
nuestra ignorancia, de nuestro



caminar incierto entre las
incidencias de la historia, y nos llama
con voz fuerte, como un dia lo hizo
con Pedro y con Andrés: Venite post
me, et faciam vos fieri piscatores
hominum (Mt 1V, 19.), seguidme y yo
os haré pescadores de hombres,
cualquiera que sea el puesto que en
el mundo ocupemaos.

El que vive de fe puede encontrar la
dificultad y la lucha, el dolor y hasta
la amargura, pero nunca el desdnimo
ni la angustia porque sabe que su
vida sirve, sabe para qué ha venido a
esta tierra. Ego sum lux mundi -
exclamo Cristo—; qui sequitur me non
ambulat in tenebris, sed habebit
lumen vitae (Ioh VIII, 12.). Yo soy la
luz del mundo; el que me sigue no
camina a oscuras, sino que poseera la
luz de la vida.

Para merecer esa luz de Dios hace
falta amar, tener la humildad de
reconocer nuestra necesidad de ser



salvados, y decir con Pedro: Serior, ;sa
quién iremos? Tu guardas palabras de
vida eterna. Y nosotros hemos creido
y conocido que tu eres el Cristo, el
Hijo de Dios (Ioh VI, 69-70.). Si
actuamos de verdad asi, si dejamos
entrar en nuestro corazon la llamada
de Dios, podremos repetir también
con verdad que no caminamos en
tinieblas, pues por encima de
nuestras miserias y de nuestros
defectos personales, brilla la luz de
Dios, como el sol brilla sobre la
tempestad.

La fe y la vocacion de cristianos
afectan a toda nuestra existencia, y
no solo a una parte. Las relaciones
con Dios son necesariamente
relaciones de entrega, y asumen un
sentido de totalidad. La actitud del
hombre de fe es mirar la vida, con
todas sus dimensiones, desde una
perspectiva nueva: la que nos da
Dios.



Vosotros, que celebrais hoy conmigo
esta fiesta de San José, sois todos
hombres dedicados al trabajo en
diversas profesiones humanas,
formais diversos hogares,
pertenecéis a tan distintas naciones,
razas y lenguas. Os habéis educado
en aulas de centros docentes o en
talleres y oficinas, habéis ejercido
durante afios vuestra profesion,
habéis entablado relaciones
profesionales y personales con
vuestros comparnieros, habéis
participado en la solucion de los
problemas colectivos de vuestras
empresas y de vuestra sociedad.

Pues bien: os recuerdo, una vez mas,
que todo eso no es ajeno a los planes
divinos. Vuestra vocacion humana es
parte, y parte importante, de vuestra
vocacion divina. Esta es la razon por
la cual os tenéis que santificar,
contribuyendo al mismo tiempo a la
santificaciéon de los demas, de
vuestros iguales, precisamente



santificando vuestro trabajo y
vuestro ambiente: esa profesion u
oficio que llena vuestros dias, que da
fisonomia peculiar a vuestra
personalidad humana, que es vuestra
manera de estar en el mundo; ese
hogar, esa familia vuestra; y esa
nacion, en la que habéis nacido y a la
que amais.

El trabajo acompafia inevitablemente
la vida del hombre sobre la tierra.
Con él aparecen el esfuerzo, la fatiga,
el cansancio: manifestaciones del
dolor y de la lucha que forman parte
de nuestra existencia humana actual,
y que son signos de la realidad del
pecado y de la necesidad de la
redencion. Pero el trabajo en si
mismo no es una pena, ni una
maldicién o un castigo: quienes
hablan asi no han leido bien la
Escritura Santa.

Es hora de que los cristianos digamos
muy alto que el trabajo es un don de



Dios, y que no tiene ningun sentido
dividir a los hombres en diversas
categorias segun los tipos de trabajo,
considerando unas tareas mas nobles
que otras. El trabajo, todo trabajo, es
testimonio de la dignidad del
hombre, de su dominio sobre la
creacion. Es ocasion de desarrollo de
la propia personalidad. Es vinculo de
union con los demas seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
Humanidad.

Para un cristiano, esas perspectivas
se alargan y se amplian. Porque el
trabajo aparece como participacion
en la obra creadora de Dios, que, al
crear al hombre, 1o bendijo
diciéndole: Procread y multiplicaos y
henchid la tierra y sojuzgadla, y
dominad en los peces del mar, y en las
aves del cielo, y en todo animal que se
mueve sobre la tierra (Gen I, 28.).



Porque, ademas, al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no sdlo es el &mbito en el
que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora.

Conviene no olvidar, por tanto, que
esta dignidad del trabajo esta
fundada en el Amor. El gran
privilegio del hombre es poder amar,
trascendiendo asi lo efimero y lo
transitorio. Puede amar a las otras
criaturas, decir un ta y un yo llenos
de sentido. Y puede amar a Dios, que
nos abre las puertas del cielo, que
nos constituye miembros de su
familia, que nos autoriza a hablarle
también de tu a T4, cara a cara.

Por eso el hombre no debe limitarse
a hacer cosas, a construir objetos. E1
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor.
Reconocemos a Dios no solo en el



espectaculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. E1
trabajo es asi oracion, accion de
gracias, porque nos sabemos
colocados por Dios en la tierra,
amados por El, herederos de sus
promesas. Es justo que se nos diga:
ora comdis, ora bebdis, o hagdis
cualquier otra cosa, hacedlo todo a
gloria de Dios (1 Cor X, 31.).

El trabajo profesional es también
apostolado, ocasion de entrega a los
demas hombres, para revelarles a
Cristo y llevarles hacia Dios Padre,
consecuencia de la caridad que el
Espiritu Santo derrama en las almas.
Entre las indicaciones, que San Pablo
hace a los de Efeso, sobre cémo debe
manifestarse el cambio que ha
supuesto en ellos su conversion, su
llamada al cristianismo,
encontramos ésta: el que hurtaba, no
hurte ya, antes bien trabaje,
ocupandose con sus manos en alguna



tarea honesta, para tener con qué
ayudar a quien tiene necesidad (Eph
IV, 28.). Los hombres tienen
necesidad del pan de la tierra que
sostenga sus vidas, y también del pan
del cielo que ilumine y dé calor a sus
corazones. Con vuestro trabajo
mismo, con las iniciativas que se
promuevan a partir de esa tarea, en
vuestras conversaciones, en vuestro
trato, podéis y debéis concretar ese
precepto apostdlico.

Si trabajamos con este espiritu,
nuestra vida, en medio de las
limitaciones propias de la condicion
terrena, sera un anticipo de la gloria
del cielo, de esa comunidad con Dios
y con los santos, en la que solo
reinard el amor, la entrega, la
fidelidad, la amistad, la alegria. En
vuestra ocupacion profesional,
ordinaria y corriente, encontraréis la
materia -real, consistente, valiosa—
para realizar toda la vida cristiana,



para actualizar la gracia que nos
viene de Cristo.

En esa tarea profesional vuestra,
hecha cara a Dios, se pondran en
juego la fe, la esperanza y la caridad.
Sus incidencias, las relaciones y
problemas que trae consigo vuestra
labor, alimentaran vuestra oracion.
El esfuerzo para sacar adelante la
propia ocupacion ordinaria, sera
ocasion de vivir esa Cruz que es
esencial para el cristiano. La
experiencia de vuestra debilidad, los
fracasos que existen siempre en todo
esfuerzo humano, os daran mas
realismo, mas humildad, mas
comprension con los demas. Los
éxitos y las alegrias os invitaran a
dar gracias, y a pensar que no vivis
para vosotros mismos, sino para el
servicio de los demas y de Dios.



Para servir, servir

Para comportarse asi, para santificar
la profesion, hace falta ante todo
trabajar bien, con seriedad humana
y sobrenatural. Quiero recordar
ahora, por contraste, 1o que cuenta
uno de esos antiguos relatos de los
evangelios apocrifos: El padre de
Jesus, que era carpintero, hacia
arados y yugos. Una vez —continua la
narracion- le fue encargado un lecho,
por cierta persona de buena posicion.
Pero resulto que uno de los varales
era mds corto que el otro, por lo que
José no sabia qué hacerse. Entonces el
Nifo Jesus dijo a su padre: pon en
tierra los dos palos e igudlalos por un
extremo. Ast lo hizo José. Jesus se
puso a la otra parte, tomo el varal
mads corto y lo estiro, dejandolo tan
largo como el otro. José, su padre, se
lleno de admiracion al ver el prodigio,
y colmo al Nifio de abrazos y de besos,
diciendo: dichoso de mi, porque Dios
me ha dado este Nifio (Evangelio de la



infancia, falsamente atribuido al
apostol Tomas, n. 13; en Los
evangelios apaocrifos, edicion de A.
Santos Otero, Madrid 1956, p. 314-
315.).

José no daria gracias a Dios por estos
motivos; su trabajo no podia ser de
ese modo. San José no es el hombre
de las soluciones faciles y milagreras,
sino el hombre de la perseverancia,
del esfuerzo y —cuando hace falta—
del ingenio. El cristiano sabe que
Dios hace milagros: que los realizo
hace siglos, que los continu6
haciendo después y que los sigue
haciendo ahora, porque non est
abbreviata manus Domini (Is LIX, 1.),
no ha disminuido el poder de Dios.

Pero los milagros son una
manifestacion de la omnipotencia
salvadora de Dios, y no un
expediente para resolver las
consecuencias de la ineptitud o para
facilitar nuestra comodidad. El



milagro que os pide el Sefior es la
perseverancia en vuestra vocacion
cristiana y divina, la santificacion del
trabajo de cada dia: el milagro de
convertir la prosa diaria en
endecasilabos, en verso heroico, por
el amor que ponéis en vuestra
ocupacion habitual. Ahi os espera
Dios, de tal manera que seais almas
con sentido de responsabilidad, con
afan apostolico, con competencia
profesional.

Por eso, como lema para vuestro
trabajo, os puedo indicar éste: para
servir, servir. Porque, en primer
lugar, para realizar las cosas, hay que
saber terminarlas. No creo en la
rectitud de intencion de quien no se
esfuerza en lograr la competencia
necesaria, con el fin de cumplir
debidamente las tareas que tiene
encomendadas. No basta querer
hacer el bien, sino que hay que saber
hacerlo. Y, si realmente queremos,
ese deseo se traducira en el empefio



por poner los medios adecuados para
dejar las cosas acabadas, con
humana perfeccion.

Pero también ese servir humano, esa
capacidad que podriamos llamar
técnica, ese saber realizar el propio
oficio, ha de estar informado por un
rasgo que fue fundamental en el
trabajo de San José y deberia ser
fundamental en todo cristiano: el
espiritu de servicio, el deseo de
trabajar para contribuir al bien de
los demas hombres. El trabajo de
José no fue una labor que mirase
hacia la autoafirmacion, aunque la
dedicacion a una vida operativa haya
forjado en él una personalidad
madura, bien dibujada. El Patriarca
trabajaba con la conciencia de
cumplir la voluntad de Dios,
pensando en el bien de los suyos,
Jesus y Maria, y teniendo presente el
bien de todos los habitantes de la
pequeiia Nazaret.



En Nazaret, José seria uno de los
pocos artesanos, si es que no era el
unico. Carpintero, posiblemente.
Pero, como suele suceder en los
pueblos pequefios, también seria
capaz de hacer otras cosas: poner de
nuevo en marcha el molino, que no
funcionaba, o arreglar antes del
invierno las grietas de un techo. José
sacaba de apuros a muchos, sin
duda, con un trabajo bien acabado.
Era su labor profesional una
ocupacion orientada hacia el
servicio, para hacer agradable la vida
a las demas familias de la aldea, y
acompafiada de una sonrisa, de una
palabra amable, de un comentario
dicho como de pasada, pero que
devuelve la fe y la alegria a quien
esta a punto de perderlas.

A veces, cuando se tratara de
personas mas pobres que él, José
trabajaria aceptando algo de poco
valor, que dejara a la otra persona
con la satisfaccion de pensar que



habia pagado. Normalmente José
cobraria lo que fuera razonable, ni
mas ni menos. Sabria exigir lo que,
en justicia, le era debido, ya que la
fidelidad a Dios no puede suponer la
renuncia a derechos que en realidad
son deberes: San José tenia que
exigir lo justo, porque con la
recompensa de ese trabajo debia
sostener a la Familia que Dios le
habia encomendado.

La exigencia del propio derecho no
ha de ser fruto de un egoismo
individualista. No se ama la justicia,
si no se ama verla cumplida con
relacion a los demas. Como tampoco
es licito encerrarse en una
religiosidad comoda, olvidando las
necesidades de los otros. El que
desea ser justo a los ojos de Dios se
esfuerza también en hacer que la
justicia se realice de hecho entre los
hombres. Y no solo por el buen
motivo de que no sea injuriado el
nombre de Dios, sino porque ser



cristiano significa recoger todas las
instancias nobles que hay en lo
humano. Parafraseando un conocido
texto del apostol San Juan (Cfr. 1 Ioh
IV, 20.), se puede decir que quien
afirma que es justo con Dios pero no
es justo con los demas hombres,
miente: y la verdad no habita en él.

Como todos los cristianos que
vivimos aquel momento, recibi
también con emocion y alegria la
decision de celebrar la fiesta liturgica
de San José Obrero. Esa fiesta, que es
una canonizacion del valor divino
del trabajo, muestra como la Iglesia,
en su vida colectiva y publica, se
hace eco de las verdades centrales
del Evangelio, que Dios quiere que
sean especialmente meditadas en
esta época nuestra.

Ya hemos hablado mucho de este
tema en otras ocasiones, pero
permitidme insistir de nuevo en la
naturalidad y en la sencillez de la



vida de San José, que no se
distanciaba de sus convecinos ni
levantaba barreras innecesarias.

Por eso, aunque quiza sea
conveniente en algunos momentos o
en algunas situaciones, de ordinario
no me gusta hablar de obreros
catolicos, de ingenieros catolicos, de
médicos catolicos, etc., como si se
tratara de una especie dentro de un
género, como si los catolicos
formaran un grupito separado de los
demas, creando asi la sensacion de
que hay un foso entre los cristianos y
el resto de la Humanidad. Respeto la
opinion opuesta, pero pienso que es
mucho mas propio hablar de obreros
que son catolicos, o de catolicos que
son obreros; de ingenieros que son
catolicos, o de catolicos que son
ingenieros. Porque el hombre que
tiene fe y ejerce una profesion
intelectual, técnica o manual, es y se
siente unido a los demas, igual a los
demas, con los mismos derechos y



obligaciones, con el mismo deseo de
mejorar, con el mismo afan de
enfrentarse con los problemas
comunes y de encontrarles solucion.

El catolico, asumiendo todo eso,
sabra hacer de su vida diaria un
testimonio de fe, de esperanza y de
caridad; testimonio sencillo, normal,
sin necesidad de manifestaciones
aparatosas, poniendo de relieve —con
la coherencia de su vida- la
constante presencia de la Iglesia en
el mundo, ya que todos los catolicos
son ellos mismos Iglesia, pues son
miembros con pleno derecho del
unico Pueblo de Dios.

El trato de José con Jesus

Desde hace tiempo me gusta recitar
una conmovedora invocacion a San
José, que la Iglesia misma nos
propone, entre las oraciones
preparatorias de la misa: José, varon
bienaventurado y feliz, al que fue



concedido ver y oir al Dios, a quien
muchos reyes quisieron ver y oir, y
no oyeron ni vieron. Y no sélo verle y
oirle, sino llevarlo en brazos, besarlo,
vestirlo y custodiarlo: ruega por
nosotros. Esta oracion nos servira
para entrar en el dltima tema que
voy a tocar hoy: el trato entrafiable
de José con Jesus.

Para San José, la vida de Jesus fue un
continuo descubrimiento de la
propia vocacion. Recordabamos
antes aquellos primeros afios llenos
de circunstancias en aparente
contraste: glorificacion y huida,
majestuosidad de los Magos y
pobreza del portal, canto de los
Angeles y silencio de los hombres.
Cuando llega el momento de
presentar al Nifio en el Templo, José,
que lleva la ofrenda modesta de un
par de tértolas, ve como Simeon y
Ana proclaman que Jesus es el
Mesias. Su padre y su madre
escuchaban con admiracién, dice San



Lucas. Mas tarde, cuando el Nifio se
queda en el Templo sin que Maria y
José lo sepan, al encontrarlo de
nuevo después de tres dias de
busqueda, el mismo evangelista
narra que se maravillaron.

José se sorprende, José se admira.
Dios le va revelando sus designios y
él se esfuerza por entenderlos. Como
toda alma que quiera seguir de cerca
a Jesus, descubre en seguida que no
es posible andar con paso cansino,
que no cabe la rutina. Porque Dios
no se conforma con la estabilidad en
un nivel conseguido, con el descanso
en lo que ya se tiene. Dios exige
continuamente mas, y sus caminos
no son nuestros humanos caminos.
San José, como ningun hombre antes
o después de €], ha aprendido de
Jesus a estar atento para reconocer
las maravillas de Dios, a tener el
alma y el corazon abiertos.



Pero si José ha aprendido de Jesus a
vivir de un modo divino, me
atreveria a decir que, en lo humano,
ha ensefiado muchas cosas al Hijo de
Dios. Hay algo que no me acaba de
gustar en el titulo de padre putativo,
con el que a veces se designa a Jose,
porque tiene el peligro de hacer
pensar que las relaciones entre José y
Jesus eran frias y exteriores.
Ciertamente nuestra fe nos dice que
no era padre segun la carne, pero no
es ésa la unica paternidad.

A José —leemos en un sermon de San
Agustin— no solo se le debe el
nombre de padre, sino que se le debe
mas que a otro alguno. Y luego
aflade: ¢como era padre? Tanto mas
profundamente padre, cuanto mas
casta fue su paternidad. Algunos
pensaban que era padre de Nuestro
Sefior Jesucristo, de la misma forma
que son padres los demas, que
engendran segun la carne, y no sdlo
reciben a sus hijos como fruto de su



afecto espiritual. Por eso dice San
Lucas: se pensaba que era padre de
Jesus. ¢Por queé dice solo se pensaba?
Porque el pensamiento y el juicio
humanos se refieren a lo que suele
suceder entre los hombres. Y el
Sefior no nacio del germen de José.
Sin embargo, a la piedad y a la
caridad de José, le nacio un hijo de la
Virgen Maria, que era Hijo de Dios.

José amo a Jesus como un padre ama
a su hijo, le traté dandole todo lo
mejor que tenia. José, cuidando de
aquel Nifio, como le habia sido
ordenado, hizo de Jesus un artesano:
le transmitio su oficio. Por eso los
vecinos de Nazaret hablaran de
Jesus, llamandole indistintamente
faber y fabri filius: artesano e hijo
del artesano. Jesus trabajo en el taller
de José y junto a José. ;Como seria
José, como habria obrado en él la
gracia, para ser capaz de llevar a
cabo la tarea de sacar adelante en lo
humano al Hijo de Dios?



Porque Jesus debia parecerse a José:
en el modo de trabajar, en rasgos de
su caracter, en la manera de hablar.
En el realismo de Jesus, en su espiritu
de observacion, en su modo de
sentarse a la mesa y de partir el pan,
en su gusto por exponer la doctrina
de una manera concreta, tomando
ejemplo de las cosas de la vida
ordinaria, se refleja lo que ha sido la
infancia y la juventud de Jesus y, por
tanto, su trato con José.

No es posible desconocer la
sublimidad del misterio. Ese Jesus
que es hombre, que habla con el
acento de una region determinada de
Israel, que se parece a un artesano
llamado José, ése es el Hijo de Dios. Y
iquién puede ensefar algo a Dios?
Pero es realmente hombre, y vive
normalmente: primero como nifio,
luego como muchacho, que ayuda en
el taller de José; finalmente como un
hombre maduro, en la plenitud de su
edad. Jesus crecia en sabiduria, en



edad y en gracia delante de Dios y de
los hombres.

José ha sido, en lo humano, maestro
de Jesus; le ha tratado diariamente,
con carifio delicado, y ha cuidado de
Fl con abnegacion alegre. ;No serd
ésta una buena razon para que
consideremos a este varon justo, a
este Santo Patriarca en quien
culmina la fe de la Antigua Alianza,
como Maestro de vida interior? La
vida interior no es otra cosa que el
trato asiduo e intimo con Cristo, para
identificarnos con El. Y José sabra
decirnos muchas cosas sobre Jesus.
Por eso, no dejéis nunca su devocion,
ite ad Ioseph, como ha dicho la
tradicion cristiana con una frase
tomada del Antiguo Testamento.

Maestro de vida interior, trabajador
empefiado en su tarea, servidor fiel
de Dios en relacion continua con

Jesus: éste es José. Ite ad Ioseph. Con
San José, el cristiano aprende lo que



es ser de Dios y estar plenamente
entre los hombres, santificando el
mundo. Tratad a José y encontraréis
a Jesus. Tratad a José y encontraréis
a Maria, que llen6 siempre de paz el
amable taller de Nazaret.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/en-el-taller-de-
jose/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/en-el-taller-de-jose/
https://opusdei.org/es-co/article/en-el-taller-de-jose/
https://opusdei.org/es-co/article/en-el-taller-de-jose/

	En el taller de José
	La figura de San José en el Evangelio
	La fe, el amor y la esperanza de José
	Para servir, servir
	El trato de José con Jesús


