opusdei.org

En el taller de José

"San José es realmente Padre y
Senor, que protege y acompana
en su camino terreno a quienes
le veneran, como protegio y
acompaiid a Jesus mientras
crecia y se hacia hombre" dice
San Josemaria en esta homilia

02/04/2009

La figura de San José en el Evangelio
(15:04)

Santificar el trabajo (17:29)

AUDIO 1



La Iglesia entera reconoce en San
José a su protector y patrono. A lo
largo de los siglos se ha hablado de
él, subrayando diversos aspectos de
su vida, continuamente fiel a la
mision que Dios le habia confiado.
Por eso, desde hace muchos afos, me
gusta invocarle con un titulo
entrafiable: Nuestro Padre y Sefior.

San José es realmente Padre y Sefior,
que protege y acomparia en su
camino terreno a quienes le veneran,
como protegid y acompaiio a Jesus
mientras crecia y se hacia hombre.
Tratandole se descubre que el Santo
Patriarca es, ademas, Maestro de
vida interior: porque nos ensefia a
conocer a Jesus, a convivir con El, a
sabernos parte de la familia de Dios.
San José nos da esas lecciones siendo,
como fue, un hombre corriente, un
padre de familia, un trabajador que
se ganaba la vida con el esfuerzo de
sus manos. Y ese hecho tiene
también, para nosotros, un



significado que es motivo de
reflexion y de alegria.

Al celebrar hoy su fiesta, quiero
evocar su figura, trayendo a la
memoria lo que de él nos dice el
Evangelio, para poder asi descubrir
mejor lo que, a través de la vida
sencilla del Esposo de Santa Maria,
nos transmite Dios.

La figura de San José en el
Evangelio

Tanto San Mateo como San Lucas nos
hablan de San José como de un varon
que descendia de una estirpe ilustre:
la de David y Salomon, reyes de
Israel. Los detalles de esta
ascendencia son histéricamente algo
confusos: no sabemos cual de las dos
genealogias, que traen los
evangelistas, corresponde a Maria —
Madre de Jesus segun la carne-y
cual a San José, que era su padre
segun la ley judia. Ni sabemos si la
ciudad natal de San José fue Belén, a



donde se dirigio a empadronarse, o
Nazaret, donde vivia y trabajaba.

Sabemos, en cambio, que no era una
persona rica: era un trabajador,
como millones de otros hombres en
todo el mundo; ejercia el oficio
fatigoso y humilde que Dios habia
escogido para si, al tomar nuestra
carne y al querer vivir treinta afos
COMO uno mas entre nosotros.

La Sagrada Escritura dice que José
era artesano. Varios Padres afiaden
que fue carpintero. San Justino,
hablando de la vida de trabajo de
Jesus, afirma que hacia arados y
yugos (S. Justino, Dialogus cum
Tryphone, 88, 2, 8 (PG 6, 687).); quiza,
basandose en esas palabras, San
Isidoro de Sevilla concluye que José
era herrero. En todo caso, un obrero
que trabajaba en servicio de sus
conciudadanos, que tenia una
habilidad manual, fruto de afios de
esfuerzo y de sudor.



De las narraciones evangélicas se
desprende la gran personalidad
humana de José: en ningin momento
se nos aparece como un hombre
apocado o asustado ante la vida; al
contrario, sabe enfrentarse con los
problemas, salir adelante en las
situaciones dificiles, asumir con
responsabilidad e iniciativa las
tareas que se le encomiendan.

No estoy de acuerdo con la forma
clasica de representar a San José
como un hombre anciano, aunque se
haya hecho con la buena intencion
de destacar la perpetua virginidad de
Maria. Yo me lo imagino joven,
fuerte, quiza con algunos afios mas
que Nuestra Sefiora, pero en la
plenitud de la edad y de la energia
humana.

Para vivir la virtud de la castidad, no
hay que esperar a ser viejo o a
carecer de vigor. La pureza nace del
amor y, para el amor limpio, no son



obstaculos la robustez y la alegria de
la juventud. Joven era el corazon y el
cuerpo de San José cuando contrajo
matrimonio con Maria, cuando supo
del misterio de su Maternidad divina,
cuando vivio junto a Ella respetando
la integridad que Dios queria legar al
mundo, como una sefial mas de su
venida entre las criaturas. Quien no
sea capaz de entender un amor asi,
sabe muy poco de lo que es el
verdadero amor, y desconoce por
entero el sentido cristiano de la
castidad.

Era José, deciamos, un artesano de
Galilea, un hombre como tantos
otros. Y ¢qué puede esperar de la
vida un habitante de una aldea
perdida, como era Nazaret? Solo
trabajo, todos los dias, siempre con el
mismo esfuerzo. Y, al acabar la
jornada, una casa pobre y pequeiia,
para reponer las fuerzasy
recomenzar al dia siguiente la tarea.



Pero el nombre de José significa, en
hebreo, Dios afiadird. Dios anade, a la
vida santa de los que cumplen su
voluntad, dimensiones
insospechadas: lo importante, lo que
da su valor a todo, lo divino. Dios, a
la vida humilde y santa de José,
afladio —si se me permite hablar asi-
la vida de la Virgen Maria y la de
Jesus, Sefior Nuestro. Dios no se deja
nunca ganar en generosidad. José
podia hacer suyas las palabras que
pronuncio Santa Maria, su esposa:
Quia fecit mihi magna qui potens est,
ha hecho en mi cosas grandes Aquel
que es todopoderoso, quia respexit
humilitatem, porque se fijo en mi
pequeiiez (Lc I, 48-49.).

José era efectivamente un hombre
corriente, en el que Dios se confio
para obrar cosas grandes. Supo vivir,
tal y como el Sefior queria, todos y
cada uno de los acontecimientos que
compusieron su vida. Por eso, la
Escritura Santa alaba a José,



afirmando que era justo (Cfr. Mt I,
19.). Y, en el lenguaje hebreo, justo
quiere decir piadoso, servidor
irreprochable de Dios, cumplidor de
la voluntad divina (Cfr. Gen VII, 1;
XVIII, 23-32; Ez XVIII, 5 ss; Prv XII,
10.); otras veces significa buenoy
caritativo con el préjimo (Cfr. Tob
VIL, 5; IX, 9.). En una palabra, el justo
es el que ama a Dios y demuestra ese
amor, cumpliendo sus
mandamientos y orientando toda su
vida en servicio de sus hermanos, los
demas hombres.

La fe, el amor y la esperanza de
José

No esta la justicia en la mera
sumision a una regla: la rectitud
debe nacer de dentro, debe ser
honda, vital, porque el justo vive de la
fe (Hab II, 4.). Vivir de la fe: esas
palabras que fueron luego tantas
veces tema de meditacion para el
apostol Pablo, se ven realizadas con



creces en San José. Su cumplimiento
de la voluntad de Dios no es
rutinario ni formalista, sino
espontaneo y profundo. La ley que
vivia todo judio practicante no fue
para él un simple c6digo ni una
recopilacion fria de preceptos, sino
expresion de la voluntad de Dios
vivo. Por eso supo reconocer la voz
del Sefior cuando se le manifestd
inesperada, sorprendente.

Porque la historia del Santo Patriarca
fue una vida sencilla, pero no una
vida facil. Después de momentos
angustiosos, sabe que el Hijo de
Maria ha sido concebido por obra del
Espiritu Santo. Y ese Nifio, Hijo de
Dios, descendiente de David segun la
carne, nace en una cueva. Angeles
celebran su nacimiento y
personalidades de tierras lejanas
vienen a adorarle, pero el Rey de
Judea desea su muerte y se hace
necesario huir. El hijo de Dios es, en



la apariencia, un nifio indefenso, que
vivira en Egipto.

Al narrar estas escenas en su
Evangelio, San Mateo pone
constantemente de relieve la
fidelidad de José, que cumple los
mandatos de Dios sin vacilaciones,
aunque a veces el sentido de esos
mandatos le pudiera parecer oscuro
0 se le ocultara su conexion con el
resto de los planes divinos.

En muchas ocasiones los Padres de la
Iglesia y los autores espirituales
hacen resaltar esta firmeza de la fe
de San José. Refiriéndose a las
palabras del Angel que le ordena
huir de Herodes y refugiarse en
Egipto (Cfr. Mt II, 13.), el Crisostomo
comenta: Al oir esto, José no se
escandalizo ni dijo: eso parece un
enigma. Tu mismo hactas saber no ha
mucho que El salvaria a su pueblo, y
ahora no es capaz ni de salvarse a st
mismo, sino que tenemos necesidad de



huir, de emprender un viaje y sufrir
un largo desplazamiento: eso es
contrario a tu promesa. José no
discurre de este modo, porque es un
varon fiel. Tampoco pregunta por el
tiempo de la vuelta, a pesar de que el
Angel lo habia dejado indeterminado,
puesto que le habia dicho: esta alli —en
Egipto— hasta que yo te diga. Sin
embargo, no por eso se crea
dificultades, sino que obedecey creey
soporta todas las pruebas
alegremente (S. Juan Crisostomo, In
Matthaeum homiliae, 8, 3, (PG 57,
85).).

La fe de José no vacila, su obediencia
es siempre estricta y rapida. Para
comprender mejor esta leccion que
nos da aqui el Santo Patriarca, es
bueno que consideremos que su fe es
activa, y que su docilidad no
presenta la actitud de la obediencia
de quien se deja arrastrar por los
acontecimientos. Porque la fe
cristiana es lo mas opuesto al



conformismo, o a la falta de
actividad y de energia interiores.

José se abandono sin reservas en las
manos de Dios, pero nunca rehusé
reflexionar sobre los
acontecimientos, y asi pudo alcanzar
del Sefior ese grado de inteligencia
de las obras de Dios, que es la
verdadera sabiduria. De este modo,
aprendio poco a poco que los
designios sobrenaturales tienen una
coherencia divina, que esta a veces
en contradiccion con los planes
humanos.

En las diversas circunstancias de su
vida, el Patriarca no renuncia a
pensar, ni hace dejacion de su
responsabilidad. Al contrario: coloca
al servicio de la fe toda su
experiencia humana. Cuando vuelve
de Egipto oyendo que Arquelao
reinaba en Judea en lugar de su padre
Herodes, temio ir alla (Mt 11, 22.). Ha
aprendido a moverse dentro del plan



divino y, como confirmacion de que
efectivamente Dios quiere eso que él
entreveé, recibe la indicacion de
retirarse a Galilea.

Asi fue la fe de San José: plena,
confiada, integra, manifestada en
una entrega eficaz a la voluntad de
Dios, en una obediencia inteligente.
Y, con la fe, la caridad, el amor. Su fe
se funde con el Amor: con el amor de
Dios que estaba cumpliendo las
promesas hechas a Abraham, a
Jacob, a Moisés; con el carifio de
esposo hacia Maria, y con el carifio
de padre hacia Jesus. Fe y amor en la
esperanza de la gran mision que
Dios, sirviéndose también de él -un
carpintero de Galilea—, estaba
iniciando en el mundo: le redencion
de los hombres.

Fe, amor, esperanza: estos son los
ejes de la vida de San José y los de
toda vida cristiana. La entrega de
San José aparece tejida de ese



entrecruzarse de amor fiel, de fe
amorosa, de esperanza confiada. Su
fiesta es, por eso, un buen momento
para que todos renovemos nuestra
entrega a la vocacion de cristianos,
que a cada uno de nosotros ha
concedido el Sefior.

Cuando se desea sinceramente vivir
de fe, de amor y de esperanza, la
renovacion de la entrega no es volver
a tomar algo que estaba en desuso.
Cuando hay fe, amor y esperanza,
renovarse es —a pesar de los errores
personales, de las caidas, de las
debilidades— mantenerse en las
manos de Dios: confirmar un camino
de fidelidad. Renovar la entrega es
renovar, repito, la fidelidad a lo que
el Sefior quiere de nosotros: amar
con obras.

El amor tiene necesariamente sus
caracteristicas manifestaciones.
Algunas veces se habla del amor
como si fuera un impulso hacia la



propia satisfacciéon, o un mero
recurso para completar egoistamente
la propia personalidad. Y no es asi:
amor verdadero es salir de si mismo,
entregarse. El amor trae consigo la
alegria, pero es una alegria que tiene
sus raices en forma de cruz. Mientras
estemos en la tierra y no hayamos
llegado a la plenitud de la vida
futura, no puede haber amor
verdadero sin experiencia del
sacrificio, del dolor. Un dolor que se
paladea, que es amable, que es
fuente de intimo gozo, pero dolor
real, porque supone vencer el propio
egoismo, y tomar el Amor como regla
de todas y de cada una de nuestras
acciones.

Las obras del Amor son siempre
grandes, aunque se trate de cosas
pequenas en apariencia. Dios se ha
acercado a los hombres, pobres
criaturas, y nos ha dicho que nos
ama: Deliciae meae esse cum filiis
hominum (Prv VIII, 31.), mis delicias



son estar entre los hijos de los
hombres. El Sefior nos da a conocer
que todo tiene importancia: las
acciones que, con ojos humanos,
consideramos extraordinarias; esas
otras que, en cambio, calificamos de
poca categoria. Nada se pierde.
Ningun hombre es despreciado por
Dios. Todos, siguiendo cada uno su
propia vocacion —en su hogar, en su
profesion u oficio, en el
cumplimiento de las obligaciones
que le corresponden por su estado,
en sus deberes de ciudadano, en el
ejercicio de sus derechos—, estamos
llamados a participar del reino de los
cielos.

Eso nos ensefia la vida de San José:
sencilla, normal y ordinaria, hecha
de afios de trabajo siempre igual, de
dias humanamente mondtonos, que
se suceden los unos a los otros. Lo he
pensado muchas veces, al meditar
sobre la figura de San José, y ésta es



una de las razones que hace que
sienta por €l una devocion especial.

Cuando en su discurso de clausura de
la primera sesion del concilio
Vaticano II, el pasado 8 de diciembre,
el Santo Padre Juan XXIII anuncio
que en el canon de la misa se haria
mencion del nombre de San José, una
altisima personalidad eclesidstica me
llamo en seguida por teléfono para
decirme: Rallegramenti! jFelicidades!:
al escuchar ese anuncio pensé en
seguida en usted, en la alegria que le
habria producido. Y asi era: porque
en la asamblea conciliar, que
representa a la Iglesia entera reunida
en el Espiritu Santo, se proclama el
inmenso valor sobrenatural de la
vida de San José, el valor de una vida
sencilla de trabajo cara a Dios, en
total cumplimiento de la divina
voluntad.

AUDIO 2



Santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo, santificar con el trabajo

Describiendo el espiritu de la
asociacion a la que he dedicado mi
vida, el Opus Dei, he dicho que se
apoya, como en su quicio, en el
trabajo ordinario, en el trabajo
profesional ejercido en medio del
mundo. La vocacion divina nos da
una mision, nos invita a participar en
la tarea unica de la Iglesia, para ser
asi testimonio de Cristo ante nuestros
iguales los hombres y llevar todas las
cosas hacia Dios.

La vocacion enciende una luz que
nos hace reconocer el sentido de
nuestra existencia. Es convencerse,
con el resplandor de la fe, del porqué
de nuestra realidad terrena. Nuestra
vida, la presente, la pasada y la que
vendra, cobra un relieve nuevo, una
profundidad que antes no
sospechabamos. Todos los sucesos y
acontecimientos ocupan ahora su



verdadero sitio: entendemos adénde
quiere conducirnos el Sefior, y nos
sentimos como arrollados por ese
encargo que se nos confia.

Dios nos saca de las tinieblas de
nuestra ignorancia, de nuestro
caminar incierto entre las
incidencias de la historia, y nos llama
con voz fuerte, como un dia lo hizo
con Pedro y con Andrés: Venite post
me, et faciam vos fieri piscatores
hominum (Mt 1V, 19.), seguidme y yo
os haré pescadores de hombres,
cualquiera que sea el puesto que en
el mundo ocupemaos.

El que vive de fe puede encontrar la
dificultad y la lucha, el dolor y hasta
la amargura, pero nunca el desanimo
ni la angustia porque sabe que su
vida sirve, sabe para qué ha venido a
esta tierra. Ego sum lux mundi -
exclamo Cristo—; qui sequitur me non
ambulat in tenebris, sed habebit
lumen vitae (Ioh VIII, 12.). Yo soy la



luz del mundo; el que me sigue no
camina a oscuras, sino que poseera la
luz de la vida.

Para merecer esa luz de Dios hace
falta amar, tener la humildad de
reconocer nuestra necesidad de ser
salvados, y decir con Pedro: Serfior, ;sa
quién iremos? Tu guardas palabras de
vida eterna. Y nosotros hemos creido
y conocido que tu eres el Cristo, el
Hijo de Dios (Ioh VI, 69-70.). Si
actuamos de verdad asi, si dejamos
entrar en nuestro corazon la llamada
de Dios, podremos repetir también
con verdad que no caminamos en
tinieblas, pues por encima de
nuestras miserias y de nuestros
defectos personales, brilla la luz de
Dios, como el sol brilla sobre la
tempestad.

La fe y la vocacion de cristianos
afectan a toda nuestra existencia, y
no solo a una parte. Las relaciones
con Dios son necesariamente



relaciones de entrega, y asumen un
sentido de totalidad. La actitud del
hombre de fe es mirar la vida, con
todas sus dimensiones, desde una
perspectiva nueva: la que nos da
Dios.

Vosotros, que celebrais hoy conmigo
esta fiesta de San José, sois todos
hombres dedicados al trabajo en
diversas profesiones humanas,
formais diversos hogares,
pertenecéis a tan distintas naciones,
razas y lenguas. Os habéis educado
en aulas de centros docentes o en
talleres y oficinas, habéis ejercido
durante afios vuestra profesion,
habéis entablado relaciones
profesionales y personales con
vuestros comparfieros, habéis
participado en la solucion de los
problemas colectivos de vuestras
empresas y de vuestra sociedad.

Pues bien: os recuerdo, una vez mas,
que todo eso no es ajeno a los planes



divinos. Vuestra vocacion humana es
parte, y parte importante, de vuestra
vocacion divina. Esta es la razon por
la cual os tenéis que santificar,
contribuyendo al mismo tiempo a la
santificaciéon de los demas, de
vuestros iguales, precisamente
santificando vuestro trabajoy
vuestro ambiente: esa profesion u
oficio que llena vuestros dias, que da
fisonomia peculiar a vuestra
personalidad humana, que es vuestra
manera de estar en el mundo; ese
hogar, esa familia vuestra; y esa
nacion, en la que habéis nacido y a la
que amais.

El trabajo acompaiia inevitablemente
la vida del hombre sobre la tierra.
Con él aparecen el esfuerzo, la fatiga,
el cansancio: manifestaciones del
dolor y de la lucha que forman parte
de nuestra existencia humana actual,
y que son signos de la realidad del
pecado y de la necesidad de la
redencion. Pero el trabajo en si



mismo no es una pena, ni una
maldicién o un castigo: quienes
hablan asi no han leido bien la
Escritura Santa.

Es hora de que los cristianos digamos
muy alto que el trabajo es un don de
Dios, y que no tiene ningun sentido
dividir a los hombres en diversas
categorias segun los tipos de trabajo,
considerando unas tareas mas nobles
que otras. El trabajo, todo trabajo, es
testimonio de la dignidad del
hombre, de su dominio sobre la
creacion. Es ocasion de desarrollo de
la propia personalidad. Es vinculo de
union con los demas seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
Humanidad.

Para un cristiano, esas perspectivas
se alargan y se amplian. Porque el
trabajo aparece como participacion



en la obra creadora de Dios, que, al
crear al hombre, 1o bendijo
diciéndole: Procread y multiplicaos y
henchid la tierra y sojuzgadla, y
dominad en los peces del mar, y en las
aves del cielo, y en todo animal que se
mueve sobre la tierra (Gen I, 28.).
Porque, ademas, al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no solo es el ambito en el
que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora.

Conviene no olvidar, por tanto, que
esta dignidad del trabajo esta
fundada en el Amor. El gran
privilegio del hombre es poder amar,
trascendiendo asilo efimero y lo
transitorio. Puede amar a las otras
criaturas, decir un tu y un yo llenos
de sentido. Y puede amar a Dios, que
nos abre las puertas del cielo, que
nos constituye miembros de su



familia, que nos autoriza a hablarle
también de tu a T4, cara a cara.

Por eso el hombre no debe limitarse
a hacer cosas, a construir objetos. E1
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor.
Reconocemos a Dios no solo en el
espectaculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. E1
trabajo es asi oracion, accion de
gracias, porque nos sabemos
colocados por Dios en la tierra,
amados por EL, herederos de sus
promesas. Es justo que se nos diga:
ora comdis, ora bebdais, o hagais
cualquier otra cosa, hacedlo todo a
gloria de Dios (1 Cor X, 31.).

El trabajo profesional es también
apostolado, ocasion de entrega a los
demds hombres, para revelarles a
Cristo y llevarles hacia Dios Padre,
consecuencia de la caridad que el
Espiritu Santo derrama en las almas.



Entre las indicaciones, que San Pablo
hace a los de Efeso, sobre cémo debe
manifestarse el cambio que ha
supuesto en ellos su conversion, su
llamada al cristianismo,
encontramos ésta: el que hurtaba, no
hurte ya, antes bien trabaje,
ocupandose con sus manos en alguna
tarea honesta, para tener con qué
ayudar a quien tiene necesidad (Eph
IV, 28.). Los hombres tienen
necesidad del pan de la tierra que
sostenga sus vidas, y también del pan
del cielo que ilumine y dé calor a sus
corazones. Con vuestro trabajo
mismo, con las iniciativas que se
promuevan a partir de esa tarea, en
vuestras conversaciones, en vuestro
trato, podéis y debéis concretar ese
precepto apostdlico.

Si trabajamos con este espiritu,
nuestra vida, en medio de las
limitaciones propias de la condicion
terrena, sera un anticipo de la gloria
del cielo, de esa comunidad con Dios



y con los santos, en la que solo
reinara el amor, la entrega, la
fidelidad, la amistad, la alegria. En
vuestra ocupacion profesional,
ordinaria y corriente, encontraréis la
materia -real, consistente, valiosa—
para realizar toda la vida cristiana,
para actualizar la gracia que nos
viene de Cristo.

En esa tarea profesional vuestra,
hecha cara a Dios, se pondran en
juego la fe, la esperanza y la caridad.
Sus incidencias, las relaciones y
problemas que trae consigo vuestra
labor, alimentaran vuestra oracion.
El esfuerzo para sacar adelante la
propia ocupacion ordinaria, sera
ocasion de vivir esa Cruz que es
esencial para el cristiano. La
experiencia de vuestra debilidad, los
fracasos que existen siempre en todo
esfuerzo humano, os daran mas
realismo, mas humildad, mas
comprension con los demas. Los
éxitos y las alegrias os invitaran a



dar gracias, y a pensar que no vivis
para vosotros mismos, sino para el
servicio de los demas y de Dios.

Para servir, servir

Para comportarse asi, para santificar
la profesion, hace falta ante todo
trabajar bien, con seriedad humana
y sobrenatural. Quiero recordar
ahora, por contraste, 1o que cuenta
uno de esos antiguos relatos de los
evangelios apocrifos: El padre de
Jesus, que era carpintero, hacia
arados y yugos. Una vez —continua la
narracion- le fue encargado un lecho,
por cierta persona de buena posicion.
Pero resulto que uno de los varales
era mdas corto que el otro, por lo que
José no sabia qué hacerse. Entonces el
Nirio Jesus dijo a su padre: pon en
tierra los dos palos e igudlalos por un
extremo. Ast lo hizo José. Jesus se
puso a la otra parte, tomo el varal
mas corto y lo estiro, dejandolo tan
largo como el otro. José, su padre, se



lleno de admiracion al ver el prodigio,
y colmo al Nifio de abrazos y de besos,
diciendo: dichoso de mi, porque Dios
me ha dado este Nifio (Evangelio de la
infancia, falsamente atribuido al
apostol Tomas, n. 13; en Los
evangelios apaocrifos, edicion de A.
Santos Otero, Madrid 1956, p. 314-
315.).

José no daria gracias a Dios por estos
motivos; su trabajo no podia ser de
ese modo. San José no es el hombre
de las soluciones faciles y milagreras,
sino el hombre de la perseverancia,
del esfuerzo y —cuando hace falta—
del ingenio. El cristiano sabe que
Dios hace milagros: que los realizo
hace siglos, que los continu6
haciendo después y que los sigue
haciendo ahora, porque non est
abbreviata manus Domini (Is LIX, 1.),
no ha disminuido el poder de Dios.

Pero los milagros son una
manifestacion de la omnipotencia



salvadora de Dios, y no un
expediente para resolver las
consecuencias de la ineptitud o para
facilitar nuestra comodidad. E1
milagro que os pide el Sefior es la
perseverancia en vuestra vocacion
cristiana y divina, la santificacion del
trabajo de cada dia: el milagro de
convertir la prosa diaria en
endecasilabos, en verso heroico, por
el amor que ponéis en vuestra
ocupacion habitual. Ahi os espera
Dios, de tal manera que seais almas
con sentido de responsabilidad, con
afan apostolico, con competencia
profesional.

Por eso, como lema para vuestro
trabajo, os puedo indicar éste: para
servir, servir. Porque, en primer
lugar, para realizar las cosas, hay que
saber terminarlas. No creo en la
rectitud de intencion de quien no se
esfuerza en lograr la competencia
necesaria, con el fin de cumplir
debidamente las tareas que tiene



encomendadas. No basta querer
hacer el bien, sino que hay que saber
hacerlo. Y, si realmente queremos,
ese deseo se traducira en el empefio
por poner los medios adecuados para
dejar las cosas acabadas, con
humana perfeccion.

Pero también ese servir humano, esa
capacidad que podriamos llamar
técnica, ese saber realizar el propio
oficio, ha de estar informado por un
rasgo que fue fundamental en el
trabajo de San José y deberia ser
fundamental en todo cristiano: el
espiritu de servicio, el deseo de
trabajar para contribuir al bien de
los demas hombres. El trabajo de
José no fue una labor que mirase
hacia la autoafirmacion, aunque la
dedicacion a una vida operativa haya
forjado en él una personalidad
madura, bien dibujada. El Patriarca
trabajaba con la conciencia de
cumplir la voluntad de Dios,
pensando en el bien de los suyos,



Jesus y Maria, y teniendo presente el
bien de todos los habitantes de la
pequeiia Nazaret.

En Nazaret, José seria uno de los
pocos artesanos, si es que no era el
unico. Carpintero, posiblemente.
Pero, como suele suceder en los
pueblos pequerios, también seria
capaz de hacer otras cosas: poner de
nuevo en marcha el molino, que no
funcionaba, o arreglar antes del
invierno las grietas de un techo. José
sacaba de apuros a muchos, sin
duda, con un trabajo bien acabado.
Era su labor profesional una
ocupacion orientada hacia el
servicio, para hacer agradable la vida
a las demads familias de la aldea, y
acompafada de una sonrisa, de una
palabra amable, de un comentario
dicho como de pasada, pero que
devuelve la fe y la alegria a quien
estd a punto de perderlas.



A veces, cuando se tratara de
personas mas pobres que él, José
trabajaria aceptando algo de poco
valor, que dejara a la otra persona
con la satisfaccion de pensar que
habia pagado. Normalmente José
cobraria lo que fuera razonable, ni
mas ni menos. Sabria exigir lo que,
en justicia, le era debido, ya que la
fidelidad a Dios no puede suponer la
renuncia a derechos que en realidad
son deberes: San José tenia que
exigir lo justo, porque con la
recompensa de ese trabajo debia
sostener a la Familia que Dios le
habia encomendado.

La exigencia del propio derecho no
ha de ser fruto de un egoismo
individualista. No se ama la justicia,
sino se ama verla cumplida con
relacion a los demas. Como tampoco
es licito encerrarse en una
religiosidad comoda, olvidando las
necesidades de los otros. El que
desea ser justo a los ojos de Dios se



esfuerza también en hacer que la
justicia se realice de hecho entre los
hombres. Y no solo por el buen
motivo de que no sea injuriado el
nombre de Dios, sino porque ser
cristiano significa recoger todas las
instancias nobles que hay en lo
humano. Parafraseando un conocido
texto del apdstol San Juan (Cfr. 1 Ioh
IV, 20.), se puede decir que quien
afirma que es justo con Dios pero no
es justo con los demas hombres,
miente: y la verdad no habita en él.

Como todos los cristianos que
vivimos aquel momento, recibi
también con emocion y alegria la
decision de celebrar la fiesta litargica
de San José Obrero. Esa fiesta, que es
una canonizacion del valor divino
del trabajo, muestra como la Iglesia,
en su vida colectiva y publica, se
hace eco de las verdades centrales
del Evangelio, que Dios quiere que
sean especialmente meditadas en
esta época nuestra.



Ya hemos hablado mucho de este
tema en otras ocasiones, pero
permitidme insistir de nuevo en la
naturalidad y en la sencillez de la
vida de San José, que no se
distanciaba de sus convecinos ni
levantaba barreras innecesarias.

Por eso, aunque quiza sea
conveniente en algunos momentos o
en algunas situaciones, de ordinario
no me gusta hablar de obreros
catolicos, de ingenieros catolicos, de
médicos catolicos, etc., como si se
tratara de una especie dentro de un
género, como si los catolicos
formaran un grupito separado de los
demas, creando asi la sensacion de
que hay un foso entre los cristianos y
el resto de la Humanidad. Respeto la
opinion opuesta, pero pienso que es
mucho mas propio hablar de obreros
que son catolicos, o de catolicos que
son obreros; de ingenieros que son
catolicos, o de catolicos que son
ingenieros. Porque el hombre que



tiene fe y ejerce una profesion
intelectual, técnica o manual, es y se
siente unido a los demas, igual a los
demas, con los mismos derechos y
obligaciones, con el mismo deseo de
mejorar, con el mismo afan de
enfrentarse con los problemas
comunes y de encontrarles solucion.

El catolico, asumiendo todo eso,
sabra hacer de su vida diaria un
testimonio de fe, de esperanza y de
caridad; testimonio sencillo, normal,
sin necesidad de manifestaciones
aparatosas, poniendo de relieve —con
la coherencia de su vida- la
constante presencia de la Iglesia en
el mundo, ya que todos los catolicos
son ellos mismos Iglesia, pues son
miembros con pleno derecho del
unico Pueblo de Dios.

(Homilia pronunciada el 19-111-1963)




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/en-el-taller-de-
jose-2/(01/02/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/en-el-taller-de-jose-2/
https://opusdei.org/es-co/article/en-el-taller-de-jose-2/
https://opusdei.org/es-co/article/en-el-taller-de-jose-2/

	En el taller de José

