
opusdei.org

Sobre la formación
profesional (IV): El
liderazgo del
servicio

San Josemaría entendió el
prestigio profesional no como
éxito propio sino como
oportunidad para servir mejor.
La formación ayuda a
completar la actitud de mejorar
competencias y habilidades.

22/04/2022

En las enseñanzas de san Josemaría,
lo que actualmente se designa como 



liderazgo es comprendido y ejercido
siempre como servicio, con el deseo
de contribuir a construir un proyecto
común en beneficio de todos. Un
líder no es solo la persona que ejerce
un determinado rol en un equipo. El
líder quiere mejorar el mundo, y
enseguida se da cuenta de que lo
mejor es empezar por lo que tiene
más cerca, por lo más próximo: su
entorno. ¿Y cómo lo hace? San
Josemaría lo sintetizaba en una
expresión: “para servir, servir”[1]. Y
animaba a “adquirir todo el prestigio
profesional posible, en servicio de
Dios y de las almas”[2].

La aspiración de liderar en el
servicio implica dos retos, en los que
la formación nos ayuda: desarrollar
una visión más relacional del propio
trabajo (tanto en el sentido de
trabajar con los demás –empezando
por Dios- como desde y para los
demás) y el empeño por cultivar
virtudes (querer mejorar uno mismo,



no para buscar una autoperfección,
sino para donarse).

Seres relacionales, trabajo
relacional

Una visión relacional de la propia
profesión consiste en la capacidad de
elevar la mirada para descubrir que
el trabajo que hago cada día va más
allá de la producción de servicios o
bienes, del rendimiento y la eficacia,
de la mera autorrealización. Al final,
consiste en generar bienes
relacionales, que se producen y se
gozan siempre con otros, incluso en
aquellas profesiones que no están
orientadas directamente a la
persona. Es claramente interactivo
vender en el puesto del mercado,
formar a los alumnos de formación
profesional, visitar pisos con los
clientes o defender a un acusado
ante el juez. Pero también es
relacional, aunque no de forma tan
aparente, el trabajo en un centro



logístico, una cadena de montaje o
un laboratorio de bioquímica.
Incluso la actividad de la persona
que teletrabaja desde casa o estudia
para unas oposiciones, sin
aparentemente interaccionar con
nadie.

Cristo es reconocido por su oficio
(“¿No es este el artesano, hijo de
María?”[3]) y por el de su padre (“¿No
es éste el hijo de José?”[4]). En el
Éxodo, podemos encontrar un
anticipo de san José en los artesanos
que por la calidad de su trabajo y por
su relación con los demás fueron
seleccionados para construir el
santuario[5]. Moisés los alaba
afirmando que Dios los ha llamado
por su nombre y los ha llenado de su
espíritu, dotándoles de “sabiduría,
inteligencia y experiencia para toda
clase de trabajos”[6], y “ha puesto en
su corazón el don de enseñar a
otros”[7]. Jesús aportó una dimensión
nueva al sentido relacional de su



trabajo en el taller: al construir una
mesa, no creaba solamente un
objeto, sino que de alguna manera en
ella estaban presentes todas las
personas que a lo largo de los años la
utilizarían, su aprendizaje de José, la
alegría de la vida familiar con la
Virgen, las necesidades y
preocupaciones de los vecinos, el
recuerdo de la Creación, la caricia de
la madera que encontraría también
en la Cruz, el deseo de glorificar al
Padre, la redención de la humanidad.

Esta dimensión relacional del trabajo
se apoya en lo que significa ser
humano, porque la apertura a
conocer y amar al otro es parte de
nuestro ser creados a imagen y
semejanza de Dios, de un Dios Trino.
“Muchas veces me pregunto: ¿con
qué espíritu hacemos nuestro trabajo
cotidiano? ¿Cómo afrontamos el
esfuerzo? ¿Vemos nuestra actividad
unida sólo a nuestro destino o
también al destino de los otros? De



hecho, el trabajo es una forma de
expresar nuestra personalidad, que
es por su naturaleza relacional”[8],
explica el papa Francisco. “El trabajo
es también una forma para expresar
nuestra creatividad: cada uno hace el
trabajo a su manera, con el propio
estilo; el mismo trabajo, pero con un
estilo diferente”[9].

Como consecuencia de esta
naturaleza relacional, parte de la
formación profesional no es
solamente adquirir los
conocimientos y habilidades
adecuados al trabajo que realizo,
sino aprender también de las
personas: de ese colega veterano o de
aquel otro más joven, del tutor que
sabe aconsejar bien, de la
conversación con los miembros del
equipo que saca adelante un
proyecto, de ese profesor a quien
podemos volver años después de
pasar por su aula, de un cliente
insatisfecho. Cristo mismo fue



aprendiz. “Porque Jesús debía
parecerse a José: en el modo de
trabajar, en rasgos de su carácter, en
la manera de hablar”[10].

Un instrumento en mis manos

Uno de los resultados de aprovechar
la formación profesional suele ser la
consideración que cada uno adquiere
en el ámbito en que es experto. El
verdadero prestigio profesional (que
es un medio y no un fin) es el
resultado de los recursos que
ponemos cada uno para ser más
competentes en el desempeño en la
propia profesión. Un profesional
biosanitario siempre querrá poner
los medios para conocer más sobre
posibles tratamientos para sus
pacientes, un profesor intentará
mejorar sus recursos docentes para
enseñar mejor pensando en sus
alumnos, un comerciante buscará
nuevos productos adecuados a las
necesidades de sus clientes y un



trabajador del mundo de la
comunicación procurará aportar la
mayor calidad y veracidad posible en
la información que transmite. Cada
uno se actualiza con las
herramientas que están a su alcance
(cursos, lecturas, workshops,
investigación…), pero la formación
que la Obra ofrece nos ayuda a
desear esa actualización, a
priorizarla, perseverar en ella, para
dar más gloria a Dios en el trabajo y
ser más eficaces en el servicio.

El prestigio profesional, desde este
punto de vista, resulta muy diferente
de perseguir el éxito, entendido
como procurar resultados que otros
puedan juzgar como sobresalientes o
excelentes, porque serían el fruto de
talentos extraordinarios que no
poseen las personas comunes. La
predicación de san Josemaría
pretendía alentar, no cortar las alas a
nadie ni empequeñecer a quienes
cuentan con cualidades



extraordinarias –“al que pueda ser
sabio, no le perdonamos que no lo
sea”[11]–, pero al mismo tiempo estaba
lejos de proponer un discurso de
excelencia dirigido a unos pocos o
alejado de la realidad. De hecho,
incluso una persona responsable en
su trabajo, con todas las habilidades
adquiridas y la experiencia de años
de ejercicio, no es extraño que se
encuentre también con fracasos, con
errores que requieren rectificación,
con momentos en que debe empezar
de cero. Son ocasiones de
aprendizaje y de intentar superar
con esperanza esas circunstancias,
sin quedar marcado por el miedo a
fracasar de nuevo.

La clave del prestigio profesional,
para san Josemaría, no es la fama,
sino el servicio por amor: "El
peregrinaje del cristiano en el
mundo ha de convertirse en un
continuo servicio prestado de modos
muy diversos, según las



circunstancias personales, pero
siempre por amor a Dios y al
prójimo. Ser cristiano es actuar sin
pensar en las pequeñas metas del
prestigio o de la ambición, ni en
finalidades que pueden parecer más
nobles, como la filantropía o la
compasión ante las desgracias
ajenas: es discurrir hacia el término
último y radical del amor que
Jesucristo ha manifestado al morir
por nosotros”[12].

En resumen, el sentido del prestigio
profesional es poderlo utilizar para
el servicio a Dios y a las personas.
San Josemaría lo explicaba así: “Por
eso, como lema para vuestro trabajo,
os puedo indicar éste: para servir,
servir. Porque, en primer lugar, para
realizar las cosas, hay que saber
terminarlas. No creo en la rectitud de
intención de quien no se esfuerza en
lograr la competencia necesaria, con
el fin de cumplir debidamente las
tareas que tiene encomendadas. No



basta querer hacer el bien, sino que
hay que saber hacerlo. Y, si
realmente queremos, ese deseo se
traducirá en el empeño por poner los
medios adecuados para dejar las
cosas acabadas, con humana
perfección”[13].

Cada persona, por tanto, está
llamada a ser líder en su propio
entorno (laboral, familiar, social), a
quererlo mejorar. Y todos, hombres y
mujeres, podemos aportar (mediante
la preparación profesional y el
crecimiento personal) a esta mejora.
Resulta muy inspirador ver cómo la
pandemia ha sacado a la luz muchos
líderes ocultos y es a la vez una
llamada a la responsabilidad para
cada uno: es mi propia realidad, la
que yo puedo mejorar, y si no lo hago
yo, nadie lo hará por mí.

Servir desde el prestigio
profesional



“Servir” se puede entender en el
sentido de “ser competente” o de
“valer para una determinada tarea”.
Para servir —para vivir la caridad
con obras, imitando a Cristo, que “no
vino a ser servido, sino a servir”[14]—
se requiere idoneidad, y esta
idoneidad procede del estudio y la
práctica, pero también de las
virtudes humanas. Una persona
trabajadora, determinada, audaz,
ordenada, educada, amable, que se
involucra, etc., está en condiciones
tanto de contribuir con eficacia a un
proyecto común, como de responder
a las exigencias de la caridad en el
ejercicio de sus deberes. La
expresión “para servir, servir” es,
pues, una llamada a adquirir las
cualidades necesarias para ser útil, y
así cultivar las virtudes que permitan
prestar a otros los servicios
convenientes. San Josemaría, al
hablar de este aspecto, se refería
tanto a trabajos intelectuales y de
aparente relevancia e influjo social



en el mundo de la cultura o de la
política como al buen trabajo
desempeñado en un taller mecánico,
la cocina de un restaurante o la finca
agrícola.

El prestigio facilita ser una
referencia en el ámbito que
dominamos, y permite aconsejar y
acompañar más allá de los
conocimientos y habilidades. Por
ejemplo, podemos seguir velando por
el bien y la trayectoria de los
antiguos alumnos, asesorar a los
médicos jóvenes que realizan una
estancia en el hospital, sugerir
nuevas oportunidades a los amigos
que han perdido el empleo, aconsejar
a un colega sobre una maquinaria
nueva o dar contexto en las
conversaciones crispadas.

También es una herramienta de
servicio si facilita formar parte de un
gremio, un sindicato o un colegio
profesional, para velar por la mejora



de nuestra profesión, o impulsar
diversas iniciativas para conseguir
unas condiciones laborales más
justas (promover una huelga, recoger
firmas, hablar con directivos, etc.).
Hablando de Jesús y José como
“obreros de la madera”, Francisco
señala todos aquellos aspectos
oscuros del trabajo que podemos –
debemos– contribuir a iluminar con
las posibilidades de una trayectoria
personal competente y honrada: los
trabajos duros “en las minas y en
ciertas fábricas”, “aquellos que son
explotados en el trabajo negro”, “las
víctimas” de accidentes laborales,
“los niños que son obligados a
trabajar”, etc.[15].

A veces, el prestigio proporciona un
ascendiente que abre las puertas a
incidir en temas más delicados. En
un congreso o un viaje de trabajo,
renunciar a tomar unas copas
después de una cena y recordar a la
familia que está en casa puede



cambiar el clima de diversión entre
los compañeros. Contar la propia
experiencia puede ayudar a otra
persona a organizar el horario de su
negocio de forma que pueda asistir a
misa el domingo. También cuando el
entorno laboral es un desierto —“ese
ambiente árido donde hay que
conservar la fe y tratar de
irradiarla”[16], describe el papa
Francisco—, “allí estamos llamados a
ser personas-cántaros para dar de
beber a los demás”[17].

Una formación para transformarse
y transformar

Lo que cambia el mundo son las
personas. Y la formación personal
siempre supone un paso adelante
tanto en responsabilidad social como
en capacidades para poder aportar a
la sociedad lo mejor que cada uno
tiene. “En el trabajo libre, creativo,
participativo y solidario, el ser
humano expresa y acrecienta la



dignidad de su vida”[18], señala
Francisco. “Trabajar no solo sirve
para conseguir el sustento adecuado:
es también un lugar en el que nos
expresamos, nos sentimos útiles, y
aprendemos la gran lección de la
concreción, que ayuda a que la vida
espiritual no se convierta en
espiritualismo”[19].

La formación espiritual que la Obra
transmite, que aspira siempre a
reflejarse en la vida, nos puede
ayudar a hacernos preguntas de este
tipo: ¿Cómo puedo entender mejor
que mi trabajo es un servicio? ¿Cómo
generar oportunidades de mejora a
otros y a la sociedad desde mi propia
profesión? ¿Qué tipo de problema
social podría ayudar a resolver con
mi trabajo? ¿Qué mejoras,
innovaciones, soluciones puedo
aportar por los conocimientos de mi
propia profesión?



Para liderar en el servicio desde
nuestro trabajo no necesitamos sólo
conocimientos. Por eso, la formación
profesional que facilita la Obra se
orienta a ayudar a cada persona a
adquirir las virtudes humanas o
habilidades personales que la
capacitan profesionalmente para
trabajar bien. Esto es: trabajar con
atención, sin descuidos o chapuzas,
con el esmero y el sentido de
responsabilidad de quien lo hace por
amor a Dios y a los demás,
cooperando con otros. Descubriendo
también la dimensión de cuidado de
las personas de mi alrededor, de
quienes se beneficiarán de ese
trabajo, del bien común y del mundo
en el que vivimos.

Estas habilidades (las llamadas soft
skills) no se aprenden teóricamente,
se adquieren de forma indirecta en
los modos de hacer, de relacionarse
con los demás, de afrontar los
distintos asuntos de la jornada.



Podríamos decir que se aprenden
con la práctica, se encarnan en el
hacer, y por eso es bueno que cada
uno reflexione explícitamente sobre
ellas y aproveche el feedback que le
dan los demás, para entender mejor
cómo desarrollarlas en el día a día,
de modo que informen el modo de
ser y de actuar y, por tanto, la
manera de ejercitar la propia
profesión. ¿Quién no ha sentido
deseos de agradecer profundamente
la actitud atenta de un profesional de
la salud que nos ha atendido con
cariño, la mirada empática (incluso a
través de la mascarilla) de un
funcionario administrativo que se ha
involucrado en nuestro problema o
la simpatía de un taxista o un
repartidor que nos han alegrado el
día?

Se pueden destacar algunas
cualidades de carácter más personal,
como el sentido común, la actitud
positiva, la autoestima, la



creatividad, la resiliencia o la
flexibilidad. Por ejemplo, la
flexibilidad se puede definir como la
apertura a distintos modos de ser y
trabajar, lo que capacita para un
trabajo intergeneracional,
intercultural (tan necesario para no
perder la esencia de nuestra
contemporaneidad), interdisciplinar,
etc. Así se consigue crear un espacio
en el que todos se encuentran
cómodos y pueden aportar lo mejor
de sí.

Hay otras habilidades que podrían
considerarse más bien sociales,
porque contribuyen de modo
constructivo en el tejido de
relaciones que componen nuestras
vidas: la gestión de personas,
sobreponerse al estrés propio y
ajeno, la capacidad de escucha y
diálogo, la comunicación, la empatía,
etc. Para algunos autores, estas
disposiciones forman parte de la



llamada inteligencia emotiva y
social.

También Cristo aprendió estos
aspectos, no solamente un oficio. Al
glosar la figura de san José, el papa
Francisco afirma que “podemos estar
seguros de que su ser hombre “justo”
se tradujo también en la educación
dada a Jesús. «José vio a Jesús
progresar día tras día “en sabiduría,
en estatura y en gracia ante Dios y
los hombres” (Lc 2,52): así dice el
Evangelio» (Patris corde, 2)”[20].

La imagen de Cristo lavando los pies
a los apóstoles el Jueves Santo
simboliza el servicio a las personas
de todo cristiano. “Os he dado
ejemplo para que, como yo he hecho
con vosotros, también lo hagáis
vosotros”[21], dice el Señor. Pero es
bueno recordar que antes Él mismo
sirvió durante años a los habitantes
de Nazaret a través de su trabajo, su
consejo, su cariño, a la sombra del



prestigio de san José. “José sacaba de
apuros a muchos, sin duda, con un
trabajo bien acabado. Era su labor
profesional una ocupación orientada
hacia el servicio, para hacer
agradable la vida a las demás
familias de la aldea, y acompañada
de una sonrisa, de una palabra
amable, de un comentario dicho
como de pasada, pero que devuelve
la fe y la alegría a quien está a punto
de perderlas”[22].

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 50.

[2] San Josemaría, Surco, 491.

[3] Mt 13,55; Mc 6,3.

[4] Lc 4, 22.

[5] Cfr. Ex 35,30-36,2.



[6] Ex 35,31.

[7] Ex 35,34.

[8] Francisco, Audiencia general, 12 de
enero de 2022.

[9] Francisco, Audiencia general, 12 de
enero de 2022.

[10] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 55.

[11] San Josemaría, Camino, 332.

[12] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 98.

[13] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 50.

[14] Mt 20, 28.

[15] Cfr. Francisco, Audiencia general,
12 de enero de 2022.

[16] Francisco, Exh. Ap. Evangelii
Gaudium, n. 86.



[17] Ibídem.

[18] Francisco, Exh. Ap. Evangelii
Gaudium, n. 192.

[19] Francisco, Audiencia general, 12
de enero de 2022.

[20] Francisco, Audiencia general, 19
de enero de 2022.

[21] Jn 13,15.

[22] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 51.

María del Mar Delgado

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/el-liderazgo-
del-servicio/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/el-liderazgo-del-servicio/
https://opusdei.org/es-co/article/el-liderazgo-del-servicio/
https://opusdei.org/es-co/article/el-liderazgo-del-servicio/

	Sobre la formación profesional (IV): El liderazgo del servicio

