
opusdei.org

El eje de nuestra
santificación

El trabajo es, para muchos
cristianos, una de las
actividades principales donde
buscar la santidad. San
Josemaría se refería a la
actividad laboral como al
"quicio de nuestra
santificación". Este editorial
expone ese mensaje.

17/10/2015

Entre todas las actividades
temporales que son materia de
santificación, el trabajo profesional



ocupa un lugar primordial en las
enseñanzas de san Josemaría. De
palabra y por escrito afirma
constantemente que la santificación
del trabajo es como el quicio de la
verdadera espiritualidad para los
que —inmersos en las realidades
temporales— estamos decididos a
tratar a Dios [1] .

Y también: el objetivo único del
Opus Dei ha sido siempre ése:
contribuir a que haya en medio del
mundo, de las realidades y afanes
seculares, hombres y mujeres de
todas las razas y condiciones
sociales, que procuren amar y
servir a Dios y a los demás
hombres en y a través de su
trabajo ordinario [2] .

Esta enseñanza de san Josemaría es
un rasgo peculiar del espíritu que el
Señor le hizo ver el 2 de octubre de
1928. No es, por tanto, el único modo
de orientar la santificación de las



realidades temporales, sino el modo
específico y propio del espíritu del
Opus Dei. Como la condición
humana es el trabajo, la vocación
sobrenatural a la santidad y al
apostolado según el espíritu del
Opus Dei, confirma la vocación
humana al trabajo (…). Uno de los
signos esenciales de esa vocación
es precisamente vivir en el mundo
y desempeñar allí un trabajo —
contando, vuelvo a decir, con las
propias imperfecciones personales
— de la manera más perfecta
posible, tanto desde el punto de
vista humano, como desde el
sobrenatural [3] .

TRABAJO PROFESIONAL

La actividad ordinaria no es un
detalle de poca importancia, sino
el quicio de nuestra santificación,
ocasión continua para
encontrarnos con Dios y alabarle
y glorificarle con la operación de



nuestra inteligencia o la de
nuestras manos [4] . En estos textos
y en otras muchas ocasiones, con la
expresión quicio de nuestra
santificación , san Josemaría se
refiere unas veces al trabajo y otras a
la santificación del trabajo. Al
trabajo, porque es la materia misma
con la que se construye el eje. Y a la
santificación del trabajo, porque no
basta trabajar: si no se santifica,
tampoco sirve de eje para la
búsqueda de la santidad.

En todo caso, el trabajo que san
Josemaría indica como eje de la vida
espiritual no es cualquier actividad.
No se trata de las tareas que se
realizan por hobby , para cultivar
una afición, o por otros motivos, a
veces por necesidad y con esfuerzo;
se trata precisamente del trabajo
profesional : el oficio públicamente
reconocido — munus publicum — que
cada uno realiza en la sociedad civil,
como actividad que la configura,



sirve y construye, y que es objeto de
unos deberes y responsabilidades así
como de unos derechos, entre los
cuales se encuentra generalmente el
de la justa remuneración. Son
profesionales, por ejemplo, los
trabajos de arquitecto, de carpintero,
de maestro, o los trabajos del hogar.

De algún modo se puede llamar
también trabajo profesional al
ministerio sacerdotal —así lo hace a
veces san Josemaría [5] —, en cuanto
que es una tarea pública al servicio
de todas las almas y, concretamente,
de la santificación de los fieles
corrientes en el desempeño de las
demás profesiones, contribuyendo
así a la edificación cristiana de la
sociedad, misión que exige la
cooperación del sacerdocio común y
del ministerial. Siendo en sí mismo
un ministerio sagrado, una tarea que
no es profana sino santa, sin
embargo no hace santo 
automáticamente a quien la realiza.



El sacerdote ha de luchar para
santificarse en el ejercicio de su
ministerio, y en consecuencia puede
vivir el mismo espíritu de
santificación del trabajo que enseña
el Fundador del Opus Dei,
realizándolo con alma
verdaderamente sacerdotal y
mentalidad plenamente laical [6] .

Conviene recordar que algunas veces
san Josemaría también llama trabajo
profesional a la enfermedad, a la
vejez y a otras situaciones de la vida
que absorben las energías que se
dedicarían a la profesión, si se
pudiera: es el caso, por ejemplo, de
quien tiene que ocuparse de
conseguir un puesto de trabajo. Al
llamarlo trabajo profesional , el
Fundador del Opus Dei hace ver que
quien se encuentra en esas
circunstancias debe comportarse
como ante un trabajo profesional
que se desea santificar. Así como el
amor a Dios lleva a realizar con



perfección los deberes profesionales,
así también, un enfermo puede
cuidar, en lo que de él dependa, por
amor a Dios y con sentido apostólico,
las exigencias de un tratamiento, de
unos ejercicios, o de una dieta, y ser
un buen enfermo que sabe obedecer
hasta identificarse con Cristo, 
obediente hasta la muerte, y
muerte de Cruz [7] . En este sentido, 
la enfermedad y la vejez, cuando
llegan, se transforman en labor
profesional. Y así no se
interrumpe la búsqueda de la
santidad, según el espíritu de la
Obra, que se apoya, como la
puerta en el quicio, en el trabajo
profesional [8] .

Como es lógico, cuando se habla de 
trabajo profesional se piensa
normalmente en las personas que
ejercen su profesión civil, no en estas
otras situaciones a las que se aplica
la expresión por analogía. Ese
trabajo profesional, en sentido



propio y principal, es el que
constituye el eje o el gozne de la
santificación en el espíritu del Opus
Dei.

EL ENTRAMADO DE LA VIDA
ORDINARIA

Las tareas familiares, profesionales y
sociales forman un entramado que es
la materia de santificación y el
terreno de apostolado propios de un
fiel corriente. Ese entramado se
puede tejer de diversos modos. El
que enseña san Josemaría tiene como
una de sus características principales
el que los quehaceres familiares y
sociales se centran alrededor del
trabajo profesional, factor
fundamental por el que la sociedad
civil cualifica a los ciudadanos [9] .

Esta característica tiene su
fundamento en las relaciones entre
la santificación personal en medio
del mundo, y el cumplimiento de los
deberes profesionales, familiares y



sociales, como se considerará a
continuación. Se entiende aquí por 
mundo la sociedad civil que los fieles
laicos, con la cooperación del
sacerdocio ministerial, han de
configurar y empapar de espíritu
cristiano.

La santificación en medio del mundo
exige la santificación del mundo
ab intra , desde las mismas
entrañas de la sociedad civil [10]
para que se cumpla lo que dice San
Pablo: instaurare omnia in Christo
[11] .Para llevar a cabo esta misión es
esencial santificar la familia, que es
«origen y fundamento de la sociedad
humana», y su «célula primera y
vital» [12] . Pero la sociedad no es
simplemente un conjunto de
familias, como tampoco un cuerpo es
sólo un conglomerado de células.

Hay una organización y una
estructura, una vida del cuerpo
social. Para informar la sociedad con



el espíritu cristiano es necesario
santificar, además de la familia, las
relaciones sociales, creando un clima
de amistad y de servicio, dando tono
cristiano a las costumbres, modas y
diversiones. Sin embargo, son las
diversas actividades profesionales
las que configuran radicalmente la
sociedad, su organización y su vida,
influyendo también, de modo
profundo, en las mismas relaciones
familiares y sociales.

La santificación del trabajo
profesional no solo es necesaria,
junto con la santificación de la vida
familiar y social, para modelar la
sociedad según el querer de Dios,
sino que sirve de eje en el entramado
que forman. Esto no significa que los
deberes profesionales sean más
importantes que las tareas familiares
y sociales, sino que son apoyo para
formar la familia y la convivencia
social. La importancia o prioridad de
un deber depende del orden de la



caridad, no de que se trate de un
deber profesional, social o familiar.

Para comprender el papel del trabajo
en la vida espiritual, hay que
considerar también que, como
enseña el Magisterio de la Iglesia, «el
principio, el sujeto y el fin de todas
las instituciones sociales es y debe
ser la persona humana, la cual, por
su misma naturaleza, tiene absoluta
necesidad de la vida social» [13] .

Al hablar de instituciones sociales se
incluyen, como indica poco después
el mismo documento, «la familia y la
comunidad política que responden
más inmediatamente a la íntima
naturaleza del hombre» [14] . La
familia y la sociedad se ordenan
totalmente al bien de la persona, que
tiene necesidad de la vida social. Por
su parte, la persona ha de buscar el
bien de la familia y de la sociedad,
pero no se ordena totalmente a ese
bien, con todo su ser y su obrar.



En sentido estricto sólo se ordena
totalmente a la unión con Dios, a la
santidad [15] . El trabajo puede ser
eje de toda la vida espiritual porque,
además de servir al bien de la familia
y a la configuración cristiana de la
sociedad, es campo para el
perfeccionamiento del hombre por el
ejercicio de las virtudes en aspectos y
modos que son específicos del
ámbito profesional, como la justicia
en las relaciones laborales, la
responsabilidad en el mismo trabajo,
la laboriosidad y muchas
manifestaciones de fortaleza,
constancia, lealtad, paciencia... —por
mencionar solo algunos ejemplos—,
que el trabajo profesional reclama.

A todo este conjunto de elementos se
refiere san Josemaría cuando invita a
considerar que el trabajo es el
vehículo a través del cual el
hombre se inserta en la sociedad,
el medio por el que se ensambla en
el conjunto de las relaciones



humanas, el instrumento que le
asigna un sitio, un lugar en la
convivencia de los hombres. El
trabajo profesional y la existencia
en el mundo son dos caras de la
misma moneda, son dos
realidades que se exigen
mutuamente, sin que sea posible
entender la una al margen de la
otra [16] .

LA VOCACIÓN PROFESIONAL

Por ser el trabajo el eje de la vida
espiritual en el espíritu del Opus Dei,
se comprende que la vocación
profesional no es sólo una parte,
sino una parte principal de
nuestra vocación sobrenatural
[17] .

La vocación profesional se descubre
por las cualidades y aptitudes que
cada uno ha recibido de Dios, por los
deberes que ha de cumplir en el
lugar y en las circunstancias en que
se encuentra, por las necesidades de



su familia y de la sociedad, por las
posibilidades reales de ejercer una
profesión u otra. Todo esto, y no
solamente los gustos o las
inclinaciones —y menos aún los
caprichos de la fantasía— es lo que
configura la vocación profesional de
cada uno. Se llama vocación porque
ese conjunto de factores representa
una llamada de Dios a elegir la
actividad profesional más
conveniente como materia de
santificación y apostolado.

No hay que olvidar que la vocación
profesional es parte de nuestra
vocación divina,—escribe san
Josemaría— en tanto en cuanto es
medio para santificarnos y para
santificar a los demás [18] ; y por
tanto, si en algún momento la
vocación profesional supone un
obstáculo, (…) si absorbe de tal
modo que dificulta o impide la
vida interior o el fiel cumplimiento
de los deberes de estado (…), no es



parte de la vocación divina,
porque ya no es vocación
profesional [19] .

Puesto que la vocación profesional
está determinada en parte por la
situación de cada uno, no es una
llamada a ejercer un trabajo
profesional fijo y predeterminado,
independientemente de las
circunstancias. La vocación
profesional es algo que se va
concretando a lo largo de la vida:
no pocas veces el que empezó unos
estudios, descubre luego que está
mejor dotado para otras tareas, y
se dedica a ellas; o acaba
especializándose en un campo
distinto del que previó al
principio; o encuentra, ya en pleno
ejercicio de la profesión que eligió,
un nuevo trabajo que le permite
mejorar la posición social de los
suyos, o contribuir más
eficazmente al bien de la
colectividad; o se ve obligado, por



razones de salud, a cambiar de
ambiente y de ocupación [20] .

La vocación profesional es una
llamada a desempeñar una profesión
en la sociedad. No una cualquiera,
sino aquélla —dentro de las que se
presentan como posibles— con la
que mejor se puede alcanzar el fin al
que se ordena el trabajo como
materia y medio de santificación y de
apostolado. Una profesión con la que
cada uno se gana la vida, mantiene
a su familia, contribuye al bien
común, desarrolla su
personalidad [21] . No se ha de
optar por el trabajo más sencillo
como si diera igual uno u otro, ni
elegir superficialmente guiados sólo
por el gusto o por el brillo humano.
El criterio de elección ha de ser el
amor a Dios y a las almas: el servicio
que se puede prestar a la extensión
del Reino de Cristo y al progreso
humano, haciendo rendir los talentos
que se han recibido.



* * *

Cuando el eje está bien encajado, la
puerta gira con seguridad y
suavidad. Cuando el trabajo está
firmemente asentado en el sentido
de la filiación divina, cuando es
trabajo de un hijo de Dios — obra de
Dios , como el trabajo de Cristo—,
todo el entramado de la vida
ordinaria se puede mover con
armonía, abriendo las entrañas de la
sociedad a la gracia divina. Si falta
ese eje, ¿cómo se podrá empapar la
sociedad de espíritu cristiano? Y si el
eje está oxidado, o torcido, o fuera de
lugar, ¿de qué servirá, por muy
valioso que sea el metal del que está
hecho?

Si entra en conflicto con las tareas
familiares y sociales, las estorba, las
complica y hasta las paraliza, habrá
que preguntarse para qué vale un eje
sin la puerta. Y sobre todo, y en la
raíz de todo, si el trabajo está



desgajado de su fundamento que es
la filiación divina, si no fuera un
trabajo santificado, ¿qué sentido
tendría para un cristiano?

Vamos a pedir luz a Jesucristo
Señor Nuestro, y rogarle que nos
ayude a descubrir, en cada
instante, ese sentido divino que
transforma nuestra vocación
profesional en el quicio sobre el
que se fundamenta y gira nuestra
llamada a la santidad. En el
Evangelio encontraréis que Jesús
era conocido como faber, filius
Mariæ ( Mc 6, 3), el obrero, el hijo
de María: pues también nosotros,
con orgullo santo, tenemos que
demostrar con los hechos que
¡somos trabajadores!, ¡hombres y
mujeres de labor! [22] .

J. López

[1] San Josemaría, Amigos de Dios , n.
61.



[2] San Josemaría, Conversaciones , n.
10.

[3] Ibid., n. 70.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
81.

[5] Cfr. San Josemaría, Amigos de
Dios , n. 265.

[6] San Josemaría, Carta 28-III-1955 ,
n. 3, citada por A. de Fuenmayor, V.
Gómez Iglesias, J. L. Illanes, El
itinerario jurídico del Opus Dei , 
historia y defensa de un carisma ,
Eunsa, 1989, p. 286.

[7] Flp 2, 8.

[8] San Josemaría, Apuntes de la
predicación (AGP, P01 III-65, p. 11),
cit. por Ernst Burkhart y Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría , Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 165.



[9] Cfr. Ernst Burkhart y Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, pp. 222 y ss.

[10] San Josemaría , Carta 14-II-1950 ,
n. 20, cit. por Ernst Burkhart y Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría , Rialp,
Madrid 2013, vol. I, p. 81.

[11] Ef 1,10.

[12] Conc. Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 11.

[13] Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes , n. 25.

[14] Ibid .

[15] Cfr. Santo Tomás, S.Th . I-II, q.
21, a. 4 ad 3.

[16] San Josemaría, Carta 6-V-1945 ,
n. 13, cit. por Ernst Burkhart y Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la



enseñanza de san Josemaría , Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 161.

[17] San Josemaría, Texto de 31-
V-1954, cit. por José Luis Illanes en 
La santificación del trabajo .Palabra,
Madrid 1981, p. 42.

[18] San Josemaría, Carta 15-X-1948 ,
n. 7, cit. por Ernst Burkhart y Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría , Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 180.

[19] Ibid .

[20] Ibid. , n. 33.

[21] San Josemaría, Conversaciones ,
n. 70.

[22] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 62.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/el-eje-de-
nuestra-santificacion/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/el-eje-de-nuestra-santificacion/
https://opusdei.org/es-co/article/el-eje-de-nuestra-santificacion/
https://opusdei.org/es-co/article/el-eje-de-nuestra-santificacion/

	El eje de nuestra santificación

