
opusdei.org

Documento
preparatorio del XV
Sínodo de los
Obispos sobre los
jóvenes

El Papa Francisco -dijo el el
cardenal Baldisseri en la
presentación del Documento
Preparatorio- quiere imprimir
una sólida motivación humana
y eclesial al próximo Sínodo
sobre los jóvenes,
comprendidos entre los 16 y los
29 años, convencido de que la
edad joven necesita ser
adaptada a las diferentes
realidades locales como lo



demuestra el Documento
Preparatorio.

13/01/2017

• Más información sobre el Sínodo de
los jóvenes (Sínodo 2018: Los
jóvenes, la fe y el discernimiento
vocacional)

• Carta del Santo Padre a los jóvenes
con ocasión de la presentación del
Documento Preparatorio de la XV
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos

*****

XV Asamblea General Ordinaria

Los jóvenes, la fe y el
discernimiento vocacional

Documento preparatorio

https://opusdei.org/es-es/article/sinodo-obispos-jovenes-fe-vocacion/
https://opusdei.org/es-es/article/sinodo-obispos-jovenes-fe-vocacion/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-papa-francisco-a-los-jovenes/
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20170113_documento-preparatorio-xv_sp.html


Introducción

«Os he dicho esto para que mi gozo
esté en vosotros y vuestro gozo sea
perfecto» (Jn 15,11): este es el
proyecto de Dios para los hombres y
mujeres de todos los tiempos y, por
tanto, también para todos los jóvenes
y las jóvenes del tercer milenio, sin
excepción.

Anunciar la alegría del Evangelio es
la misión que el Señor ha confiado a
su Iglesia. El Sínodo sobre la nueva
evangelización y la Exhortación
Apostólica Evangelii gaudium han
afrontado cómo llevar a cabo esta
misión en el mundo de hoy; en
cambio, los dos Sínodos sobre la
familia y la Exhortación Apostólica
Post-sinodal Amoris laetitia se han
dedicado al acompañamiento de las
familias hacia esta alegría.

Como continuación de este camino, a
través de un nuevo camino sinodal
sobre el tema: «Los jóvenes, la fe y el

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


discernimiento vocacional», la Iglesia
ha decidido interrogarse sobre cómo
acompañar a los jóvenes para que
reconozcan y acojan la llamada al
amor y a la vida en plenitud, y
también pedir a los mismos jóvenes
que la ayuden a identificar las
modalidades más eficaces de hoy
para anunciar la Buena Noticia. A
través de los jóvenes, la Iglesia podrá
percibir la voz del Señor que resuena
también hoy. Como en otro tiempo
Samuel (cfr. 1Sam 3,1-21) y Jeremías
(cfr. Jer1,4-10), hay jóvenes que
saben distinguir los signos de
nuestro tiempo que el Espíritu
señala. Escuchando sus aspiraciones
podemos entrever el mundo del
mañana que se aproxima y las vías
que la Iglesia está llamada a
recorrer.

La vocación al amor asume para
cada uno una forma concreta en la
vida cotidiana a través de una serie
de opciones que articulan estado de



vida (matrimonio, ministerio
ordenado, vida consagrada, etc.),
profesión, modalidad de compromiso
social y político, estilo de vida,
gestión del tiempo y del dinero, etc.
Asumidas o padecidas, conscientes o
inconscientes, se trata de elecciones
de las que nadie puede eximirse. El
propósito del discernimiento
vocacional es descubrir cómo
transformarlas, a la luz de la fe, en
pasos hacia la plenitud de la alegría a
la que todos estamos llamados.

La Iglesia es consciente de poseer «lo
que hace la fuerza y el encanto de la
juventud: la facultad de alegrarse
con lo que comienza, de darse sin
recompensa, de renovarse y de partir
de nuevo para nuevas
conquistas» (Mensaje del Concilio
Vaticano II a los jóvenes, 8 de
diciembre de 1965); las riquezas de
su tradición espiritual ofrecen
muchos instrumentos con los que
acompañar la maduración de la

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html


conciencia y de una auténtica
libertad.

Desde esta perspectiva, con el
presente Documento Preparatorio, se
da inicio a la fase de consulta de todo
el Pueblo de Dios. El Documento –
dirigido a los Sínodos de los Obispos
y a los Consejos de los Jerarcas de las
Iglesias Orientales Católicas, a las
Conferencias Episcopales, a los
Dicasterios de la Curia Romana y a la
Unión de Superiores Generales –
termina con un cuestionario. Además
está prevista una consulta de todos
los jóvenes a través de un sitio web,
con un cuestionario sobre sus
expectativas y su vida. Las
respuestas a los dos cuestionarios
constituirán la base para la
redacción del Documento de trabajo o
Instrumentum laboris, que será el
punto de referencia para la discusión
de los Padres sinodales.



Este Documento Preparatorio
propone una reflexión articulada en
tres pasos. Se comienza delineando
brevemente algunas dinámicas
sociales y culturales del mundo en el
que los jóvenes crecen y toman sus
decisiones, para proponer una
lectura de fe. Posteriormente se
abordan los pasos fundamentales del
proceso de discernimiento, que es el
instrumento principal que la Iglesia
desea ofrecer a los jóvenes para que
descubran, a la luz de la fe, la propia
vocación. Por último, se ponen de
relieve los componentes
fundamentales de una pastoral
juvenil vocacional. Por lo tanto, no se
trata de un documento completo,
sino de una especie de mapa que
pretende fomentar una investigación
cuyos frutos sólo estarán disponibles
al término del camino sinodal.

Tras las huellas del discípulo
amado



Ofrecemos como inspiración para el
camino que inicia un icono
evangélico: Juan, el apóstol. En la
lectura del Cuarto Evangelio él no
sólo es la figura ejemplar del joven
que elige seguir a Jesús sino también
«el discípulo a quien Jesús
amaba» (Jn 13,23; 19,26; 21,7).

«Fijándose en Jesús que pasaba,
[Juan el Bautista] dijo: “He ahí el
Cordero de Dios”. Los dos discípulos
le oyeron hablar así y siguieron a
Jesús. Jesús se volvió y, al ver que le
seguían, les dice: “¿Qué buscáis?”.
Ellos le respondieron: “Rabbí – que
quiere decir ‘Maestro’ –, ¿dónde
vives?”. Les respondió: “Venid y lo
veréis”. Fueron, pues, vieron dónde
vivía y se quedaron con él aquel día.
Era más o menos la hora décima» (Jn
1,36-39).

En búsqueda de un sentido que dar a
la propia vida, dos discípulos del
Bautista son interpelados por Jesús



con la pregunta penetrante: «¿Qué
buscáis?». A su contestación «Rabbí –
que quiere decir ‘Maestro’ –, ¿dónde
vives?», le sigue la respuesta-
invitación del Señor: «Venid y lo
veréis» (vv. 38-39). Jesús los llama al
mismo tiempo a un camino interior y
a una disponibilidad de ponerse
concretamente en movimiento, sin
saber bien a dónde esto los llevará.
Será un encuentro memorable, hasta
el punto de recordar incluso la hora
(v. 39).

Gracias a la valentía de ir y ver, los
discípulos experimentarán la
amistad fiel de Cristo y podrán vivir
diariamente con Él, dejarse
interrogar e inspirar por sus
palabras, dejarse impresionar y
conmover por sus gestos.

Juan, en particular, será llamado a
ser testigo de la Pasión y
Resurrección de su Maestro. En la
última cena (cfr. Jn13,21-29), su



intimidad con Él lo llevará a reclinar
la cabeza sobre el pecho de Jesús y a
confiar en Su palabra. Mientras
conduce a Simón Pedro a la casa del
sumo sacerdote, se enfrentará a la
noche de la prueba y de la soledad
(cfr. Jn18,13-27). Junto a la cruz
acogerá el profundo dolor de la
Madre, a quien es confiado,
asumiendo la responsabilidad de
cuidar de ella (cfr. Jn 19,25-27). En la
mañana de Pascua compartirá con
Pedro la carrera agitada y llena de
esperanza hacia el sepulcro vacío
(cfr. Jn 20,1-10). Por último, durante
la extraordinaria pesca en el lago de
Tiberíades (cfr. Jn 21,1-14),
reconocerá al Resucitado y dará
testimonio de Él a la comunidad.

La figura de Juan nos puede ayudar a
comprender la experiencia
vocacional como un proceso
progresivo de discernimiento
interior y de maduración de la fe,
que conduce a descubrir la alegría



del amor y la vida en plenitud en la
entrega y en la participación en el
anuncio de la Buena Noticia.

I LOS JÓVENES EN EL MUNDO DE
HOY

Este capítulo no ofrece un análisis
completo de la sociedad y del mundo,
sino que tiene presente algunos
resultados de la investigación en el
ámbito social útiles para abordar el
tema del discernimiento vocacional,
a fin de «dejarnos interpelar por ella
en profundidad y dar una base
concreta al itinerario ético y
espiritual» (Laudato sì, 15).

La descripción, elaborada a nivel
mundial, exigirá ser adaptada a la
realidad de las circunstancias
específicas de cada región: a pesar de
la presencia de tendencias globales,
las diferencias entre las diversas
áreas del planeta siguen siendo
relevantes. En muchos aspectos es
correcto afirmar que existe una

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51


pluralidad de mundos juveniles, no
sólo uno. Entre las muchas
diferencias, algunas resultan
particularmente evidentes. La
primera es el efecto de las dinámicas
geográficas y separa a los países con
alta natalidad, donde los jóvenes
representan una proporción
significativa y creciente de la
población, de aquellos cuyo peso
demográfico se va reduciendo. Una
segunda diferencia deriva de la
historia, que hace diferentes a los
países y a los continentes de antigua
tradición cristiana cuya cultura es
portadora de una memoria que no se
debe disgregar, de los países y
continentes cuya cultura en cambio
está marcada por otras tradiciones
religiosas y en los que el cristianismo
tiene una presencia minoritaria y a
menudo reciente. Por último, no
podemos olvidar la diferencia entre
el género masculino y el femenino:
por una parte ésta determina una
sensibilidad diferente, por otra es



origen de formas de dominio,
exclusión y discriminación de las que
todas las sociedades necesitan
liberarse.

En las páginas que siguen el término
“jóvenes” se refiere a las personas de
edad comprendida
aproximadamente entre 16 y 29
años, siendo conscientes de que
también este elemento exige ser
adaptado a las circunstancias locales.
En cualquier caso, es bueno recordar
que la juventud más que identificar a
una categoría de personas, es una
fase de la vida que cada generación
reinterpreta de un modo único e
irrepetible.

1. Un mundo que cambia
rápidamente

La rapidez de los procesos de cambio
y de transformación es la nota
principal que caracteriza a las
sociedades y a las culturas
contemporáneas (cfr. Laudato sì, 18).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#18


La combinación entre complejidad
elevada y cambio rápido provoca que
nos encontremos en un contexto de
fluidez e incertidumbre nunca antes
experimentado: es un hecho que
debe asumirse sin juzgar a priori si
se trata de un problema o de una
oportunidad. Esta situación exige
adoptar una mirada integral y
adquirir la capacidad de programar
a largo plazo, prestando atención a la
sostenibilidad y a las consecuencias
de las opciones de hoy en tiempos y
lugares remotos.

El crecimiento de la incertidumbre
incide en las condiciones de
vulnerabilidad, es decir, la
combinación de malestar social y
dificultad económica, y en las
experiencias de inseguridad de
grandes sectores de la población. En
lo que se refiere al mundo del
trabajo, podemos pensar en los
fenómenos de la desocupación, del
aumento de la flexibilidad y de la



explotación sobre todo infantil, o en
el conjunto de causas políticas,
económicas, sociales e incluso
ambientales que explican el aumento
exponencial del número de
refugiados y migrantes. Frente a
pocos privilegiados que pueden
disfrutar de las oportunidades
ofrecidas por los procesos de
globalización económica, muchos
viven en situaciones de
vulnerabilidad y de inseguridad, lo
cual tiene un impacto sobre sus
itinerarios de vida y sobre sus
elecciones.

A nivel mundial el mundo
contemporáneo se caracteriza por
una cultura “cientificista”, a menudo
dominada por la técnica y por las
infinitas posibilidades que ésta
promete abrir, en cuyo interior no
obstante «se multiplican las formas
de tristeza y soledad en las que caen
las personas, entre ellas muchos
jóvenes» (Misericordia et misera, 3).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html


Como enseña la encíclica Laudato sì,
la íntima relación entre paradigma
tecnocrático y búsqueda frenética del
beneficio a corto plazo están en el
origen de esa cultura del descarte
que excluye a millones de personas,
entre ellas muchos jóvenes, y que
conduce a la explotación
indiscriminada de los recursos
naturales y a la degradación del
ambiente, amenazando el futuro de
las próximas generaciones (cfr.
20-22).

Asimismo, no hay que olvidar que
muchas sociedades son cada vez más
multiculturales y multirreligiosas. En
particular, la coexistencia de varias
tradiciones religiosas representa un
desafío y una oportunidad: puede
crecer la desorientación y la
tentación del relativismo, pero
conjuntamente aumentan las
posibilidades de debate fecundo y
enriquecimiento recíproco. A los ojos
de la fe esto se ve como un signo de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


nuestro tiempo que requiere un
crecimiento en la cultura de la
escucha, del respeto y del diálogo.

2. Las nuevas generaciones

Quien es joven hoy vive la propia
condición en un mundo diferente al
de la generación de sus padres y de
sus educadores. No sólo el sistema de
obligaciones y oportunidades cambia
con las transformaciones económicas
y sociales, sino que mudan también,
subyacentemente, deseos,
necesidades, sensibilidades y el
modo de relacionarse con los demás.
Por otra parte, si desde un cierto
punto de vista es verdad que con la
globalización los jóvenes tienden a
ser cada vez más homogéneos en
todas las partes del mundo, se
mantienen sin embargo, en los
contextos locales, peculiaridades
culturales e institucionales que
tienen repercusiones en el proceso



de socialización y de construcción de
la identidad.

El desafío de la multiculturalidad
atraviesa particularmente el mundo
juvenil, por ejemplo, con las
peculiaridades de las “segundas
generaciones” (es decir, de aquellos
jóvenes que crecen en una sociedad y
en una cultura diferentes de las de
sus padres, como resultado de los
fenómenos migratorios) o de los hijos
de parejas de algún modo
“mixtas” (desde el punto de vista
étnico, cultural y/o religioso).

En muchas partes del mundo los
jóvenes experimentan condiciones
de particular dureza, en las que se
hace difícil abrir el espacio para
auténticas opciones de vida, en
ausencia de márgenes, aunque sean
mínimos, de ejercicio de la libertad.
Pensemos en los jóvenes en situación
de pobreza y exclusión; en los que
crecen sin padres o familia, o no



tienen la posibilidad de ir a la
escuela; en los niños y chicos de la
calle de tantas periferias; en los
jóvenes desempleados, abandonados
y migrantes; en los que son víctimas
de explotación, trata y esclavitud; en
los niños y chicos reclutados a la
fuerza en bandas criminales o en
milicias irregulares; en las niñas
esposas o chicas obligadas a casarse
contra su voluntad. Son demasiados
en el mundo los que pasan
directamente de la infancia a la edad
adulta y a una carga de
responsabilidad que no han podido
elegir. A menudo, las niñas, las
chicas y las mujeres jóvenes deben
hacer frente a dificultades aún
mayores en comparación con sus
coetáneos.

Estudios conducidos a nivel
internacional permiten identificar
algunos rasgos característicos de los
jóvenes de nuestro tiempo.



Pertenencia y participación

Los jóvenes no se perciben así
mismos como una categoría
desfavorecida o un grupo social que
se debe proteger y, en consecuencia,
como destinatarios pasivos de
programas pastorales o de opciones
políticas. No pocos de ellos desean
ser parte activa en los procesos de
cambio del presente, como
confirman las experiencias de
activación e innovación desde abajo
que tienen a los jóvenes como
principales, aunque no únicos,
protagonistas.

La disponibilidad a la participación y
a la movilización en acciones
concretas, en las que el aporte
personal de cada uno es ocasión de
reconocimiento de identidad, se
articula con la intolerancia hacia
ambientes en los que los jóvenes
sienten, con razón o sin ella, que no
encuentran espacio y no reciben



estímulos; esto puede llevar a la
renuncia o al cansancio para desear,
soñar y proyectar, como demuestra
la difusión del fenómeno de los NEET
(not in education, employment or
training, es decir, jóvenes que no se
dedican a una actividad de estudio ni
de trabajo ni de formación
profesional). La discrepancia entre
los jóvenes pasivos y desanimados y
los emprendedores y vitales es el
fruto de las oportunidades ofrecidas
concretamente a cada uno en el
contexto social y familiar en el que
crece, además de las experiencias de
sentido, relación y valor adquiridas
incluso antes del inicio de la
juventud. La falta de confianza en sí
mismos y en sus capacidades puede
manifestarse, además de en la
pasividad, en una excesiva
preocupación por la propia imagen y
en un dócil conformismo a las modas
del momento.



Puntos de referencia personales e
institucionales

Varias investigaciones muestran que
los jóvenes sienten la necesidad de
figuras de referencia cercanas,
creíbles, coherentes y honestas, así
como de lugares y ocasiones en los
que poner a prueba la capacidad de
relación con los demás (tanto adultos
como coetáneos) y afrontar las
dinámicas afectivas. Buscan figuras
capaces de expresar sintonía y
ofrecer apoyo, estímulo y ayuda para
reconocer los límites, sin hacer pesar
el juicio.

Desde este punto de vista, el rol de
padres y familias sigue siendo crucial
y a veces problemático. Las
generaciones más maduras a
menudo tienden a subestimar las
potencialidades, enfatizan las
fragilidades y tienen dificultad para
entender las exigencias de los más
jóvenes. Los padres y los educadores



adultos pueden tener presente sus
errores y lo que no les gustaría que
los jóvenes hiciesen, pero a menudo
no tienen igualmente claro cómo
ayudarles a orientar su mirada hacia
el futuro. Las dos reacciones más
comunes son la renuncia a hacerse
escuchar y la imposición de sus
propias elecciones. Padres ausentes o
hiperprotectores hacen a los hijos
más frágiles y tienden a subestimar
los riesgos o a estar obsesionados con
el miedo a equivocarse.

Los jóvenes sin embargo no buscan
sólo figuras de referencia adultas:
tienen un fuerte deseo de diálogo
abierto entre pares. En este sentido
son muy necesarias las ocasiones de
interacción libre, de expresión
afectiva, de aprendizaje informal, de
experimentación de roles y
habilidades sin tensión ni ansiedad.

Tendencialmente cautos respecto a
quienes están más allá del círculo de



las relaciones personales, los jóvenes
a menudo nutren desconfianza,
indiferencia o indignación hacia las
instituciones. Esto se refiere no sólo a
la política, sino que afecta cada vez
más a las instituciones formativas y a
la Iglesia, en su aspecto institucional.
La querrían más cercana a la gente,
más atenta a los problemas sociales,
pero no dan por sentado que esto
ocurra de inmediato.

Todo esto tiene lugar en un contexto
donde la pertenencia confesional y la
práctica religiosa se vuelven, cada
vez más, rasgos de una minoría y los
jóvenes no se ponen “contra”, sino
que están aprendiendo a vivir “sin”
el Dios presentado por el Evangelio y
“sin” la Iglesia, apoyándose en
formas de religiosidad y
espiritualidad alternativas y poco
institucionalizadas o refugiándose en
sectas o experiencias religiosas con
una fuerte matriz de identidad. En
muchos lugares la presencia de la



Iglesia se va haciendo menos capilar
y por tanto resulta más difícil
encontrarla, mientras que la cultura
dominante es portadora de
instancias a menudo en contraste
con los valores evangélicos, ya se
trate de elementos de la propia
tradición o de la declinación local de
una globalización de modelo
consumista e individualista.

Hacia una generación
(híper)conectada

Las jóvenes generaciones se
caracterizan hoy por la relación con
las tecnologías modernas de la
comunicación y con lo que
normalmente se llama “mundo
virtual”, no obstante también tenga
efectos muy reales. Todo esto ofrece
posibilidades de acceso a una serie
de oportunidades que las
generaciones precedentes no tenían,
y al mismo tiempo presenta riesgos.
Sin embargo, es de gran importancia



poner de relieve cómo la experiencia
de relaciones a través de la
tecnología estructura la concepción
del mundo, de la realidad y de las
relaciones personales. A esto debería
responder la acción pastoral, que
tiene necesidad de desarrollar una
cultura adecuada.

3. Los jóvenes y las opciones

En el contexto de fluidez y
precariedad que hemos esbozado, la
transición a la vida adulta y la
construcción de la identidad exigen
cada vez más un itinerario
“reflexivo”. Las personas se ven
obligadas a readaptar sus
trayectorias de vida y a retomar
continuamente el control de sus
opciones. Además, junto con la
cultura occidental se difunde una
concepción de la libertad entendida
como posibilidad de acceder a
nuevas oportunidades. Se niega que
construir un itinerario personal de



vida signifique renunciar a recorrer
en el futuro caminos diferentes:
«Hoy elijo esto, mañana ya veremos».
Tanto en las relaciones afectivas
como en el mundo del trabajo el
horizonte se compone de opciones
siempre reversibles más que de
elecciones definitivas.

En este contexto los viejos enfoques
ya no funcionan y la experiencia
transmitida por las generaciones
precedentes se vuelve obsoleta
rápidamente. Valiosas oportunidades
y riesgos insidiosos se entrelazan en
una maraña que no es fácil de
desenredar. Adecuados instrumentos
culturales, sociales y espirituales se
convierten en indispensables para
que los mecanismos del proceso
decisional no se bloqueen y se
termine, tal vez por miedo a
equivocarse, sufriendo el cambio en
lugar de guiarlo. Lo ha dicho el Papa
Francisco: «“¿Cómo podemos
despertar la grandeza y la valentía



de elecciones de gran calado, de
impulsos del corazón para afrontar
desafíos educativos y afectivos?”. La
palabra la he dicho tantas veces:
¡arriesga! Arriesga. Quien no
arriesga no camina. “¿Y si me
equivoco?”.¡Bendito sea el Señor!
Más te equivocarás si te quedas
quieto» (Discurso en Villa Nazaret, 18
de junio de 2016).

En la búsqueda de caminos capaces
de despertar la valentía y los
impulsos del corazón no se puede
dejar de tener en cuenta que la
persona de Jesús y la Buena Noticia
por Él proclamada siguen fascinando
a muchos jóvenes.

La capacidad de elegir de los jóvenes
se ve obstaculizada por las
dificultades relacionadas con la
condición de precariedad: la
dificultad para encontrar trabajo o su
dramática falta; los obstáculos en la
construcción de una autonomía



económica; la imposibilidad de
estabilizar la propia trayectoria
profesional. Para las mujeres jóvenes
estos obstáculos son normalmente
aún más difíciles de superar.

El malestar económico y social de las
familias, la forma en que los jóvenes
asumen algunos rasgos de la cultura
contemporánea y el impacto de las
nuevas tecnologías exigen una
mayor capacidad de respuesta al
desafío educativo en su acepción más
amplia: esta es la emergencia
educativa señalada por Benedicto
XVI en el Mensaje a la Ciudad y a la
Diócesis de Roma sobre la urgencia de
la educación (21 de enero de 2008). A
nivel mundial también hay que tener
en cuenta las desigualdades entre
países y su efecto sobre las
oportunidades ofrecidas a los
jóvenes en las diferentes sociedades
en términos de inclusión. También
factores culturales y religiosos
pueden generar exclusión, por

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080121_educazione.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080121_educazione.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080121_educazione.html


ejemplo lo referente a las diferencias
de género o a la discriminación de
las minorías étnicas o religiosas,
hasta empujar a los jóvenes más
emprendedores hacia la emigración.

En este contexto resulta
particularmente urgente promover
las capacidades personales
poniéndolas al servicio de un sólido
proyecto de crecimiento común. Los
jóvenes valoran la posibilidad de
combinar la acción en proyectos
concretos en los que medir su
capacidad de obtener resultados, el
ejercicio de un protagonismo
dirigido a mejorar el contexto en el
que viven, la oportunidad de
adquirir y perfeccionar sobre el
terreno competencias útiles para la
vida y el trabajo.

La innovación social expresa un
protagonismo positivo que invierte la
condición de las nuevas
generaciones: de perdedores que



solicitan protección frente a los
riesgos del cambio, a sujetos del
cambio capaces de crear nuevas
oportunidades. Es significativo que
precisamente los jóvenes – a menudo
encasillados en el estereotipo de la
pasividad y de la inexperiencia –
propongan y practiquen alternativas
que muestran cómo el mundo o la
Iglesia podrían ser. Si queremos que
en la sociedad o en la comunidad
cristiana suceda algo nuevo,
debemos dejar espacio para que
nuevas personas puedan actuar. En
otras palabras, proyectar el cambio
según los principios de la
sostenibilidad exige que se consienta
a las nuevas generaciones
experimentar un nuevo modelo de
desarrollo. Esto resulta
particularmente problemático en los
países y contextos institucionales en
los que la edad de quienes ocupan
puestos de responsabilidad es
elevada y los ritmos de cambio
generacional se hacen más lentos.



II FE, DISCERNIMIENTO,
VOCACIÓN

A través del camino de este Sínodo, la
Iglesia quiere reiterar su deseo de
encontrar, acompañar y cuidar de
todos los jóvenes, sin excepción. No
podemos ni queremos abandonarlos
a las soledades y a las exclusiones a
las que el mundo les expone. Que su
vida sea experiencia buena, que no
se pierdan en los caminos de la
violencia o de la muerte, que la
desilusión no los aprisione en la
alienación: todo esto no puede dejar
de ser motivo de gran preocupación
para quien ha sido generado a la vida
y a la fe y sabe que ha recibido un
gran don.

Es en virtud de este don que sabemos
que venir al mundo significa
encontrar la promesa de una vida
buena y que ser acogido y custodiado
es la experiencia original que
inscribe en cada uno la confianza de



no ser abandonado a la falta de
sentido y a la oscuridad de la muerte
y la esperanza de poder expresar la
propia originalidad en un camino
hacia la plenitud de vida.

La sabiduría de la Iglesia oriental nos
ayuda a descubrir cómo esta
confianza está arraigada en la
experiencia de “tres nacimientos”: el
nacimiento natural como mujer o
como hombre en un mundo capaz de
acoger y sostener la vida; el
nacimiento del bautismo «cuando
alguien se convierte en hijo de Dios
por la gracia»; y luego, un tercer
nacimiento, cuando tiene lugar el
paso «del modo de vida corporal al
espiritual», que abre al ejercicio
maduro de la libertad (cfr.Discursos
de Filoxeno de Mabbug, obispo sirio
del siglo V, n. 9).

Ofrecer a los demás el don que
nosotros mismos hemos recibido
significa acompañarlos a lo largo de



este camino, ayudándoles a afrontar
sus debilidades y las dificultades de
la vida, pero sobre todo sosteniendo
las libertades que aún se están
constituyendo. Por todo ello la
Iglesia, comenzando por sus
Pastores, está llamada a interrogarse
y a redescubrir su vocación a la
custodia con el estilo que el Papa
Francisco recordó al inicio de su
pontificado: «el preocuparse, el
custodiar, requiere bondad, pide ser
vivido con ternura. En los
Evangelios, san José aparece como
un hombre fuerte y valiente,
trabajador, pero en su alma se
percibe una gran ternura, que no es
la virtud de los débiles, sino más bien
todo lo contrario: denota fortaleza de
ánimo y capacidad de atención, de
compasión, de verdadera apertura al
otro, de amor» (Homilía en el inicio
del ministerio petrino, 19 de marzo de
2013).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130319_omelia-inizio-pontificato.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130319_omelia-inizio-pontificato.html


En esta perspectiva se presentarán
ahora algunas ideas con vistas a un
acompañamiento de los jóvenes a
partir de la fe, escuchando a la
tradición de la Iglesia y con el claro
objetivo de sostenerlos en su
discernimiento vocacional y en la
toma de decisiones fundamentales de
la vida, desde la conciencia del
carácter irreversible de algunas de
ellas.

1. Fe y vocación

La fe, en cuanto participación en el
modo de ver de Jesús (cfr. Lumen
fidei, 18), es la fuente del
discernimiento vocacional, porque
ofrece sus contenidos
fundamentales, sus articulaciones
específicas, el estilo singular y la
pedagogía propia. Acoger con alegría
y disponibilidad este don de la gracia
exige hacerlo fecundo a través de
elecciones de vida concretas y
coherentes.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html


«No me habéis elegido vosotros a mí;
sino que yo os he elegido yo a
vosotros, y os he destinado para que
vayáis y deis fruto, y que vuestro
fruto permanezca; de modo que todo
lo que pidáis al Padre en mi nombre
os lo conceda. Lo que os mando es
que os améis los unos a los otros» (Jn
15,16-17). Si la vocación a la alegría
del amor es el llamado fundamental
que Dios pone en el corazón de cada
joven para que su existencia pueda
dar fruto, la fe es al mismo tiempo
don que viene de lo alto y respuesta
al sentirse elegidos y amados.

La fe «no es un refugio para gente
pusilánime, sino que ensancha la
vida. Hace descubrir una gran
llamada, la vocación al amor, y
asegura que este amor es digno de fe,
que vale la pena ponerse en sus
manos, porque está fundado en la
fidelidad de Dios, más fuerte que
todas nuestras debilidades» (Lumen
fidei, 53). Esta fe «ilumina todas las

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html


relaciones sociales», contribuyendo a
«construir la fraternidad universal»
entre los hombres y mujeres de todos
los tiempos (ibíd., 54).

La Biblia presenta numerosos relatos
de vocación y de respuesta de
jóvenes. A la luz de la fe, estos
gradualmente toman conciencia del
proyecto de amor apasionado que
Dios tiene para cada uno. Esta es la
intención de toda acción de Dios,
desde la creación del mundo como
lugar «bueno», capaz de acoger la
vida, y ofrecido como un don como la
urdimbre de relaciones en las que
confiar.

Creer significa ponerse a la escucha
del Espíritu y en diálogo con la
Palabra que es camino, verdad y vida
(cfr. Jn 14,6) con toda la propia
inteligencia y afectividad, aprender a
confiar en ella “encarnándola” en lo
concreto de la vida cotidiana, en los
momentos en los que la cruz está



cerca y en aquellos en los que se
experimenta la alegría ante los
signos de resurrección, tal y como
hizo el “discípulo amado”. Este es el
desafío que interpela a la comunidad
cristiana y a cada creyente
individual.

El espacio de este diálogo es la
conciencia. Como enseña el Concilio
Vaticano II, esta es «el núcleo más
secreto y el sagrario del hombre, en
el que éste se siente a solas con Dios,
cuya voz resuena en el recinto más
íntimo de aquélla» (Gaudium et spes,
16). Por lo tanto, la conciencia es un
espacio inviolable en el que se
manifiesta la invitación a acoger una
promesa. Discernir la voz del
Espíritu de otras llamadas y decidir
qué respuesta dar es una tarea que
corresponde a cada uno: los demás lo
pueden acompañar y confirmar,
pero nunca sustituir.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


La vida y la historia nos enseñan que
para el ser humano no siempre es
fácil reconocer la forma concreta de
la alegría a la que Dios lo llama y a la
cual tiende su deseo, y mucho menos
ahora en un contexto de cambio e
incertidumbre generalizada. Otras
veces, la persona tiene que
enfrentarse al desánimo o a la fuerza
de otros apegos que la detienen en su
camino hacia la plenitud: es la
experiencia de muchos, por ejemplo
la del joven que tenía demasiadas
riquezas para ser libre de acoger la
llamada de Jesús y por esto se fue
triste en lugar de lleno de alegría
(cfr. Mc 10,17-22). La libertad
humana, aun necesitando ser
siempre purificada y liberada, sin
embargo, no pierde nunca del todo la
capacidad radical de reconocer el
bien y de hacerlo: «Los seres
humanos, capaces de degradarse
hasta el extremo, también pueden
sobreponerse, volver a optar por el
bien y regenerarse, más allá de todos



los condicionamientos mentales y
sociales que les impongan» (Laudato
si’, 205).

2. El don del discernimiento

Tomar decisiones y orientar las
propias acciones en situaciones de
incertidumbre y frente a impulsos
internos contradictorios es el ámbito
del ejercicio del discernimiento. Se
trata de un término clásico de la
tradición de la Iglesia, que se aplica a
una pluralidad de situaciones. En
efecto, existe un discernimiento de
los signos de los tiempos, que apunta
a reconocer la presencia y la acción
del Espíritu en la historia; un
discernimiento moral, que distingue
lo que es bueno de lo que es malo; un
discernimiento espiritual, que tiene
como objetivo reconocer la tentación
para rechazarla y, en su lugar, seguir
el camino de la plenitud de vida. Las
conexiones entre estas diferentes
acepciones son evidentes y no se

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#205
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#205


pueden nunca separar
completamente.

Teniendo presente esto, nos
centramos aquí en el discernimiento
vocacional, es decir, en el proceso
por el cual la persona llega a realizar,
en el diálogo con el Señor y
escuchando la voz del Espíritu, las
elecciones fundamentales,
empezando por la del estado de vida.
Si el interrogante de cómo no
desperdiciar las oportunidades de
realización de sí mismo afecta a
todos los hombres y mujeres, para el
creyente la pregunta se hace aún
más intensa y profunda. ¿Cómo vivir
la buena noticia del Evangelio y
responder a la llamada que el Señor
dirige a todos aquellos a quienes les
sale al encuentro: a través del
matrimonio, del ministerio
ordenado, de la vida consagrada? Y
cuál es el campo en el que se pueden
utilizar los propios talentos: ¿la vida
profesional, el voluntariado, el



servicio a los últimos, la
participación en la política?

El Espíritu habla y actúa a través de
los acontecimientos de la vida de
cada uno, pero los eventos en sí
mismos son mudos o ambiguos, ya
que se pueden dar diferentes
interpretaciones. Iluminar el
significado en lo concerniente a una
decisión requiere un camino de
discernimiento. Los tres verbos con
los que esto se describe en la 
Evangelii gaudium, 51 – reconocer,
interpretar y elegir – pueden
ayudarnos a delinear un itinerario
adecuado tanto para los individuos
como para los grupos y las
comunidades, sabiendo que en la
práctica los límites entre las
diferentes fases no son nunca tan
claros.

Reconocer

El reconocimiento se refiere, en
primer lugar, a los efectos que los

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


acontecimientos de mi vida, las
personas que encuentro, las palabras
que escucho o que leo producen en
mi interioridad: una variedad de
«deseos, sentimientos,
emociones» (Amoris laetitia, 143) de
muy distinto signo: tristeza,
oscuridad, plenitud, miedo, alegría,
paz, sensación de vacío, ternura,
rabia, esperanza, tibieza, etc. Me
siento atraído o empujado hacia una
pluralidad de direcciones, sin que
ninguna me parezca la que
claramente se debe seguir; es el
momento de los altos y bajos y en
algunos casos de una auténtica lucha
interior. Reconocer exige hacer
aflorar esta riqueza emotiva y
nombrar estas pasiones sin juzgarlas.
Exige igualmente percibir el “sabor”
que dejan, es decir, la consonancia o
disonancia entre lo que experimento
y lo más profundo que hay en mí.

En esta fase, la Palabra de Dios
reviste una gran importancia:

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


meditarla, de hecho, pone en
movimiento las pasiones como todas
las experiencias de contacto con la
propia interioridad, pero al mismo
tiempo ofrece una posibilidad de
hacerlas emerger identificándose con
los acontecimientos que ella narra.
La fase del reconocimiento sitúa en
el centro la capacidad de escuchar y
la afectividad de la persona, sin
eludir por temor la fatiga del
silencio. Se trata de un paso
fundamental en el camino de
maduración personal, en particular
para los jóvenes que experimentan
con mayor intensidad la fuerza de los
deseos y pueden también
permanecer asustados, renunciando
incluso a los grandes pasos a los que
sin embargo se sienten impulsados.

Interpretar

No basta reconocer lo que se ha
experimentado: hay que
“interpretarlo”, o, en otras palabras,



comprender a qué el Espíritu está
llamando a través de lo que suscita
en cada uno. Muchas veces nos
detenemos a contar una experiencia,
subrayando que “me ha
impresionado mucho”. Más difícil es
entender el origen y el sentido de los
deseos y de las emociones
experimentadas y evaluar si nos
están orientando en una dirección
constructiva o si por el contrario nos
están llevando a replegarnos sobre
nosotros mismos.

Esta fase de interpretación es muy
delicada: se requiere paciencia,
vigilancia y también un cierto
aprendizaje. Hemos de ser capaces
de darnos cuenta de los efectos de los
condicionamientos sociales y
psicológicos. También exige poner en
práctica las propias facultades
intelectuales, sin caer sin embargo
en el peligro de construir teorías
abstractas sobre lo que sería bueno o
bonito hacer: también en el



discernimiento«la realidad es
superior a la idea» (Evangelii
gaudium, 231). En la interpretación
tampoco se puede dejar de
enfrentarse con la realidad y de
tomar en consideración las
posibilidades que realmente se
tienen a disposición.

Para interpretar los deseos y los
movimientos interiores es necesario
confrontarse honestamente, a la luz
de la Palabra de Dios, también con
las exigencias morales de la vida
cristiana, siempre tratando de
ponerlas en la situación concreta que
se está viviendo. Este esfuerzo obliga
a quien lo realiza a no contentarse
con la lógica legalista del mínimo
indispensable, y en su lugar buscar el
modo de sacar el mayor provecho a
los propios dones y las propias
posibilidades: por esto resulta una
propuesta atractiva y estimulante
para los jóvenes.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Este trabajo de interpretación se
desarrolla en un diálogo interior con
el Señor, con la activación de todas
las capacidades de la persona; la
ayuda de una persona experta en la
escucha del Espíritu es, sin embargo,
un valioso apoyo que la Iglesia
ofrece, y del que sería poco sensato
no hacer uso.

Elegir

Una vez reconocido e interpretado el
mundo de los deseos y de las
pasiones, el acto de decidir se
convierte en ejercicio de auténtica
libertad humana y de
responsabilidad personal, siempre
claramente situadas y por lo tanto
limitadas. Entonces, la elección
escapa a la fuerza ciega de las
pulsiones, a las que un cierto
relativismo contemporáneo termina
por asignar el rol de criterio último,
aprisionando a la persona en la
volubilidad. Al mismo tiempo se



libera de la sujeción a instancias
externas a la persona y, por tanto,
heterónomas, exigiendo asimismo
una coherencia de vida.

Durante mucho tiempo en la historia,
las decisiones fundamentales de la
vida no fueron tomadas por los
interesados directos; en algunas
partes del mundo todavía es así, tal
como se ha apuntado también en el
capítulo I. Promover elecciones
verdaderamente libres y
responsables, despojándose de toda
connivencia con legados de otros
tiempos, sigue siendo el objetivo de
toda pastoral vocacional seria. El
discernimiento es en la pastoral
vocacional el instrumento
fundamental, que permite
salvaguardar el espacio inviolable de
la conciencia, sin pretender
sustituirla (cfr. Amoris laetitia, 37).

La decisión debe ser sometida a la
prueba de los hechos en vista de su

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


confirmación. La elección no puede
quedar aprisionada en una
interioridad que corre el riesgo de
mantenerse virtual o poco realista –
se trata de un peligro acentuado en
la cultura contemporánea –, sino que
está llamada a traducirse en acción, a
tomar cuerpo, a iniciar un camino,
aceptando el riesgo de confrontarse
con la realidad que había puesto en
movimiento deseos y emociones.
Otros movimientos interiores
nacerán en esta fase: reconocerlos e
interpretarlos permitirá confirmar la
bondad de la decisión tomada o
aconsejará revisarla. Por esto es
importante “salir”, incluso del miedo
de equivocarse que, como hemos
visto, puede llegar a ser paralizante.

3. Caminos de vocación y misión

El discernimiento vocacional no se
realiza en un acto puntual, aun
cuando en la historia de cada
vocación es posible identificar



momentos o encuentros decisivos.
Como todas las cosas importantes de
la vida, también el discernimiento
vocacional es un proceso largo, que
se desarrolla en el tiempo, durante el
cual es necesario mantener la
atención a las indicaciones con las
que el Señor precisa y específica una
vocación que es exclusivamente
personal e irrepetible. El Señor les
pidió a Abraham y a Sara que
partieran, pero sólo en un camino
progresivo y no sin pasos en falso se
aclaró cuál era la inicialmente
misteriosa «tierra que yo te
mostraré» (Gén 12,1). María misma
progresa en la conciencia de su
vocación a través de la meditación de
las palabras que escucha y los
eventos que le suceden, también los
que no comprende (cfr. Lc 2,50-51).

El tiempo es fundamental para
verificar la orientación efectiva de la
decisión tomada. Como enseña cada
página del texto bíblico, no hay



vocación que no se ordene a una
misión acogida con temor o con
entusiasmo.

Acoger la misión implica la
disponibilidad de arriesgar la propia
vida y recorrer la vía de la cruz,
siguiendo las huellas de Jesús, que
con decisión se puso en camino hacia
Jerusalén (cfr. Lc 9,51) para ofrecer
su vida por la humanidad. Sólo si la
persona renuncia a ocupar el centro
de la escena con sus necesidades se
abre el espacio para acoger el
proyecto de Dios a la vida familiar, al
ministerio ordenado o a la vida
consagrada, así como para llevar a
cabo con rigor su profesión y buscar
sinceramente el bien común. En
particular en los lugares donde la
cultura está más profundamente
marcada por el individualismo, es
necesario verificar hasta qué punto
las elecciones son dictadas por la
búsqueda de la propia
autorrealización narcisista y en qué



grado, por el contrario, incluyen la
disponibilidad a vivir la propia
existencia en la lógica de la generosa
entrega. Por esto, el contacto con la
pobreza, la vulnerabilidad y la
necesidad revisten gran importancia
en los caminos de discernimiento
vocacional. En lo que respecta a los
futuros pastores, es oportuno
examinar y promover el crecimiento
de la disponibilidad a dejarse
impregnar del “olor de las ovejas”.

4. El acompañamiento

En la base de discernimiento
podemos identificar tres
convicciones, muy arraigadas en la
experiencia de cada ser humano
releída a la luz de la fe y de la
tradición cristiana. La primera es
que el Espíritu de Dios actúa en el
corazón de cada hombre y de cada
mujer a través de sentimientos y
deseos que se conectan a ideas,
imágenes y proyectos. Escuchando



con atención, el ser humano tiene la
posibilidad de interpretar estas
señales. La segunda convicción es
que el corazón humano, debido a su
debilidad y al pecado, se presenta
normalmente divido a causa de la
atracción de reclamos diferentes, o
incluso opuestos. La tercera
convicción es que, en cualquier caso,
el camino de la vida impone decidir,
porque no se puede permanecer
indefinidamente en la
indeterminación. Pero es necesario
dotarse de los instrumentos para
reconocer la llamada del Señor a la
alegría del amor y elegir responder a
ella.

Entre estos instrumentos, la tradición
espiritual destaca la importancia del
acompañamiento personal. Para
acompañar a otra persona no basta
estudiar la teoría del discernimiento;
es necesario tener la experiencia
personal en interpretar los
movimientos del corazón para



reconocer la acción del Espíritu, cuya
voz sabe hablar a la singularidad de
cada uno. El acompañamiento
personal exige refinar
continuamente la propia sensibilidad
a la voz del Espíritu y conduce a
descubrir en las peculiaridades
personales un recurso y una riqueza.

Se trata de favorecer la relación
entre la persona y el Señor,
colaborando a eliminar lo que la
obstaculiza. He aquí la diferencia
entre el acompañamiento al
discernimiento y el apoyo
psicológico, que también, si está
abierto a la trascendencia, se revela a
menudo de fundamental
importancia. El psicólogo sostiene a
una persona en las dificultades y la
ayuda a tomar conciencia de sus
fragilidades y su potencial; el guía
espiritual remite la persona al Señor
y prepara el terreno para el
encuentro con Él (cfr. Jn 3,29-30).



Los pasajes evangélicos que narran
el encuentro de Jesús con las
personas de su tiempo resaltan
algunos elementos que nos ayudan a
trazar el perfil ideal de quien
acompaña a un joven en el
discernimiento vocacional: la mirada
amorosa (la vocación de los primeros
discípulos, cfr. Jn 1,35-51); la palabra
con autoridad (la enseñanza en la
sinagoga de Cafarnaún, cfr. Lc 4,32);
la capacidad de “hacerse prójimo” (la
parábola del buen samaritano, cfr.Lc
10,25-37); la opción de “caminar al
lado” (los discípulos de Emaús, cfr. Lc
24,13-35); el testimonio de
autenticidad, sin miedo a ir en contra
de los prejuicios más generalizados
(el lavatorio de los pies en la última
cena, cfr. Jn 13,1-20).

En el compromiso de acompañar a
las nuevas generaciones la Iglesia
acoge su llamada a colaborar en la
alegría de los jóvenes, más que
intentar apoderarse de su fe (cfr. 



2Cor 1,24). Dicho servicio se arraiga
en última instancia en la oración y
en la petición del don del Espíritu
que guía e ilumina a todos y a cada
uno.

III LA ACCIÓN PASTORAL

¿Qué significa para la Iglesia
acompañar a los jóvenes a acoger la
llamada a la alegría del Evangelio,
sobre todo en un tiempo marcado
por la incertidumbre, por la
precariedad y por la inseguridad?

El propósito de este capítulo es
concentrar la atención en lo que
implica tomar en serio el desafío del
cuidado pastoral y del
discernimiento vocacional, teniendo
en consideración cuáles son los
sujetos, los lugares y los
instrumentos a disposición. En este
sentido, reconocemos una inclusión
recíproca entre pastoral juvenil y
pastoral vocacional, aun siendo
conscientes de las diferencias. No se



tratará de una panorámica
exhaustiva, sino de indicaciones que
se deben completar sobre la base de
las experiencias de cada Iglesia local.

1. Caminar con los jóvenes

Acompañar a los jóvenes exige salir
de los propios esquemas
preconfeccionados, encontrándolos
allí donde están, adecuándose a sus
tiempos y a sus ritmos; significa
también tomarlos en serio en su
dificultad para descifrar la realidad
en la que viven y para transformar
un anuncio recibido en gestos y
palabras, en el esfuerzo cotidiano
por construir la propia historia y en
la búsqueda más o menos consciente
de un sentido para sus vidas.

Cada domingo los cristianos
mantienen viva la memoria de Jesús
muerto y resucitado, encontrándolo
en la celebración de la Eucaristía.
Muchos niños son bautizados en la fe
de la Iglesia y continúan el camino



de la iniciación cristiana. Esto, sin
embargo, no equivale aún a una
elección madura de una vida de fe.
Para ello es necesario un camino,
que a veces también pasa a través de
vías imprevisibles y alejadas de los
lugares habituales de las
comunidades eclesiales. Por esto,
como ha recordado el Papa
Francisco, «la pastoral vocacional es
aprender el estilo de Jesús, que pasa
por los lugares de la vida cotidiana,
se detiene sin prisa y, mirando a los
hermanos con misericordia, les lleva
a encontrarse con Dios
Padre» (Discurso a los participantes
en el Congreso de pastoral vocacional,
21 de octubre de 2016). Caminando
con los jóvenes se edifica la entera
comunidad cristiana.

Precisamente porque se trata de
interpelar la libertad de los jóvenes,
hay que valorizar la creatividad de
cada comunidad para construir
propuestas capaces de captar la



originalidad de cada uno y secundar
su desarrollo. En muchos casos se
tratará también de aprender a dar
espacio real a la novedad, sin
sofocarla en el intento de encasillarla
en esquemas predefinidos: no puede
haber una siembra fructífera de
vocaciones si nos quedamos
simplemente cerrados en el «cómodo
criterio pastoral del “siempre se ha
hecho así”», sin «ser audaces y
creativos en esta tarea de repensar
los objetivos, las estructuras, el estilo
y los métodos evangelizadores de las
propias comunidades» (Evangelii
gaudium, 33). Tres verbos, que en los
Evangelios connotan el modo en el
que Jesús encuentra a las personas
de su tiempo, nos ayudan a
estructurar este estilo pastoral: salir,
ver y llamar.

Salir

Pastoral vocacional en este sentido
significa acoger la invitación del

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Papa Francisco a salir, en primer
lugar, de esas rigideces que hacen
que sea menos creíble el anuncio de
la alegría del Evangelio, de los
esquemas en los que las personas se
sienten encasilladas y de un modo de
ser Iglesia que a veces resulta
anacrónico. Salir es también signo de
libertad interior respecto a las
actividades y a las preocupaciones
habituales, a fin de permitir a los
jóvenes ser protagonistas.
Encontrarán atractiva a la
comunidad cristiana cuanto más la
experimenten acogedora hacia la
contribución concreta y original que
pueden aportar.

Ver

Salir hacia el mundo de los jóvenes
requiere la disponibilidad para pasar
tiempo con ellos, para escuchar sus
historias, sus alegrías y esperanzas,
sus tristezas y angustias,
compartiéndolas: esta es la vía para



inculturar el Evangelio y evangelizar
toda cultura, también la juvenil.
Cuando los Evangelios narran los
encuentros de Jesús con los hombres
y las mujeres de su tiempo, destacan
precisamente su capacidad de
detenerse con ellos y el atractivo que
percibe quien cruza su mirada. Esta
es la mirada de todo auténtico pastor,
capaz de ver en la profundidad del
corazón sin resultar intruso o
amenazador; es la verdadera mirada
del discernimiento, que no quiere
apoderarse de la conciencia ajena ni
predeterminar el camino de la gracia
de Dios a partir de los propios
esquemas.

Llamar

En los relatos evangélicos la mirada
de amor de Jesús se transforma en
una palabra, que es una llamada a
una novedad que se debe acoger,
explorar y construir. Llamar quiere
decir, en primer lugar, despertar el



deseo, mover a las personas de lo
que las tiene bloqueadas o de las
comodidades en las que descansan.
Llamar quiere decir hacer preguntas
a las que no hay respuestas
preconfeccionadas. Es esto, y no la
prescripción de normas que se deben
respetar, lo que estimula a las
personas a ponerse en camino y
encontrar la alegría del Evangelio.

2. Sujetos

Todos los jóvenes, sin excepción

Para la pastoral los jóvenes son
sujetos y no objetos. A menudo, de
hecho, son tratados por la sociedad
como una presencia inútil o
incómoda: la Iglesia no puede
reproducir esta actitud, porque todos
los jóvenes, sin excepción, tienen el
derecho a ser acompañados en su
camino.

Además, cada comunidad está
llamada a prestar atención especial



sobre todo a los jóvenes pobres,
marginados y excluidos, y a
convertirlos en protagonistas. Ser
cercanos a los jóvenes que viven en
condiciones de mayor pobreza y
dificultad, violencia y guerra,
enfermedad, discapacidad y
sufrimiento es un don especial del
Espíritu, capaz de hacer
resplandecer el estilo de una Iglesia
en salida. La misma Iglesia está
llamada a aprender de los jóvenes:
de ello dan un testimonio luminoso
muchos jóvenes santos que
continúan siendo fuente de
inspiración para todos.

Una comunidad responsable

Toda la comunidad cristiana debe
sentirse responsable de la tarea de
educar a las nuevas generaciones y
debemos reconocer que son muchas
las figuras de cristianos que la
asumen, empezando por quienes se
comprometen dentro de la vida



eclesial. También deben apreciarse
los esfuerzos de quien testimonia la
vida buena del Evangelio y la alegría
que de ella brota en los lugares de la
vida cotidiana. Por último, deben
valorizarse las oportunidades de
implicación de los jóvenes en los
organismos de participación de las
comunidades diocesanas y
parroquiales, empezando por los
consejos pastorales, invitándoles a
contribuir con su creatividad y
acogiendo sus ideas aunque
parezcan provocadoras.

En todas las partes del mundo
existen parroquias, congregaciones
religiosas, asociaciones, movimientos
y realidades eclesiales capaces de
proyectar y ofrecer a los jóvenes
experiencias de crecimiento y de
discernimiento realmente
significativas. A veces esta dimensión
proyectiva deja espacio a la
improvisación y a la incompetencia:
es un riesgo del cual defenderse



tomando cada vez más en serio la
tarea de pensar, concretizar,
coordinar y realizar la pastoral
juvenil de modo correcto, coherente
y eficaz. Aquí también se impone la
necesidad de una preparación
específica y continua de los
formadores.

Las figuras de referencia

El rol de adultos dignos de confianza,
con quienes entrar en alianza
positiva, es fundamental en todo
camino de maduración humana y de
discernimiento vocacional. Se
necesitan creyentes con autoridad,
con una clara identidad humana, una
sólida pertenencia eclesial, una
visible cualidad espiritual, una
vigorosa pasión educativa y una
profunda capacidad de
discernimiento. A veces, por el
contrario, adultos sin preparación e
inmaduros tienden a actuar de
manera posesiva y manipuladora,



creando dependencias negativas,
fuertes malestares y graves
contratestimonios, que pueden llegar
hasta el abuso.

Para que haya figuras creíbles,
debemos formarlas y sostenerlas,
proporcionándoles también mayores
competencias pedagógicas. Esto vale
en particular para quienes tienen
confiada la tarea de acompañantes
del discernimiento vocacional en
vista del ministerio ordenado y de la
vida consagrada.

Padres y familia: dentro de cada
comunidad cristiana se debe
reconocer el insustituible rol
educativo desempeñado por los
padres y por otros familiares. Son en
primer lugar los padres, dentro de la
familia, quienes expresan cada día
en el amor que los une entre sí y con
sus hijos el cuidado de Dios por cada
ser humano. En este sentido son
valiosas las indicaciones ofrecidas



por el Papa Francisco en un
específico capítulo de Amoris laetitia
(cfr. 259-290).

Pastores: el encuentro con figuras
ministeriales, capaces de implicarse
realmente en el mundo juvenil
dedicándole tiempo y recursos,
gracias también al generoso
testimonio de mujeres y hombres
consagrados, es decisivo para el
crecimiento de las nuevas
generaciones. Lo recordó también el
Papa Francisco: «Se lo pido
especialmente a los pastores de la
Iglesia, a los obispos y a los
sacerdotes: sois los responsables
principales de la vocación sacerdotal
y cristiana, y esta tarea no puede ser
relegada a una oficina burocrática.
Vosotros también habéis
experimentado un encuentro que
cambió vuestra vida, cuando otro
sacerdote… hizo sentir la belleza del
amor de Dios.Haced lo mismo
vosotros, saliendo,escuchando a los

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


jóvenes – hace falta paciencia –
podéis orientar sus pasos» (Discurso
a los participantes en el Congreso de
pastoral vocacional, 21 de octubre de
2016).

Docentes y otras figuras educativas:
muchos docentes católicos están
comprometidos como testigos en las
universidades y en las escuelas de
todo orden y grado; en el mundo del
trabajo muchos están presentes con
competencia y pasión; en la política
muchos creyentes tratan de ser
fermento de una sociedad más justa;
en el voluntariado civil muchos se
dedican a trabajar por el bien común
y por el cuidado de la creación; en la
animación del tiempo libre y del
deporte muchos están
comprometidos con entusiasmo y
generosidad. Todos ellos dan
testimonio de vocaciones humanas y
cristianas acogidas y vividas con
fidelidad y compromiso, suscitando
en quien los ve el deseo de hacer lo



mismo: responder con generosidad a
la propia vocación es el primer modo
de hacer pastoral vocacional.

3. Lugares

La vida cotidiana y el compromiso
social

Convertirse en adultos significa
aprender a gestionar con autonomía
dimensiones de la vida que son al
mismo tiempo fundamentales y
cotidianas: la utilización del tiempo y
del dinero, el estilo de vida y de
consumo, el estudio y el tiempo libre,
el vestido y la comida, y la vida
afectiva y la sexualidad. Este
aprendizaje, al que los jóvenes se
enfrentan inevitablemente, es la
ocasión para poner orden en la
propia vida y en las propias
prioridades, experimentando
caminos de elección que pueden
convertirse en una escuela de
discernimiento y consolidar la propia
orientación con vistas a las



decisiones más importantes: la fe,
cuanto más auténtica es, tanto más
interpela a la vida cotidiana y se deja
interpelar por ella. Merecen una
mención particular las experiencias,
a menudo difíciles o problemáticas,
de la vida laboral o de la falta de
trabajo: estas también son ocasión
para acoger o profundizar la propia
vocación.

Los pobres gritan y junto con ellos la
tierra: el compromiso de escuchar
puede ser una ocasión concreta de
encuentro con el Señor y con la
Iglesia y de descubrimiento de la
propia vocación. Como enseña el
Papa Francisco, las acciones
comunitarias con las que se cuida de
la casa común y de la calidad de vida
de los pobres «cuando expresan un
amor que se entrega, pueden
convertirse en intensas experiencias
espirituales» (Laudato si’, 232) y, por
lo tanto, también en ocasión de



caminos y de discernimiento
vocacional.

Los ámbitos específicos de la pastoral

La Iglesia ofrece a los jóvenes lugares
específicos de encuentro y de
formación cultural, de educación y
de evangelización, de celebración y
de servicio, colocándose en primera
línea para dar una acogida abierta a
todos y a cada uno. El desafío para
estos lugares y para quienes los
animan es proceder cada vez más en
la lógica de la construcción de una
red integrada de propuestas, y
asumir en el proprio modo de obrar
el estilo de salir, ver y llamar.

- A nivel mundial destacan las
Jornadas Mundiales de la Juventud.
También Conferencias Episcopales y
Diócesis sienten cada vez más su
deber de ofrecer eventos y
experiencias específicas para los
jóvenes.



- Las Parroquias ofrecen espacios,
actividades, tiempo e itinerarios para
las jóvenes generaciones. La vida
sacramental ofrece ocasiones
fundamentales para crecer en la
capacidad de acoger el don de Dios
en la propia existencia e invita a la
participación activa en la misión
eclesial. Un signo de la atención al
mundo de los jóvenes son los centros
juveniles y los oratorios.

- Las universidades y las escuelas
católicas, con su valioso servicio
cultural y formativo, son otro
instrumento de presencia de la
Iglesia entre los jóvenes.

- Las actividades sociales y de
voluntariado ofrecen la oportunidad
de implicarse en el servicio generoso;
el encuentro con personas que
experimentan pobreza y exclusión
puede ser una ocasión favorable de
crecimiento espiritual y de
discernimiento vocacional: también



desde este punto de vista los pobres
son maestros, mejor dicho,
portadores de la buena noticia de
que la fragilidad es el lugar donde se
vive la experiencia de la salvación.

- Las asociaciones y los movimientos
eclesiales, pero también muchos
lugares de espiritualidad, ofrecen a
los jóvenes serios itinerarios de
discernimiento; las experiencias
misioneras se convierten en
momentos de servicio generoso y de
intercambio fecundo; el
redescubrimiento de la
peregrinación como forma y estilo de
camino resulta válido y prometedor;
en muchos contextos la experiencia
de la piedad popular sostiene y nutre
la fe de los jóvenes.

- Ocupan un lugar de importancia
estratégica los seminarios y las casas
de formación, que también a través
de una intensa vida comunitaria,
deben permitir a los jóvenes que



acogen vivir la experiencia que les
hará a su vez ser capaces de
acompañar a otros.

El mundo digital

Por las razones ya recordadas,
merece una mención particular el
mundo de los new media, que sobre
todo para las jóvenes generaciones se
ha convertido realmente en un lugar
de vida; ofrece muchas
oportunidades inéditas,
especialmente en lo que se refiere al
acceso a la información y a la
construcción de relaciones a
distancia, pero también presenta
riesgos (por ejemplo el ciberacoso,
los juegos de azar, la pornografía, las
insidias de los chat room, la
manipulación ideológica, etc.). Pese a
las muchas diferencias entre las
distintas regiones, la comunidad
cristiana continúa construyendo su
presencia en este nuevo areópago,



donde los jóvenes tienen sin duda
algo que enseñarle.

4. Instrumentos

Los lenguajes de la pastoral

A veces nos damos cuenta que entre
el lenguaje eclesial y el de los jóvenes
se abre un espacio difícil de colmar,
aunque hay muchas experiencias de
encuentro fecundo entre las
sensibilidades de los jóvenes y las
propuestas de la Iglesia en ámbito
bíblico, litúrgico, artístico,
catequético y mediático. Soñamos
con una Iglesia que sepa dejar
espacios al mundo juvenil y a sus
lenguajes, apreciando y valorando la
creatividad y los talentos.

En particular, reconocemos en el
deporte un recurso educativo con
grandes oportunidades, y en la
música y en las otras expresiones
artísticas un lenguaje expresivo
privilegiado que acompaña el



camino de crecimiento de los
jóvenes.

El cuidado educativo y los itinerarios
de evangelización

En la acción pastoral con los jóvenes,
donde es necesario poner en marcha
procesos más que ocupar espacios,
descubrimos, en primer lugar, la
importancia del servicio al
crecimiento humano de cada uno y
de los instrumentos pedagógicos y
formativos que pueden sostenerlo.
Entre evangelización y educación se
constata una fecunda relación
genética que, en la realidad
contemporánea, debe tener en
cuenta la gradualidad de los caminos
de maduración de la libertad.

Respecto al pasado, debemos
acostumbrarnos a itinerarios de
acercamiento a la fe cada vez menos
estandarizados y más atentos a las
características personales de cada
uno: junto a los que continúan



siguiendo las etapas tradicionales de
la iniciación cristiana, muchos llegan
al encuentro con el Señor y con la
comunidad de los creyentes por otra
vía y en edad más avanzada, por
ejemplo a partir de la práctica de un
compromiso con la justicia, o del
encuentro en ámbitos extraeclesiales
con alguien capaz de ser testigo
creíble. El desafío para las
comunidades es resultar acogedoras
para todos, siguiendo a Jesús que
sabía hablar con judíos y
samaritanos, con paganos de cultura
griega y ocupantes romanos,
comprendiendo el deseo profundo de
cada uno de ellos.

Silencio, contemplación y oración

Por último, y sobre todo, no hay
discernimiento sin cultivar la
familiaridad con el Señor y el diálogo
con su Palabra. En particular,
laLectio Divina es un método valioso



que la tradición de la Iglesia nos
ofrece.

En una sociedad cada vez más
ruidosa, que propone una
superabundancia de estímulos, un
objetivo fundamental de la pastoral
juvenil vocacional es ofrecer
ocasiones para saborear el valor del
silencio y de la contemplación y
formar en la relectura de las propias
experiencias y en la escucha de la
conciencia.

5. María de Nazaret

Encomendemos a María este camino
en el que la Iglesia se interroga sobre
cómo acompañar a los jóvenes a
acoger la llamada a la alegría del
amor y a la vida en plenitud. Ella,
joven mujer de Nazaret, que en cada
etapa de su existencia acoge la
Palabra y la conserva, meditándola
en su corazón (cfr. Lc 2,19), fue la
primera en recorrer este camino.



Cada joven puede descubrir en la
vida de María el estilo de la escucha,
la valentía de la fe, la profundidad
del discernimiento y la dedicación al
servicio (cfr. Lc 1,39-45). En su
“pequeñez”, la Virgen esposa
prometida a José, experimenta la
debilidad y la dificultad para
comprender la misteriosa voluntad
de Dios (cfr. Lc 1,34). Ella también
está llamada a vivir el éxodo de sí
misma y de sus proyectos,
aprendiendo a entregarse y a
confiar.

Haciendo memoria de las «cosas
grandes» que el Todopoderoso ha
realizado en Ella (cfr. Lc 1,49), la
Virgen no se siente sola, sino
plenamente amada y sostenida por el
“No temas” del ángel (cfr. Lc 1,30).
Consciente de que Dios está con ella,
María abre su corazón al “Heme
aquí” y así inaugura el camino del
Evangelio (cfr. Lc 1,38). Mujer de la
intercesión (cfr. Jn 2,3), frente a la



cruz del Hijo, unida al “discípulo
amado”, acoge nuevamente la
llamada a ser fecunda y a generar
vida en la historia de los hombres.
En sus ojos cada joven puede
redescubrir la belleza del
discernimiento, en su corazón puede
experimentar la ternura de la
intimidad y la valentía del testimonio
y de la misión.

CUESTIONARIO

El objetivo del cuestionario es ayudar
a los Organismos a quienes
corresponde responder a expresar su
comprensión del mundo juvenil y a
leer su experiencia de
acompañamiento vocacional, a
efectos de la recopilación de
elementos para la redacción del 
Documento de trabajo o 
Instrumentum laboris.

Con el fin de tener en cuenta las
diferentes situaciones continentales,
se han inserido, después de la



pregunta n. 15, tres preguntas
específicas para cada área
geográfica, a las que están invitados
a responder los Organismos
interesados.

Para hacer este trabajo más fácil y
sostenible, se ruega a los respectivos
Organismos que respondan,
indicativamente, con una página
para los datos, siete u ocho páginas
para la lectura de la situación y una
página para cada una de las tres
experiencias que se quiere
compartir. Si es necesario y se desea,
se podrán adjuntar otros textos para
apoyar o completar este dossier
sintético.

1. Recoger los datos

Por favor, indíquense si es posible las
fuentes y los años de referencia.
Pueden anexarse otros datos
sintéticos a disposición que parezcan
relevantes para comprender mejor la
situación de los diferentes países.



- Número de habitantes en el país/en
los países y la tasa de natalidad.

- Número y porcentaje de jóvenes
(16-29 años) en el país/en los países.

- Número y porcentaje de católicos
en el país/en los países.

- Edad media (en los últimos cinco
años) para contraer matrimonio
(distinguiendo entre hombres y
mujeres), para ingresar en el
seminario y para entrar en la vida
consagrada (distinguiendo entre
hombres y mujeres).

- En el grupo de edad de 16-29 años,
el porcentaje de: estudiantes,
trabajadores (si es posible especificar
los ámbitos), desempleados y NEET
(not in education, employment or
training).

2. Leer la situación

a) Jóvenes, Iglesia y sociedad



Estas preguntas se refieren tanto a los
jóvenes que frecuentan los ambientes
eclesiales, como a los que están más
alejados o ajenos.

1. ¿De qué modo escucháis la
realidad de los jóvenes?

2. ¿Cuáles son hoy los principales
desafíos y cuáles son las
oportunidades más significativas
para los jóvenes de vuestro país/de
vuestros países?

3. ¿Qué tipos y lugares de agregación
juvenil, institucionales y no
institucionales, tienen más éxito en
ámbito eclesial, y por qué?

4. ¿Qué tipos y lugares de agregación
juvenil, institucionales y no
institucionales, tienen más éxito
fuera del ámbito eclesial, y por qué?

5. ¿Qué piden concretamente hoy los
jóvenes de vuestro país/es a la
Iglesia?



6. En vuestro país/es, ¿qué espacios
de participación tienen los jóvenes
en la vida de la comunidad eclesial?

7. ¿Cómo y dónde podéis encontrar
jóvenes que no frecuentan vuestros
ambientes eclesiales?

b) La pastoral juvenil vocacional

8. ¿Cuál es la implicación de las
familias y las comunidades en el
discernimiento vocacional de los
jóvenes?

9. ¿Cuáles son las contribuciones a la
formación en el discernimiento
vocacional por parte de escuelas y
universidades o de otras
instituciones formativas (civiles o
eclesiales)?

10. ¿De qué modo tenéis en cuenta el
cambio cultural causado por el
desarrollo del mundo digital?



11. ¿De qué modo las Jornadas
Mundiales de la Juventud u otros
eventos nacionales o internacionales
pueden entrar en la práctica pastoral
ordinaria?

12. ¿De qué modo en vuestras
Diócesis se proyectan experiencias y
caminos de pastoral juvenil
vocacional?

c) Los acompañantes

13. ¿Cuánto tiempo y espacio dedican
los pastores y los otros educadores al
acompañamiento espiritual
personal?

14. ¿Qué iniciativas y caminos de
formación son puestos en marcha
por los acompañantes vocacionales?

15. ¿Qué acompañamiento personal
se propone en los seminarios?

d) Preguntas específicas por áreas
geográficas



ÁFRICA

a. ¿Qué visiones y estructuras de
pastoral juvenil vocacional
responden mejor a las necesidades
de vuestro continente?

b. ¿Cómo interpretáis la “paternidad
espiritual” en contextos donde se
crece sin la figura paterna? ¿Qué
formación ofrecéis?

c. ¿Cómo conseguís comunicar a los
jóvenes que son necesarios para
construir el futuro de la Iglesia?

AMÉRICA

a. ¿De qué modo vuestras
comunidades se hacen cargo de los
jóvenes que experimentan
situaciones de violencia extrema
(guerrillas, bandas, cárcel,
drogodependencia, matrimonios
forzados) y los acompañan a lo largo
de trayectorias de vida?



b. ¿Qué formación ofrecéis para
sostener el compromiso de los
jóvenes en el ámbito sociopolítico
con vistas al bien común?

c. En contextos de fuerte
secularización, ¿qué acciones
pastorales resultan más eficaces para
proseguir un camino de fe tras el
camino de la iniciación cristiana?

ASIA Y OCEANÍA

a. ¿Por qué y cómo ejercen atractivo
sobre los jóvenes las propuestas
religiosas de agregación ofrecidas
por realidades externas a la Iglesia?

b. ¿Cómo conjugar los valores de la
cultura local con la propuesta
cristiana, valorando también la
piedad popular?

c. ¿Cómo utilizáis en la pastoral los
lenguajes juveniles, sobre todo los
medios de comunicación, el deporte
y la música?



EUROPA

- ¿Cómo ayudáis a los jóvenes a mirar
hacia el futuro con confianza y
esperanza a partir de la riqueza de la
memoria cristiana de Europa?

- Los jóvenes a menudo se sienten
descartados y rechazados por el
sistema político, económico y social
en el que viven. ¿Cómo escucháis
este potencial de protesta para que se
transforme en propuesta y
colaboración?

- ¿En qué niveles la relación
intergeneracional todavía funciona?
¿cómo reactivarlo donde no
funciona?

3. Compartir las prácticas

1. Enumerad los principales tipos de
prácticas pastorales de
acompañamiento y discernimiento
vocacional presentes en vuestras
realidades.



2. Elegid tres prácticas que
consideráis más interesantes y
pertinentes para compartir con la
Iglesia universal, y presentadlas
según el siguiente esquema (máximo
una página por experiencia).

a) Descripción: Describid en pocas
líneas la experiencia. ¿Quiénes son
los protagonistas? ¿Cómo se
desarrolla la actividad? ¿Dónde? Etc.

b) Análisis: Evaluad, también en
forma narrativa, la experiencia, para
comprender mejor los elementos
significativos: ¿cuáles son los
objetivos? ¿Cuáles son las premisas
teóricas? ¿Cuáles son las intuiciones
más interesantes? ¿Cómo han
evolucionado? Etc.

c) Evaluación: ¿Cuáles son los
objetivos alcanzados y los no
alcanzados? ¿Los puntos fuertes y los
débiles? ¿Cuáles son las
consecuencias a nivel social, cultural
y eclesial? ¿Por qué y en qué la



experiencia es significativa /
formativa? Etc.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/documento-
preparatorio-del-xv-sinodo-de-los-

obispos-sobre-los-jovenes/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/documento-preparatorio-del-xv-sinodo-de-los-obispos-sobre-los-jovenes/
https://opusdei.org/es-co/article/documento-preparatorio-del-xv-sinodo-de-los-obispos-sobre-los-jovenes/
https://opusdei.org/es-co/article/documento-preparatorio-del-xv-sinodo-de-los-obispos-sobre-los-jovenes/
https://opusdei.org/es-co/article/documento-preparatorio-del-xv-sinodo-de-los-obispos-sobre-los-jovenes/

	Documento preparatorio del XV Sínodo de los Obispos sobre los jóvenes

