
opusdei.org

La necesidad del
examen de
conciencia cotidiano

Durante la catequesis pública,
el Papa Francisco trató de
explicar cómo se reconoce la
“consolación auténtica” o, en
otras palabras, cómo saber “si
buscamos el bien verdadero o
nos estamos engañando”.
Recomendó seguir el consejo de
San Ignacio de Loyola.

30/11/2022

Queridos hermanos y hermanas:



Prosiguiendo nuestra reflexión sobre
el discernimiento, y en particular
sobre la experiencia espiritual
llamada “consolación”, de la cual
hablamos el pasado miércoles, nos
preguntamos: ¿cómo reconocer la
verdadera consolación? Es una
pregunta muy importante para un
buen discernimiento, para no ser
engañados en la búsqueda de
nuestro verdadero bien.

Podemos encontrar algunos criterios
en un pasaje de los Ejercicios
espirituales de san Ignacio de Loyola.
«Debemos mucho advertir el
discurso de los pensamientos —dice
san Ignacio—; y si el principio, medio
y fin es todo bueno, inclinado a todo
bien, señal es de buen ángel; mas si
en el discurso de los pensamientos
que trae, acaba en alguna cosa mala
o distractiva, o menos buena que la
que el ánima antes tenía propuesta
de hacer, o la enflaquece o inquieta o
conturba a la ánima, quitándola su

https://opusdei.org/es-es/tag/catequesis-discernimiento/
https://opusdei.org/es-es/article/discernimiento-consolacion/
https://es.wikipedia.org/wiki/Ejercicios_espirituales#:~:text=de%20San%20Ignacio%20de%20Loyola,-G%C3%A9nero&text=Por%20este%20nombre%20se%20entiende,y%20hallar%20la%20voluntad%20divina.
https://es.wikipedia.org/wiki/Ejercicios_espirituales#:~:text=de%20San%20Ignacio%20de%20Loyola,-G%C3%A9nero&text=Por%20este%20nombre%20se%20entiende,y%20hallar%20la%20voluntad%20divina.


paz, tranquilidad y quietud que antes
tenía, clara señal es proceder de mal
espíritu, enemigo de nuestro
provecho y salud eterna» (n. 333). 

Porque es verdad: hay una verdadera
consolación, pero también hay
consolaciones que no son
verdaderas. Y por esto es necesario
entender bien el recorrido de la
consolación: ¿cómo va y dónde me
lleva? Si me lleva a algo que no va
bien, que no es bueno, la consolación
no es verdadera, es “falsa”, digamos
así.

Y estas son indicaciones valiosas, que
merecen un breve comentario. ¿Qué
significa que el principio está
orientado al bien, como dice san
Ignacio de una buena consolación?
Por ejemplo, tengo el pensamiento de
rezar, y noto que se acompaña del
afecto hacia el Señor y el prójimo,
invita a realizar gestos de



generosidad, de caridad: es un
principio bueno. 

Sin embargo, puede suceder que ese
pensamiento surja para evitar un
trabajo o un encargo que se me ha
encomendado: cada vez que debo
lavar los platos o limpiar la casa,
¡tengo un gran deseo de ponerme a
rezar! Esto sucede en los conventos.
Pero la oración no es una fuga de las
propias tareas, al contrario, es una
ayuda para realizar ese bien que
estamos llamados a realizar, aquí y
ahora. Esto respecto al principio.

Está también el medio: san Ignacio
decía que el principio, el medio y el
fin deben ser buenos. El principio es
esto: yo tengo ganas de rezar para no
lavar los platos: ve, lava los platos y
después ve a rezar. Después está el
medio, es decir, lo que viene después,
lo que sigue a ese pensamiento.
Quedándonos en el ejemplo
precedente, si empiezo a rezar y,



como hace el fariseo de la parábola
(cfr. Lc 18,9-14), tiendo a
complacerme de mí mismo y a
despreciar a los otros, quizá con
ánimo resentido y ácido, entonces
estos son signos de que el mal
espíritu ha usado ese pensamiento
como llave de acceso para entrar en
mi corazón y transmitirme sus
sentimientos. Si yo voy a rezar y me
viene a la mente eso del fariseo
famoso —“te doy gracias, Señor,
porque yo rezo, no soy como otra
gente que no te busca, no reza”—, esa
oración termina mal. Esa consolación
de rezar es para sentirse un pavo
real delante de Dios. Y este es el
medio que no va bien.

Y después está el fin: el principio, el
medio y el fin. El fin es un aspecto
que ya hemos encontrado, es decir:
¿dónde me lleva un pensamiento?
Por ejemplo, dónde me lleva el
pensamiento de rezar. Aquí puede
suceder que trabaje duro por una



obra hermosa y digna, pero esto me
empuja a no rezar más, porque estoy
muy ocupado por muchas cosas, me
encuentro cada vez más agresivo y
enfurecido, considero que todo
depende de mí, hasta perder la
confianza en Dios. Aquí
evidentemente está la acción del mal
espíritu. Yo me pongo a rezar,
después en la oración me siento
omnipotente, que todo debe estar en
mis manos porque yo soy el único, la
única que sabe llevar adelante las
cosas: evidentemente no está el buen
espíritu ahí. 

Es necesario examinar bien el
recorrido de nuestros sentimientos y
el recorrido de los buenos
sentimientos, de la consolación, en el
momento en el que yo quiero hacer
algo. Cómo es el principio, como es el
medio y cómo es el fin.

El estilo del enemigo —cuando
hablamos del enemigo, hablamos del



diablo, porque el demonio existe,
¡está!— su estilo, lo sabemos, es
presentarse de forma astuta,
disfrazada: parte de lo que está más
cerca de nuestro corazón y después
nos atrae a sí, poco a poco: el mal
entra a escondidas, sin que la
persona se dé cuenta. Y con el tiempo
la suavidad se convierte en dureza:
ese pensamiento se revela por cómo
es realmente.

De aquí la importancia de este
paciente, pero indispensable examen
del origen y de la verdad de los
propios pensamientos; es una
invitación a aprender de las
experiencias, de lo que nos sucede,
para no seguir repitiendo los mismos
errores. Cuanto más nos conocemos
a nosotros mismos, más nos damos
cuenta de dónde entra el mal
espíritu, sus “contraseñas”, sus
puertas de entrada a nuestro
corazón, que son los puntos en los
que somos más sensibles, para poner



atención para el futuro. Cada uno de
nosotros tiene puntos más sensibles,
puntos más débiles en su propia
personalidad: y por ahí entra el mal
espíritu y nos lleva por el camino que
no es justo, o nos quita del verdadero
camino justo. Voy a rezar pero me
quita de la oración.

Los ejemplos podrían multiplicarse
como se desee, reflexionando sobre
nuestros días. Por esto es tan
importante el examen de conciencia
cotidiano: antes de terminar el día,
pararse un poco. ¿Qué ha pasado? No
en los periódicos, no en la vida: ¿qué
ha pasado en mi corazón? ¿Mi
corazón ha estado atento? ¿Ha
crecido? ¿Ha sido un camino por el
que ha pasado todo, sin mi
conocimiento? ¿Qué ha pasado en mi
corazón? Y este examen es
importante, es la fatiga valiosa de
releer lo vivido bajo un punto de
vista particular. Darse cuenta de lo
que sucede es importante, es signo de

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/el%20examen%20de%20conciencia%20diccionario%20san%20josemaria20171226-113151.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/el%20examen%20de%20conciencia%20diccionario%20san%20josemaria20171226-113151.pdf


que la gracia de Dios está trabajando
en nosotros, ayudándonos a crecer
en libertad y conciencia. No estamos
solos: es el Espíritu Santo que está
con nosotros. Vemos cómo han ido
las cosas.

La auténtica consolación es una
especie de confirmación del hecho de
que estamos realizando lo que Dios
quiere de nosotros, que caminamos
en sus caminos, es decir, en los
caminos de la vida, de la alegría, de
la paz. El discernimiento, de hecho,
no se centra simplemente en el bien
o en el máximo bien posible, sino en
lo que es bueno para mí aquí y ahora:
sobre esto estoy llamado a crecer,
poniendo límites a otras propuestas,
atractivas pero irreales, para no ser
engañado en la búsqueda del
verdadero bien.

Hermanos y hermanas, es necesario
entender, ir adelante en la
comprensión de lo que sucede en mi



corazón. Y para esto hace falta el
examen de conciencia, para ver qué
ha sucedido hoy. “Hoy me he
enfadado, no he hecho eso…”: pero
¿por qué? Ir más allá del porqué es
buscar la raíz de estos errores. “Pero,
hoy he sido feliz, estaba molesto
porque tenía que ayudar a esa gente,
pero al final me he sentido pleno,
plena por esa ayuda”: y está el
Espíritu Santo. Aprender a leer en el
libro de nuestro corazón qué ha
sucedido durante la jornada.
Hacedlo, solo dos minutos, pero os
hará bien, os lo aseguro.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/
discernimiento-examen-conciencia/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/discernimiento-examen-conciencia/
https://opusdei.org/es-co/article/discernimiento-examen-conciencia/
https://opusdei.org/es-co/article/discernimiento-examen-conciencia/

	La necesidad del examen de conciencia cotidiano

