
opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(IX): Cruz y
resurrección en el
trabajo

"¿Quieres de verdad ser santo?
—Cumple el pequeño deber de
cada momento: haz lo que
debes y está en lo que haces".
Así resumía san Josemaría el
camino que se debe seguir para
santificar la tarea ordinaria.
Reproducimos un nuevo
artículo de la serie sobre el
trabajo.



09/11/2013

Con la luz recibida de Dios, San
Josemaría comprendió
profundamente el sentido del trabajo
en la vida del cristiano llamado por
Dios a identificarse con Cristo en
medio del mundo. Los años de Jesús
en Nazaret se le presentaban llenos
de significado al considerar que, en
sus manos, el trabajo, y un trabajo
profesional similar al que
desarrollan millones de hombres
en el mundo, se convierte en tarea
divina, en labor redentora, en
camino de salvación [1].

La conciencia de que el cristiano, por
el Bautismo, es hijo de Dios y
partícipe del sacerdocio de
Jesucristo, le llevaba a contemplar en
el trabajo de Jesús el modelo de
nuestra tarea profesional. Un modelo
vivo que se ha de plasmar en



nosotros, no simplemente un ejemplo
que se imita. Más que trabajar como
Cristo el cristiano está llamado a
trabajar en Cristo , unido vitalmente
a Él.

Por eso nos interesa contemplar con
mucha atención el quehacer del
Señor en Nazaret. No basta una
mirada superficial. Es preciso
considerar la unión de su tarea
diaria con la entrega de su vida en la
Cruz y con su Resurrección y
Ascensión al Cielo, porque sólo así
podremos descubrir que su trabajo
—y el nuestro, en la medida que
estemos unidos a Él— es redentor y
santificador.

EN NAZARET Y EN EL CALVARIO

El hombre ha sido creado para amar
a Dios, y el amor se manifiesta en el
cumplimiento de su Voluntad, con
obediencia de hijos. Pero ya desde el
inicio ha desobedecido, y por la
desobediencia ha entrado en el



mundo el dolor y la muerte. El Hijo
de Dios ha asumido nuestra
naturaleza para reparar por el
pecado, obedeciendo perfectamente
con su voluntad humana a la
Voluntad divina. Pues como por la
desobediencia de un solo hombre
todos fueron constituidos
pecadores, así también por la
obediencia de uno solo todos serán
constituidos justos [2].

El Sacrificio del Calvario es la
culminación de la obediencia de
Cristo al Padre: se hizo obediente
hasta la muerte, y muerte de cruz
[3] . Al aceptar libremente el dolor y
la muerte, que son lo más contrario
al deseo natural de la voluntad
humana, ha manifestado de modo
supremo que no ha venido para
hacer su voluntad sino la Voluntad
del que le ha enviado [4] . Pero la
entrega del Señor en su Pasión y
muerte de Cruz, no es un acto aislado
de obediencia por Amor. Es la



expresión suprema de una
obediencia plena y absoluta que ha
estado presente a lo largo de toda su
vida, con manifestaciones diversas
en cada momento: ¡He aquí que
vengo para hacer, oh Dios, tu
Voluntad! [5]

A los doce años, cuando María y José
le encuentran entre los doctores en el
Templo después de tres días de
búsqueda, Jesús les responde: ¿No
sabíais que es necesario que yo
esté en las cosas de mi Padre? [6] .
El Evangelio no vuelve a decir nada
más de su vida oculta, salvo que
obedecía a José y a María — les
estaba sujeto [7] —, y que trabajaba:
era el carpintero [8].

Sin embargo, las palabras de Jesús en
el Templo iluminan los años en
Nazaret. Indican que, cuando
obedecía a sus padres y cuando
trabajaba, estaba en las cosas de su
Padre , cumplía la Voluntad divina. Y



así como al quedarse en el Templo no
rehusó sufrir durante tres días — 
tres , como en el triduo pascual—,
porque conocía el sufrimiento de sus
padres, que le buscaban afligidos;
tampoco rehusó las dificultades que
conlleva el cumplimiento del deber
en el trabajo y en toda la vida
ordinaria.

No era la de Nazaret una obediencia
menor, sino la misma disposición
interior que le llevó a dar la vida en
el Calvario. Una obediencia con todas
las energías humanas, una
identificación plena con la Voluntad
divina en cada momento. En el
Calvario se manifestó derramando
toda su Sangre; en Nazaret,
entregándola día a día, gota a gota,
en su trabajo de artesano que
construye instrumentos para el
cultivo de los campos y útiles para las
casas.



Era el faber, filius Mariae (Mc 6, 3),
el carpintero, hijo de María. Y era
Dios, y estaba realizando la
redención del género humano, y
estaba atrayendo a sí todas las
cosas ( Jn 12, 32) [9] . El valor
redentor de la vida de Jesús en
Nazaret no se puede entender si se
separa de la Cruz, si no se
comprende que en su trabajo diario
cumple perfectamente la Voluntad
del Padre, por Amor, con la
disposición de consumar su
obediencia en el Calvario [10].

Por eso mismo, cuando llega el
momento supremo del Sacrificio del
Calvario, el Señor ofrece toda su
vida, también el trabajo de Nazaret.
La Cruz es la última piedra de su
obediencia, como la clave de un arco
en una catedral: aquella piedra que
no sólo se sostiene en las otras sino
que con su peso mantiene la cohesión
de las demás. Así también el
cumplimiento de la Voluntad divina



en la vida ordinaria de Jesús posee
toda la fuerza de la obediencia de la
Cruz; y, a la vez, culmina en ésta, la
sostiene, y por medio de ella se eleva
al Padre en Sacrificio redentor por
todos los hombres.

CUMPLIMIENTO DEL DEBER

Si alguno quiere venir en pos de mí,
niéguese a sí mismo, tome su cruz
cada día, y sígame [11] . Seguir a
Cristo en el trabajo diario es cumplir
ahí la Voluntad divina con la misma
obediencia de Cristo: usque ad
mortem , hasta la muerte [12] . Esto
no significa sólo que el cristiano debe
estar dispuesto a morir antes que
pecar. Es mucho más. En cada
momento ha de procurar morir a la
propia voluntad , entregando lo que
hay de propio en su querer, para
hacer propia la Voluntad de Dios.

Jesús tiene como suyo propio en la
voluntad humana, las inclinaciones
buenas y rectas de nuestra



naturaleza, y eso lo ofrece al Padre
en el Huerto de los Olivos, cuando
reza: no se haga mi voluntad, sino
la tuya [13] . En nosotros, la voluntad
propia es también el egoísmo, el
amor desordenado a uno mismo. El
Señor no lo llevaba dentro de sí, pero
lo cargó sobre sí en la Cruz para
redimirnos. Ahora, con su gracia,
podemos ofrecer a Dios la lucha por
amor contra el egoísmo. Para
identificarse con la Voluntad divina,
cada uno tiene que llegar a decir,
como San Pablo: estoy crucificado
con Cristo [14].

Hay que darse del todo, hay que
negarse del todo: es preciso que el
sacrificio sea holocausto [15] . No
se trata de prescindir de ideales y
proyectos nobles, sino de ordenarlos
siempre al cumplimiento de la
Voluntad de Dios. Él quiere que
hagamos rendir los talentos que nos
ha concedido. La obediencia y el
sacrificio de la propia voluntad en el



trabajo consiste en emplearlos para
su gloria y en servicio a los demás,
no por vanagloria e interés propio.

¿Y cómo quiere Dios que usemos los
talentos?, ¿qué hemos de hacer para
cumplir su Voluntad en nuestro
trabajo? Esta pregunta se puede
responder brevemente, si se entiende
bien todo lo que está implicado en la
respuesta: Dios quiere que
cumplamos nuestro deber. ¿Quieres
de verdad ser santo? —Cumple el
pequeño deber de cada momento:
haz lo que debes y está en lo que
haces [16].

En los deberes de la vida ordinaria se
manifiesta la Voluntad de Dios. Por
su naturaleza, el cumplimiento del
deber exige someter la propia
voluntad a lo que hay que hacer, y
esto es constitutivo de la obediencia
de un hijo de Dios. Es no tomar como
norma suprema de conducta el
propio gusto, o las inclinaciones, o lo



que apetece, sino lo que Dios quiere:
que cumplamos esos deberes
nuestros.

¿Cuáles? El mismo trabajo es un
deber señalado por Dios desde el
principio, y por eso debemos
empezar luchando contra la pereza.
Después, este deber general se
concreta para cada uno en la
profesión que realiza —de acuerdo
con su vocación profesional que
forma parte de su vocación divina— 
[17] , con unos deberes específicos.
Entre ellos, los deberes generales de
moral profesional, fundamentales en
la vida cristiana, y otros que derivan
de las circunstancias de cada uno.

El cumplimiento de estos deberes es
Voluntad de Dios, porque Él ha
creado al hombre para que con su
trabajo perfeccione la creación [18] ,
y esto comporta, en el caso de los
fieles corrientes, realizar las
actividades temporales con



perfección, de acuerdo con sus leyes
propias, y para el bien de las
personas, de la familia y de la
sociedad: bien que se descubre con la
razón y, de modo más seguro y pleno,
con la razón iluminada por la fe viva,
la fe que obra por la caridad [19] .
Conducirse así, realizando la
Voluntad de Dios, es tener buena
voluntad . En ocasiones puede pedir
heroísmo, y ciertamente lo requiere
hacerlo con constancia, en las cosas
pequeñas de cada día. Un heroísmo
que Dios sella con la paz y la alegría
del corazón: paz en la tierra a los
hombres de buena voluntad [20] ; 
los mandamientos del Señor
alegran el corazón [21].

El ideal cristiano de cumplimiento
del deber no es la persona 
cumplidora que desempeña
estrictamente sus obligaciones de
justicia. Un hijo de Dios tiene un
concepto mucho más amplio y
profundo del deber. Considera que el



mismo amor es el primer deber, el
primer mandamiento de la Voluntad
divina. Por eso trata de cumplir por
amor y con amor los deberes
profesionales de justicia; más aún, se
excede en esos deberes, sin
considerar, no obstante, que está
exagerando en el deber, porque
Jesucristo ha entregado su vida por
nosotros. Por ser este amor —la
caridad de los hijos de Dios— la
esencia de la santidad, se comprende
que San Josemaría enseñe que ser
santos se resume en cumplir el deber
de cada momento.

EL VALOR DEL ESFUERZO Y DE LA
FATIGA 

El trabajo en sí mismo no es una
pena, ni una maldición o un
castigo: quienes hablan así no han
leído bien la Escritura Santa [22] .
Dios creó al hombre para que labrase
y cuidase la tierra [23] , y sólo
después del pecado le dijo: con el



sudor de tu frente comerás el pan 
[24] . La pena del pecado es la fatiga
que acompaña al trabajo, no el
trabajo en sí mismo, y la Sabiduría
divina la ha convertido en
instrumento de redención. Asumirla
es para nosotros parte integrante de
la obediencia a la Voluntad de Dios.
Obediencia redentora, en el
cumplimiento diario del deber. Con
mentalidad plenamente laical,
ejercitáis ese espíritu sacerdotal,
al ofrecer a Dios el trabajo, el
descanso, la alegría y las
contrariedades de la jornada, el
holocausto de vuestros cuerpos
rendidos por el esfuerzo del
servicio constante. Todo eso es
hostia viva, santa , grata a Dios:
ése es vuestro culto racional ( Rm
12, 1) [25].

Un cristiano no rehuye el sacrificio
en el trabajo, no se irrita ante el
esfuerzo, no deja de cumplir su
deber por desgana o para no



cansarse. En las dificultades ve la
Cruz de Cristo que da sentido
redentor a su tarea, la Cruz que está
pidiendo unas espaldas que
carguen con ella [26] . Por eso el
Fundador del Opus Dei da un consejo
de comprobada eficacia: Antes de
empezar a trabajar, pon sobre tu
mesa o junto a los útiles de tu
labor, un crucifijo. De cuando en
cuando, échale una mirada...
Cuando llegue la fatiga, los ojos se
te irán hacia Jesús, y hallarás
nueva fuerza para proseguir en tu
empeño [27].

Tampoco se abate un hijo de Dios por
los fracasos, ni deposita toda su
esperanza y complacencia en los
éxitos humanos. El valor redentor de
su trabajo no depende de las
victorias terrenas sino del
cumplimiento amoroso de la
Voluntad de Dios. No olvida que en
Nazaret Jesús cumple la Voluntad
divina trabajando activamente, pero



que en la Cruz consuma su
obediencia padeciendo. El culmen
del no se haga mi voluntad sino la
tuya [28] , no consiste en realizar tal
o cual proyecto humano, sino en
padecer hasta la muerte, con un
abandono absoluto en su Padre Dios 
[29] . Por eso hemos de comprender
que más que con lo que hacemos —
con nuestros trabajos e iniciativas—
podemos corredimir con Cristo con
lo que padecemos, cuando Dios
permite que en nuestra vida se haga
más patente el yugo suave y la
carga ligera de la Cruz [30].

San Josemaría enseña esta lección de
santidad con palabras que traslucen
su propia experiencia. No olvidéis
que estar con Jesús es,
seguramente, toparse con su Cruz.
Cuando nos abandonamos en las
manos de Dios, es frecuente que El
permita que saboreemos el dolor,
la soledad, las contradicciones,
las calumnias, las difamaciones,



las burlas, por dentro y por fuera:
porque quiere conformarnos a su
imagen y semejanza, y tolera
también que nos llamen locos y
que nos tomen por necios. Es la
hora de amar la mortificación
pasiva (...). Y en esos tiempos de
purgación pasiva, penosos,
fuertes, de lágrimas dulces y
amargas que procuramos
esconder, necesitaremos meternos
dentro de cada una de aquellas
Santísimas Heridas: para
purificarnos, para gozarnos con
esa Sangre redentora, para
fortalecernos. Acudiremos como
las palomas que, al decir de la
Escritura (cfr. Ct 2, 14), se cobijan
en los agujeros de las rocas a la
hora de la tempestad. Nos
ocultamos en ese refugio, para
hallar la intimidad de Cristo: y
veremos que su modo de
conversar es apacible y su rostro
hermos o (cfr. Ct 2, 14) [31].



LA LUZ DE LA RESURRECCIÓN

Después de escribir en la Epístola a
los Filipenses que Jesucristo se hizo 
obediente hasta la muerte, y
muerte de cruz [32] , San Pablo
prosigue: Y por eso Dios lo exaltó
[33] . La exaltación del Señor, su
Resurrección y Ascensión al Cielo 
donde está sentado a la diestra de
Dios [34] , son inseparables de su
obediencia en la Cruz, y arrojan,
junto con ésta, una intensa luz sobre
el trabajo de Jesús en Nazaret y sobre
nuestro quehacer diario.

Vida humana y divina es la de Jesús
en Nazaret, y no sólo humana: vida
del Hijo de Dios hecho hombre.
Aunque sólo después de la
Resurrección será vida inmortal y
gloriosa, ya en la Transfiguración
manifestará por un momento una
gloria oculta durante años en el taller
de José. Aquél a quien vemos
trabajar como carpintero,



cumpliendo su deber con sudor y con
fatiga, es el Hijo de Dios hecho
hombre, lleno de gracia y de verdad
[35] , que vive en su Humanidad
Santísima una vida nueva,
sobrenatural: la vida según el
Espíritu Santo. Aquél a quien vemos
someterse a las exigencias del trabajo
y obedecer a quienes tienen
autoridad, en la familia y en la
sociedad, para obedecer así a la
Voluntad divina, es el que vemos
ascender a los Cielos con poder y
majestad, como Rey y Señor del
Universo. Su Resurrección y su
Ascensión a los Cielos nos permiten
contemplar que el trabajo, la
obediencia y las fatigas de Nazaret,
son un sacrificio costoso pero nunca
oscuro o triste, sino luminoso y
triunfante, como una nueva
creación.

Así como Cristo fue resucitado de
entre los muertos por la gloria del
Padre, así también nosotros



caminemos en una vida nueva
[36] . También nosotros podemos
vivir en medio de la calle 
endiosados, pendientes de Jesús
todo el día [37] , porque Dios, 
aunque estábamos muertos por
nuestros pecados, nos dio vida en
Cristo —por gracia habéis sido
salvados—, y con él nos resucitó y
nos hizo sentar en los cielos por
Cristo Jesús [38] . Dios exaltó la
Humanidad Santísima de Jesucristo
por su obediencia, para que nosotros
vivamos esa vida nueva, guiada por
el Amor de Dios, muriendo al amor
propio desordenado. Así pues, si
habéis resucitado con Cristo,
buscad las cosas de arriba, donde
Cristo está sentado a la derecha de
Dios; sentid las cosas de arriba, no
las de la tierra. Pues habéis
muerto, y vuestra vida está
escondida con Cristo en Dios [39].

Si en el trabajo cumplimos por amor
y con amor la Voluntad divina, cueste



lo que cueste, Dios nos exalta junto
con Cristo. No sólo al final de los
tiempos. Ya ahora nos concede una
prenda de la gloria por el don del
Espíritu Santo [40] . Gracias al
Paráclito nuestro trabajo se convierte
en algo santo, nosotros mismos
somos santificados y el mundo
comienza a ser renovado. «En el
trabajo, merced a la luz que penetra
dentro de nosotros por la
Resurrección de Cristo, encontramos
siempre un tenue resplandor de la
vida nueva, del nuevo bien, casi como
un anuncio de los nuevos cielos y la
tierra nueva (2 Pe 3, 13; Ap 21, 1), los
cuales, precisamente mediante la
fatiga del trabajo son participados
por el hombre y por el mundo (...). Se
descubre, en esta cruz y fatiga, un
bien nuevo que comienza con el
mismo trabajo» [41].

Junto con la obediencia de la Cruz y
la alegría de la Resurrección —la
nueva vida sobrenatural—, en el



cumplimiento amoroso de la
Voluntad de Dios en el trabajo, ha de
estar presente el señorío de la
Ascensión. Hemos recibido el mundo
por herencia, para plasmar en todas
las realidades temporales el querer
de Dios. Todas las cosas son
vuestras, vosotros sois de Cristo, y
Cristo de Dios [42].

Esta es la fibra del amor redentor de
un hijo de Dios, el tono inconfundible
de su trabajo. Ocúpate de tus
deberes profesionales por Amor:
lleva a cabo todo por Amor,
insisto, y comprobarás —
precisamente porque amas,
aunque saborees la amargura de
la incomprensión, de la injusticia,
del desagradecimiento y aun del
mismo fracaso humano— las
maravillas que produce tu
trabajo. ¡Frutos sabrosos,
semillas de eternidad! [43]



EN UNIÓN CON EL SACRIFICIO DE
LA MISA

El Sacrificio de la Cruz, la
Resurrección y Ascensión del Señor a
los Cielos, constituyen la unidad del
misterio pascual , paso de la vida
temporal a la eterna. Su trabajo en
Nazaret es redentor y santificador
por la unidad con este misterio
pascual.

Esta realidad se refleja en la vida de
los hijos de Dios gracias a la Santa
Misa que «no sólo hace presente el
misterio de la pasión y muerte del
Salvador, sino también el misterio de
la resurrección» [44] . «Este sacrificio
es tan decisivo para la salvación del
género humano, que Jesucristo lo ha
realizado y ha vuelto al Padre sólo 
después de habernos dejado el medio
para participar de él , como si
hubiéramos estado presentes» [45].

Gracias a la Misa, podemos hacer que
nuestro trabajo esté empapado por la



obediencia hasta la muerte, por la
nueva vida de la Resurrección, y por
el dominio que tenemos sobre todas
las cosas por su Ascensión como
Señor de Cielos y tierra. No sólo
ofrecemos nuestro trabajo en la
Misa, sino que podemos hacer de
nuestro trabajo una misa. Todas las
obras de los hombres se hacen
como en un altar, y cada uno de
vosotros, en esa unión de almas
contemplativas que es vuestra
jornada, dice de algún modo su
misa, que dura veinticuatro horas,
en espera de la misa siguiente, que
durará otras veinticuatro horas, y
así hasta el fin de nuestra vida
[46] . Así somos en nuestro trabajo 
otros Cristos, el mismo Cristo [47].

Javier López

[1] San Josemaría, Conversaciones , n.
55.

[2] Rm 5, 19.



[3] Flp 2, 8.

[4] Cfr. Jn 6, 38; Lc 22, 42.

[5] Hb 10, 7; Sal 40 8-9.

[6] Lc 2, 49.

[7] Lc 2, 51.

[8] Mc 6, 3. Cfr. Mt 13, 55.

[9] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 14.

[10] Cfr. Mc 10, 33-34; Lc 12, 49-50.

[11] Lc 9, 23.

[12] Flp 2, 8.

[13] Lc 22, 42.

[14] Gal 2, 19.

[15] Camino , n. 186.

[16] Ibid . n. 815.



[17] San Josemaría, Conversaciones .
n. 60.

[18] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica , n. 302.

[19] Gal 5, 6.

[20] Lc 2, 14.

[21] Sal 19 (18), 9.

[22] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 47.

[23] Cfr. Gn 2, 15.

[24] Cfr. Gn 3, 19.

[25] San Josemaría, Carta 6-V-1945 ,
n. 27, cit. en Ernst Burkhart y Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría , vol. III,
Rialp, Madrid 2013, p. 109.

[26] Camino , n. 277.



[27] San Josemaría, Vía Crucis , XI
estación, punto 5.

[28] Lc 22, 42.

[29] Cfr. Lc 23, 46; Mt 27, 46.

[30] Mt 11, 30.

[31] San Josemaría, Amigos de Dios ,
nn. 301-302.

[32] Flp 2, 8.

[33] Ibid . 2, 9.

[34] 1 Pe 3, 22. Cfr. Mt 26, 64; Hb 1, 13;
10, 12.

[35] Jn 1, 14.

[36] Rm 6, 4.

[37] Cfr. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 8.

[38] Ef 2, 5-6.

[39] Col 3, 1-3.



[40] Cfr. 2 Cor 1, 22; 5, 5; Ef 1, 14.

[41] Juan Pablo II, Litt. Enc. Laborem
exercens , 14-IX-1981, n. 27.

[42] 1 Cor 3, 22-23.

[43] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 68.

[44] Juan Pablo II, Litt. Enc. Ecclesia
de Eucharistia , 17-IV-2003, n. 14.

[45] Ibid. n. 11.

[46] San Josemaría, Notas de una
meditación , 19-III-1968, cit. en Mons.
Javier Echevarría, Carta Pastoral 1-
XI-2009.

[47] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 106.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/art.php?p=35952
https://opusdei.org/art.php?p=35952
https://opusdei.org/es-co/article/cruz-y-resurreccion-en-el-trabajo/


opusdei.org/es-co/article/cruz-y-
resurreccion-en-el-trabajo/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/cruz-y-resurreccion-en-el-trabajo/
https://opusdei.org/es-co/article/cruz-y-resurreccion-en-el-trabajo/

	Trabajar bien, trabajar por amor (IX): Cruz y resurrección en el trabajo

