
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (II): De
labios de Jesús

En este segundo editorial de la
serie se considera la iniciativa
de Dios en la oración, que acude
al encuentro del hombre y
educa su corazón para que
pueda entrar en relación con Él
y descubra su condición de hijo
amado de Dios.

01/01/2020

Los primeros discípulos de Jesús
vivían permanentemente fascinados



y sorprendidos por su Maestro:
enseñaba con autoridad, los
demonios se le sometían, afirmaba
que tenía potestad para perdonar los
pecados, hacía milagros para que no
dudaran… Un hombre tan
sorprendente debía encerrar algún
misterio. Uno de aquellos días, al
alba, cuando están por comenzar
otra agotadora jornada, los discípulos
no encuentran a Jesús. Salen de casa
preocupados y recorren la pequeña
ciudad de Cafarnaún. Jesús no
aparece. Finalmente, en una ladera
que mira al lago, le descubren...
¡orando! (cfr. Mc 1,35).

El evangelista nos induce a pensar
que no lo entendieron en un primer
momento, pero enseguida pudieron
comprobar que el episodio de
Cafarnaún no era un hecho aislado.
La oración formaba parte de la vida
del Maestro tanto como la
predicación, la atención a las
necesidades de la gente o el



descanso. Pero, mientras todas esas
actividades les resultaban
comprensibles e incluso admirables,
aquellos tiempos de silencio les
fascinaban, aunque no los entendían
del todo. Solo tras un tiempo junto al
Maestro se atrevieron a pedirle:
«Señor, enséñanos a orar, como Juan
enseñó a sus discípulos» (Lc 11,1).

Non multa…

Conocemos la respuesta de Jesús a
esa petición: la oración del
Padrenuestro. Y alguno podría
pensar que los discípulos debieron
quedar decepcionados: ¿tan solo esas
pocas palabras? ¿Eso es lo que hacía
el Maestro durante largas horas?
¿Repetía siempre lo mismo?
Podemos incluso imaginar que la
respuesta de Jesús les debió saber a
poco; hubieran deseado que Jesús
siguiera enseñándoles. En ese
sentido, el evangelio de san Mateo —
a diferencia del de san Lucas— nos



puede iluminar algo más, ya que
sitúa la enseñanza del Padrenuestro
en el contexto del Sermón de la
Montaña: allí Cristo había señalado
las condiciones principales de la
oración, del trato verdadero con
Dios. ¿Cuáles son esas condiciones?

La primera es la rectitud de intención:
se trata de dirigirse a Dios por Dios,
no por otros motivos; desde luego, no
hacerlo simplemente para que nos
vean, ni para aparentar una bondad
de la que carecemos (cfr. Mt 6,5).
Dirigirnos a Dios porque él es un ser
personal, que no debe ser
instrumentalizado. Nos ha dado todo
lo que poseemos, existimos por su
amor, nos ha hecho hijos suyos,
cuida tiernamente de nosotros y ha
entregado su propia vida para
salvarnos. Él no merece nuestra
atención solo, ni principalmente,
porque puede conseguirnos cosas. La
merece… ¡porque es él! San Juan
Pablo II, cuando era aún obispo de



Cracovia, lo recordaba a los jóvenes:
«¿Por qué oran todas las personas
(cristianos, musulmanes, budistas,
paganos)? ¿Por qué oran? ¿Por qué
oran incluso los que creen no orar?
La respuesta es muy sencilla. Oro
porque hay Dios. Sé que hay Dios.
Por eso oro»[1].

La segunda es la confianza: nos
dirigimos a quien es Padre, Abbá.
Dios no es un ser lejano, ni mucho
menos un enemigo del hombre, al
que habría que tener contento,
aplacando su ira o sus exigencias
constantemente. Él es el padre que se
preocupa por sus hijos, que sabe lo
que necesitan, que les da lo que más
les conviene (cfr. Mt 6,8), que «tiene
sus delicias con ellos» (cfr. Prov 8,31).

Se entiende así mejor la tercera de
las condiciones de la oración, que es
la que introduce la revelación del
Padrenuestro: no usar demasiadas
palabras (cfr. Mt 6,7). De esa manera



podremos experimentar lo que nos
recordaba el papa Francisco: «¡Qué
dulce es estar frente a un crucifijo, o
de rodillas delante del Santísimo, y
simplemente ser ante sus ojos!»[2].
Demasiadas palabras pueden
aturdirnos y desviar nuestra
atención. Así, en vez de mirar a Dios
y descansar en su amor, existe el
peligro de acabar prisioneros de
nuestras necesidades urgentes, de
nuestras angustias o de nuestros
proyectos. Es decir, podemos
terminar encerrados, sin que la
oración nos abra verdaderamente a
Dios y a su amor transformador.

Hay un adagio latino, non multa, sed
multum[3], que san Josemaría usaba
para referirse al modo de estudiar ya
que recuerda la importancia de no
dispersarse en muchas cosas —non
multa—, sino de profundizar en lo
esencial —sed multum—. Se trata de
un consejo que sirve también para
entender la enseñanza de Jesús sobre



la oración. El Padrenuestro, en su
brevedad, no es una lección 
decepcionante, sino auténtica
revelación del modo en que resulta
posible la conexión verdadera con
Dios.

…sed multum

«A la tarde te examinarán en el
amor; aprende a amar como Dios
quiere ser amado y muda tu
condición»[4]. Estas palabras de san
Juan de la Cruz nos recuerdan que
amar significa acompasarse con el
otro, adivinar sus gustos y gozar en
satisfacerlos, aprender —a veces con
cierto sufrimiento— que no basta
nuestra buena intención, sino que
hay que aprender a acertar.

Y para amar a Dios, ¿cómo
conseguiremos acertar? ¿Cómo
sabremos sus gustos? El libro de Job
pone de manifiesto aquella dificultad
cuando, al final, humildemente dice:
«Yo te preguntaré y tú me



instruirás» (Jb 42,4). Se trata de la
misma petición que siglos después
dirigieron los discípulos a Jesús:
«Enséñanos a orar». Aprender a
rezar no es, pues, primariamente
cuestión de técnica o de método. Ante
todo, es apertura a un Dios que nos
ha manifestado su verdadero rostro
y que ha abierto para nosotros la
intimidad de su corazón. Solo
conociendo lo que anida en el
corazón de Dios podremos orar
verdaderamente, podremos amarle
como él quiere ser amado. Y, a la luz
de ese conocimiento, mudar la
condición de nuestra oración,
aprender a rezar de la mejor manera

El Padrenuestro es, pues, la gran
instrucción de Jesús para que
podamos sintonizar con el corazón
del Padre. Por eso se ha hablado del
carácter performativo de esta
oración: son palabras que realizan en
nosotros aquello que significan, son
palabras que nos cambian. No son



meramente frases para repetir: son
palabras para educar nuestro
corazón, para enseñarle a latir con
los latidos de amor que agradarán a
nuestro Padre del cielo.

Decir Padre y nuestro me sitúa
existencialmente en la relación que
configura mi vida. Repetir hágase tu
voluntad me enseña a amar los
planes de Dios y recitar perdona
nuestras ofensas como también
perdonamos a los que nos ofenden me
ayuda a tener un corazón más
misericordioso con los demás. «Las
palabras nos instruyen y nos
permiten entender lo que debemos
desear y pedir nosotros. Y no como si
con ellas fuésemos a convencer
nosotros al Señor para obtener lo que
pedimos»[5]. Recitando esta oración
aprendemos a dirigirnos a Dios
poniendo el acento en lo que es
verdaderamente importante.



Meditar las distintas peticiones del
Padrenuestro, quizás con la ayuda de
algunos de los grandes comentarios
antiguos —el de san Cipriano o el de
santo Tomás[6]— o de otros más
recientes como el del Catecismo de la
Iglesia Católica, puede ser un buen
modo de comenzar a renovar
nuestra vida de oración y, así, vivir
con mayor intensidad la historia de
amor que tiene que ser nuestra vida.

Con palabras inspiradas

Los discípulos, testigos de la oración
de Jesús, vieron también que él se
dirigía a su Padre en muchas
ocasiones con las palabras de los
salmos. Así lo habría aprendido de su
madre y de san José. Los salmos
alimentaron su oración hasta en el
momento supremo de su sacrificio en
la cruz: «Elí, Elí, ¿lamma
sabachtani?» reza el primer versículo
del salmo 22 en arameo, tal y como lo
pronunció Jesús en el momento en



que se consumaba nuestra
redención. San Mateo también
recoge que en la Última Cena,
«cantados los himnos, salieron hacia
el monte de los Olivos» (Mt 26,30).
¿Qué himnos son esos con los que el
mismo Cristo rezaba?

Durante la comida de Pascua, los
judíos tomaban cuatro copas de vino,
que representaban las cuatro
promesas de bendición de Dios para
su pueblo cuando fueron liberados
de Egipto: «Os sacaré», «os libraré»,
«os redimiré» y «os tomaré» (Éx
6,6-7). Se bebían en cuatro distintos
momentos durante la cena. Al mismo
tiempo, se cantaban los himnos del 
Hallel, llamados así porque
comenzaban con la palabra
«hallel» («aleluya»)[7]. Seguramente
Jesús recitó todos lleno de
agradecimiento y alabando a Dios, su
Padre, como un verdadero israelita,
consciente del carácter inspirado de
estas oraciones, en las que se



condensan tanto la historia de amor
de Dios por su pueblo, como las
actitudes propias del corazón del
hombre ante un Dios siempre más
admirable: la alabanza, la adoración,
la súplica, la petición de perdón…

No resulta extraño, pues, que los
primeros cristianos siguieran este
modo de rezar de Jesús, apoyados
también en el consejo de san Pablo:
«Llenaos del Espíritu, hablando entre
vosotros con salmos, himnos y
cánticos espirituales, cantando y
alabando al Señor en vuestros
corazones, dando gracias siempre
por todas las cosas a Dios Padre, en el
nombre de nuestro Señor
Jesucristo» (Ef 5,19-20). Al igual que
las del Padrenuestro, las palabras de
los salmos educaban sus corazones,
abriéndolos a una relación auténtica
con Dios. Descubrían, con asombro y
agradecimiento, cómo aquellos
versos habían prefigurado siempre la
vida de Cristo. Y, sobre todo,



comprendían que su corazón de
hombre verdadero era el que mejor
había sabido hacer suyas las
alabanzas, peticiones y súplicas que
en ellos se contienen. Desde
entonces, «rezándolos en referencia
a Cristo y viendo su cumplimiento en
Él, los salmos son elemento esencial
y permanente de la oración de su
Iglesia. Se adaptan a los hombres de
toda condición y de todo tiempo»[8].
También nosotros encontraremos en
ellos «alimento sólido» (cfr. Hb 5,14)
para nuestra oración.

Y no solo los salmos. A estos se
unieron enseguida distintas
composiciones —«himnos y cánticos
espirituales»— para alabar al Dios
tres veces santo, que se les había
revelado como comunión de
personas, Padre, Hijo y Espíritu.
Comenzó así la elaboración de las
oraciones que se utilizarían en la
liturgia o que alimentarían la piedad
fuera de ella; el propósito era el de



ayudarnos a dirigirnos a Dios con
palabras adecuadas, que expresaran
nuestra fe en él. Esas oraciones, fruto
del amor de la Iglesia por su Señor,
constituyen también un tesoro en el
que podemos educar nuestro
corazón. Por eso, escribía san
Josemaría: «Tu oración debe ser
litúrgica. —Ojalá te aficiones a
recitar los salmos, y las oraciones del
misal, en lugar de oraciones privadas
o particulares»[9].

Bajo el soplo del Espíritu Santo

Todos hemos aprendido estudiando
textos escritos. Por eso podemos
entender que las palabras del
Padrenuestro, de los salmos o de
otras oraciones de la Iglesia son las
que nos han educado en nuestro
trato con Dios, aunque hasta ahora
no lo hubiéramos pensado así. Sin
embargo, la palabra de Dios tiene
una característica propia: está viva y,
por eso, puede aportar novedades



insospechadas. La carta a los
Hebreos nos recuerda que «la
palabra de Dios es viva y eficaz, y
más cortante que una espada de
doble filo: entra hasta la división del
alma y del espíritu, de las
articulaciones y de la médula, y
descubre los sentimientos y
pensamientos del corazón» (Hb 4,12).

Por eso, las mismas palabras,
consideradas una y otra vez, no
suenan siempre de la misma manera.
Algunas veces se abren horizontes
nuevos ante nuestros ojos, sin que
sepamos explicar muy bien por qué:
es la acción del Espíritu Santo que
habla a nuestro interior. Lo
explicaba, con precisión, san Agustín:
«El sonido de nuestras palabras
golpea vuestros oídos, pero el
maestro está dentro (…). ¿Queréis
una prueba, hermanos? ¿Acaso no
habéis oído todos este sermón?
¡Cuántos no van a salir de aquí sin
haber aprendido nada! En lo que de



mí depende, he hablado a todos, pero
aquellos a quienes no habla
interiormente la Unción, a los que no
enseña interiormente el Espíritu
Santo, regresan con la misma
ignorancia»[10].

Se percibe así la estrecha relación
entre el Espíritu Santo, la palabra
inspirada y nuestra vida de oración.
Con razón la Iglesia lo invoca como el
«Maestro interior», que educa
nuestro corazón con las palabras que
el mismo Jesús nos enseñó,
haciéndonos descubrir en ellas
horizontes siempre nuevos, para
conocer mejor a Dios y así amarle
cada día más.

* * *

«María guardaba todas estas cosas
ponderándolas en su corazón» (Lc
2,19). La oración de nuestra Madre se
nutría de su propia vida y de la
meditación asidua de la Palabra de
Dios; allí encontraba luz para ver con



más profundidad las cosas que la
rodeaban. En su cántico de alabanza
—el Magnificat— percibimos hasta
qué punto la Sagrada Escritura era el
alimento constante de su oración. El 
Magnificat está entretejido de
referencias a los salmos y a otras
palabras de la Sagrada Escritura
como el «cántico de Ana» (1Sam
2,1-11) o la visión de Isaías (Is
29,19-20), entre otros[11]. Con ese
alimento preparaba el Espíritu Santo
su sí incondicional a la embajada del
ángel. A ella nos encomendamos
para que también nosotros dejemos
que la palabra divina eduque
nuestro corazón y nos haga capaces
de responder fiat! —¡hágase! ¡quiero!
— a tantos planes que Dios tiene para
nuestra vida.

Nicolás Álvarez de las Asturias



[1] K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jóvenes, BAC, Madrid 1982, p.
89.

[2] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
264.

[3] Cfr. Camino, n. 333.

[4] San Juan de la Cruz, Dichos de
amor y luz, 59.

[5] San Agustín, Carta 130.

[6] Cfr. San Cipriano, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro, a Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991; Santo
Tomás de Aquino, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaría, decálogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, pp. 98-128.

[7]El Hallel se compone del pequeño
Hallel, integrado por los salmos 113
(112) a 118 (117), y del gran Hallel,
que es el salmo 136 (135), en el que se



repite, en cada versículo, «porque es
eterna su misericordia». Este último
es el salmo con el que se concluye la
cena pascual.

[8] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2597.

[9] Camino, n. 86.

[10] San Agustín, Tercera homilía
sobre la I Carta de San Juan, 13.

[11] Además de los ya citados,
también hay referencias a Habacuc
3,18; Job 12,19-20; 5,11-12 y Salmos
113,7; 136,17-23; 34,2-3; 111,9; 103,1;
89,11; 107,9; 34,10; 98,3; 22,9.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/conocerle-y-
conocerte-i-de-labios-de-jesus/

(30/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/conocerle-y-conocerte-i-de-labios-de-jesus/
https://opusdei.org/es-co/article/conocerle-y-conocerte-i-de-labios-de-jesus/
https://opusdei.org/es-co/article/conocerle-y-conocerte-i-de-labios-de-jesus/

	Conocerle y conocerte (II): De labios de Jesús

