
opusdei.org

Como en una
película: La felicidad
que nada puede
quitar

Dios no solo quiere que
tengamos un final feliz, si no
que además quiere que seamos
felices durante el camino. Con
su gracia podemos acoger un
estilo de vida que radica en la
presencia de Cristo en nosotros.

11/03/2021

A todos nos suele gustar que las
películas tengan un final feliz. Que el



protagonista, después de un sinfín de
aventuras y dificultades, consiga
aquello que tanto le ha costado. Y el
espectador, que ha sido testigo de sus
avatares, participa de su alegría.

Dios no solo tiene previsto para
nosotros un final feliz: quiere que
además seamos felices durante todo
el camino. El Señor desea que con su
gracia acojamos un estilo de vida que
se centre en lo verdaderamente
importante: la presencia de Cristo en
cada uno de nosotros. Esto es
precisamente lo que Jesús nos invitó
a valorar en el sermón de la montaña
(cfr. Mt 5, 1-12).

Unos espectadores boquiabiertos

Jesús se sentó en la ladera de un
monte, donde lo podían ver mejor
todos aquellos que le seguían. Se
había corrido la voz de que un
hombre joven removía los corazones
y muchos no quisieron perderse la
ocasión. Algunos tuvieron la suerte



de situarse a pocos metros de él.
Otros, en cambio, se tuvieron que
conformar con verle de lejos. Todos
se mantenían expectantes por oír las
primeras palabras de la boca del
Maestro. «¿No os conmueve
contemplar a Jesús, rodeado siempre
por las gentes, que se precipitaban
para tocar sus vestidos, que le
seguían oprimiéndole sin cesar,
hasta el punto de no dejarle ni
siquiera tiempo de comer?»[1].

Consciente de toda esa atención, el
Señor comenzó a hablar:
«Bienaventurados los pobres de
espíritu, porque suyo es el Reino de
los Cielos. Bienaventurados los que
lloran, porque serán consolados.
Bienaventurados los mansos, porque
heredarán la tierra». Y así continuó,
refiriéndose a los que tienen hambre
y sed de justicia, a los
misericordiosos, a los limpios de
corazón, a los perseguidos…



La cara de sorpresa de todos los
presentes debió de ser algo para
enmarcar. Acostumbrados a
entender la prosperidad humana
como signo del amor de Dios, se
quedan perplejos ante la afirmación
de que quien sufre la pobreza o la
injusticia debe ser considerado
bienaventurado. Los esquemas con
los que juzgaban lo que sucedía en
sus propias vidas quedan rotos, y en
cambio ven abrirse ante sus ojos un
panorama que no hubieran podido
imaginar y que todavía no alcanzan
a comprender.

Pero… ¿son los contemporáneos de
Jesús los únicos que ven alterados
sus principios de valoración de lo
que debería ser deseable? Quizá
nosotros no identificamos la
prosperidad con el favor de Dios,
pero algo de esa mentalidad pervive
todavía. Cuando algo nos va mal
podemos pensar que Dios nos ha
abandonado, o quizá en algún caso



incluso concluimos que él manda a
alguien un determinado castigo. O tal
vez nos sentimos contentos con Dios
porque las cosas nos van bien. Al leer
las bienaventuranzas, podemos
hacer nuestra la sorpresa de los
oyentes y quedarnos boquiabiertos
ante lo que Jesús nos dice. «Detrás de
los grandes interrogantes, Dios
quiere abrirnos un panorama de
grandeza y de belleza, que se oculta
quizás a nuestros ojos. Es necesario
confiar en Él y dar un paso hacia su
encuentro, y quitarnos el miedo de
pensar que, si lo hacemos,
perderemos muchas cosas buenas de
la vida. La capacidad que tiene de
sorprendernos es mucho mayor que
cualquiera de nuestras
expectativas»[2].

Preparación para lo eterno

El Señor conoce bien la novedad de
lo que está diciendo. Sabe que sus
declaraciones van a remover



hondamente los fundamentos de
quienes le siguen e incluso
escandalizarán a algunos. Pero
quiere hacerles –y hacernos– pensar.
«Yo quiero entender lo que dice el
Evangelio. Y me parece que, a
menudo, en lugar de largas
reflexiones, sería mejor decir (…):
este Evangelio no nos gusta, somos
contrarios a lo que dice el Señor.
¿Pero qué quiere decir? Si yo digo
sinceramente que a primera vista no
estoy de acuerdo, ya he puesto
atención: se ve que yo quisiera, como
hombre de hoy, entender lo que dice
el Señor. Así podemos entrar de lleno
en el núcleo de la Palabra»[3]. Si
deseamos profundizar en lo que el
Señor nos quiere decir, hemos de
cuestionar nuestra vida a raíz de su
mensaje y dejarnos sorprender.

Jesús ve las caras de asombro, oye los
murmullos de quienes se preguntan
si lo que acaban de oír puede ser
verdad… Ciertamente, sus palabras



suenan muy bonitas, pero quizá
parecen excesivamente idealistas.
Podríamos pensar: ¿Cómo pueden
ser deseables la pobreza, la calumnia
o la persecución? Lo que está
diciendo no va conmigo, es más bien
para personas especiales, no para mí.
Esta es una simple declaración de
ideales nobles, pero con poca
aplicación práctica. El Señor
experimenta una vez más nuestra
resistencia a elevar la mirada y a
recibir lo grandioso, la tendencia a
reducir todo a lo meramente práctico
y controlable.

Las bienaventuranzas pueden
iluminar la vida de todo cristiano,
porque son un reflejo del caminar
terreno del Señor. Él desea vivir en
nosotros, inspirar todas nuestras
acciones, quiere que seamos “otro
Cristo”. Para entenderlo y aceptarlo
necesitamos fiarnos de Jesucristo.



Naturalmente, lo que está diciendo el
Señor es toda una novedad. Quienes
le escuchan advierten que él no es
como los fariseos, que se limitan a
dictar lo que está permitido hacer en
día de sábado o en otras
circunstancias. Lo que están oyendo
es todo un programa sobre una vida
nueva, sobre la felicidad; un
programa sorprendente, que parece
contradecir toda idea previa sobre
aquello que nos la puede
proporcionar.

Quizás, meditando más tarde sobre
esto, los apóstoles y otros de los
discípulos del Señor se fueron dando
cuenta de que las palabras de Jesús
desvelaban una idea de felicidad más
profunda de la que ellos tenían hasta
entonces. Con sus afirmaciones
paradójicas, Jesús les proponía una
felicidad contra la que nada pueden
la pobreza, la injusticia, la
persecución… Una felicidad que no



depende del poder o de los honores.
¿Quién no desearía una felicidad así?

Nosotros, como ellos, tenemos la
experiencia de que algunas de estas
cosas (carencias, dolores, calumnias,
injusticias) nos hacen sentirnos mal,
incluso quizá tienden a quitarnos las
ganas de ser buenos; y otras
(mansedumbre, paz, misericordia,
limpieza de corazón), aunque
resulten atractivas, puede parecer
que requieren un esfuerzo notable,
que nos asusta. Pero no se nos escapa
que el poder, el dominio sobre los
demás, los placeres, las riquezas o los
honores aportan una complacencia
muy pasajera y siempre insuficiente:
si confundiéramos con la felicidad la
satisfacción inmediata que aportan,
acabaríamos encontrándonos más
bien vacíos, incluso si alcanzásemos
nuestros objetivos.

Por supuesto, la propuesta de Jesús
no es que acumulemos todo el



sufrimiento posible en esta tierra,
como si el dolor por sí mismo fuera
un pasaporte para gozar después en
el cielo. Él nos quiere felices también
aquí abajo. Simplemente desea que
no esperemos la felicidad de lo
efímero, de lo que pasa, sino que nos
preparemos para encontrarla en lo
verdaderamente sólido, en lo que es
eterno, en lo único capaz de
satisfacer la sed de infinito que hay
en nosotros. En definitiva, nos invita
a fomentar la actitud de quien confía
en él, de quien vive con la convicción
de que es mucho más valioso estar
con Dios que experimentar ciertas
satisfacciones fugaces. Desea, en
última instancia, que aquí abajo
aprendamos a vivir de lo que por su
misericordia esperamos gozar por
toda la eternidad. Si, con la gracia de
Dios, somos capaces de ver su amor
de en toda situación: en la pobreza y
en la riqueza, en el honor y en la
calumnia, en la salud y en la
enfermedad, en la paz y en la



persecución, nos estamos
preparando para el cielo (Cfr. Filip 4,
11-13).

«La alegría no es la emoción de un
momento: ¡es otra cosa! La
verdadera alegría no viene de las
cosas, de tener, ¡no! Nace del
encuentro, de la relación con los
demás, nace del sentirse aceptados,
comprendidos, amados y del aceptar,
del comprender y del amar; y esto no
por un momento, sino porque el otro,
la otra, es una persona»[4].

La felicidad indestructible

Estas enseñanzas se les quedaron
muy grabadas a los apóstoles y a los
discípulos más cercanos. Por eso,
años después, inspirados por el
Espíritu Santo, las consignaron en los
Evangelios. También ellos se
sorprenderían al escucharlas, pero
ya entonces tenían confianza –quizá
aún incipiente– en Jesucristo; una
confianza que se iría desarrollando



más adelante. Cuando nosotros
tenemos esa actitud, cuando
verdaderamente creemos que Dios
quiere que seamos felices y sabe qué
es lo que nos ayudará a conseguirlo,
ya no despreciamos estos consejos
como incomprensibles, o
sorprendentes o difíciles. Más bien
pedimos ayuda al Señor para
entender mejor lo que significan y lo
que me sugieren para mi vida de hoy.

«Bienaventurados los pobres de
espíritu, porque suyo es el Reino de
los Cielos». El Señor sabe lo fácil que
es dejarse llevar por la impresión de
que cuanto más tienes más feliz eres.
Él conoce que necesitamos bienes
materiales, pero quiere que nuestra
felicidad no dependa de eso. Desea
que tomemos distancia de las cosas,
para que no nos descentren de lo
importante: la presencia de Dios y su
amor en nuestra vida.



También cuando afirma:
«Bienaventurados los limpios de
corazón, porque ellos verán a Dios»
nos invita a identificar nuestra
mirada con la suya y a formar una
interioridad que nos ayude a dirigir
nuestros pensamientos y afectos al
Señor. Si, en cambio, pensásemos en
esa limpieza como un peso, nos
limitaríamos a combatir tentaciones
e impulsos desordenados; pero una
lucha así acaba haciendo sufrir. Por
eso, nos ilumina el consejo del Señor:
¡deja que transforme tu mirada!
¡apunta a lo más alto, a lo grandioso!,
porque ahí descubrirás una felicidad
más sólida y duradera.

«Bienaventurados los que tienen
hambre y sed de justicia, porque
quedarán saciados». Jesús nos
impulsa a desear la santidad, pero
también a que aprovechemos las
ocasiones en que la justicia parece
faltar, para apoyarnos en Dios y no



en la seguridad de que las cosas sean
como deberían ser.

A simple vista, puede parecer que el
hambre de justicia tiene poca
relación con la vida de la mayoría de
los oyentes, o con la nuestra, que tal
vez no sufrimos grandes injusticias.
Pero quizá podemos pensar que
Jesús también se refiere aquí a esas
injusticias de andar por casa. A todo
aquello que, cuando sucede, nos hace
pensar: esto no debería ser así. El
mal tiempo que arruina un plan que
nos ilusionaba, un dolor de cabeza,
una avería inoportuna, un cambio de
planes, una corrección que recibimos
en un momento que nos parece
menos favorable, un trabajo que por
la negligencia de un colega nos toca a
nosotros enfrentar, la actitud de
alguien que parece no tenernos en
cuenta… Esa hambre de justicia, esa
experiencia de que la vida no nos
trata como pensamos merecer, es
una ocasión para anclarnos en lo



realmente importante. Por supuesto,
las contrariedades nos afectarán
siempre, pero si nos fiamos de esta
enseñanza de Jesucristo, llegará el
momento en que no tendrán fuerza
para quitarnos la alegría, porque
habremos aprendido a estar
centrados en él y a comprender que
esas dificultades no nos roban
necesariamente los dones más
importantes que tenemos, habremos
aprendido a vivir en el amor de Dios,
que nunca nos va a faltar.

La sorpresa de los oyentes –la
nuestra– se cambia entonces en
alegría y en el deseo de aprovechar
toda circunstancia para permanecer
cada vez más en el amor de Dios y a
verle en lo que la vida nos ofrece: “El
hombre ha sido creado para la
felicidad. Vuestra sed de felicidad,
por tanto, es legítima. Cristo tiene la
respuesta a vuestro deseo. Pero os
pide que confiéis en él”[5].



Julio Diéguez / Photo: Francisco T.
Santos (Unsplash)

[1] San Josemaría, Carta 6-V-1945, n.
42.

[2] Fernando Ocáriz, Dejarse
sorprender por un Padre bueno, La
Estrella, 25-I-2019.

[3] Benedicto XVI, Coloquio con los
sacerdotes de la diócesis de Roma, 26-
II-2009.

[4] Francisco, Discurso, 6-VII-2013.

[5] San Juan Pablo II, Discurso, 25-
VII-2002.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/como-en-una-

https://opusdei.org/es-co/article/como-en-una-pelicula-felicidad-nadie-puede-quitar/
https://opusdei.org/es-co/article/como-en-una-pelicula-felicidad-nadie-puede-quitar/


pelicula-felicidad-nadie-puede-quitar/
(30/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/como-en-una-pelicula-felicidad-nadie-puede-quitar/

	Como en una película: La felicidad que nada puede quitar

