
opusdei.org

"Caritas in veritate"

Carta encíclica escrita por
Benedicto XVI sobre el
desarrollo humano integral en
la caridad y en la verdad,
firmada el pasado 29 de junio
San Pedro y San Pablo y
distribuida este martes por la
Santa Sede.

06/07/2009

INTRODUCCIÓN

1. La caridad en la verdad, de la que
Jesucristo se ha hecho testigo con su
vida terrenal y, sobre todo, con su



muerte y resurrección, es la principal
fuerza impulsora del auténtico
desarrollo de cada persona y de toda
la humanidad. El amor - «caritas» - es
una fuerza extraordinaria, que
mueve a las personas a
comprometerse con valentía y
generosidad en el campo de la
justicia y de la paz. Es una fuerza que
tiene su origen en Dios, Amor eterno
y Verdad absoluta. Cada uno
encuentra su propio bien asumiendo
el proyecto que Dios tiene sobre él,
para realizarlo plenamente: en
efecto, encuentra en dicho proyecto
su verdad y, aceptando esta verdad,
se hace libre (cf. Jn 8,22). Por tanto,
defender la verdad, proponerla con
humildad y convicción y
testimoniarla en la vida son formas
exigentes e insustituibles de caridad.
Ésta «goza con la verdad» ( 1 Co
13,6). Todos los hombres perciben el
impulso interior de amar de manera
auténtica; amor y verdad nunca los
abandonan completamente, porque



son la vocación que Dios ha puesto
en el corazón y en la mente de cada
ser humano. Jesucristo purifica y
libera de nuestras limitaciones
humanas la búsqueda del amor y la
verdad, y nos desvela plenamente la
iniciativa de amor y el proyecto de
vida verdadera que Dios ha
preparado para nosotros. En Cristo,
la caridad en la verdad se convierte
en el Rostro de su Persona, en una
vocación a amar a nuestros
hermanos en la verdad de su
proyecto. En efecto, Él mismo es la
Verdad (cf. Jn 14,6).

2. La caridad es la vía maestra de la
doctrina social de la Iglesia. Todas las
responsabilidades y compromisos
trazados por esta doctrina provienen
de la caridad que, según la
enseñanza de Jesús, es la síntesis de
toda la Ley (cf. Mt 22,36-40). Ella da
verdadera sustancia a la relación
personal con Dios y con el prójimo;
no es sólo el principio de las micro-



relaciones, como en las amistades, la
familia, el pequeño grupo, sino
también de las macro-relaciones,
como las relaciones sociales,
económicas y políticas. Para la Iglesia
-aleccionada por el Evangelio-, la
caridad es todo porque, como enseña
San Juan (cf. 1 Jn 4,8.16) y como he
recordado en mi primera Carta
encíclica «Dios es caridad» ( Deus
caritas est ): todo proviene de la
caridad de Dios, todo adquiere forma
por ella, y a ella tiende todo . La
caridad es el don más grande que
Dios ha dado a los hombres, es su
promesa y nuestra esperanza.

Soy consciente de las desviaciones y
la pérdida de sentido que ha sufrido
y sufre la caridad, con el
consiguiente riesgo de ser mal
entendida, o excluida de la ética
vivida y, en cualquier caso, de
impedir su correcta valoración. En el
ámbito social, jurídico, cultural,
político y económico, es decir, en los



contextos más expuestos a dicho
peligro, se afirma fácilmente su
irrelevancia para interpretar y
orientar las responsabilidades
morales. De aquí la necesidad de
unir no sólo la caridad con la verdad,
en el sentido señalado por San Pablo
de la « veritas in caritate » ( Ef 4,15),
sino también en el sentido, inverso y
complementario, de « caritas in
veritate ». Se ha de buscar, encontrar
y expresar la verdad en la « 
economía » de la caridad, pero, a su
vez, se ha de entender, valorar y
practicar la caridad a la luz de la
verdad. De este modo, no sólo
prestaremos un servicio a la caridad,
iluminada por la verdad, sino que
contribuiremos a dar fuerza a la
verdad, mostrando su capacidad de
autentificar y persuadir en la
concreción de la vida social. Y esto
no es algo de poca importancia hoy,
en un contexto social y cultural, que
con frecuencia relativiza la verdad,



bien desentendiéndose de ella, bien
rechazándola.

3. Por esta estrecha relación con la
verdad, se puede reconocer a la
caridad como expresión auténtica de
humanidad y como elemento de
importancia fundamental en las
relaciones humanas, también las de
carácter público. Sólo en la verdad
resplandece la caridad y puede ser
vivida auténticamente. La verdad es
luz que da sentido y valor a la
caridad. Esta luz es simultáneamente
la de la razón y la de la fe, por medio
de la cual la inteligencia llega a la
verdad natural y sobrenatural de la
caridad, percibiendo su significado
de entrega, acogida y comunión. Sin
verdad, la caridad cae en mero
sentimentalismo. El amor se
convierte en un envoltorio vacío que
se rellena arbitrariamente. Éste es el
riesgo fatal del amor en una cultura
sin verdad. Es presa fácil de las
emociones y las opiniones



contingentes de los sujetos, una
palabra de la que se abusa y que se
distorsiona, terminando por
significar lo contrario. La verdad
libera a la caridad de la estrechez de
una emotividad que la priva de
contenidos relacionales y sociales, así
como de un fideísmo que mutila su
horizonte humano y universal. En la
verdad, la caridad refleja la
dimensión personal y al mismo
tiempo pública de la fe en el Dios
bíblico, que es a la vez « Agapé » y « 
Lógos »: Caridad y Verdad, Amor y
Palabra.

4. Puesto que está llena de verdad, la
caridad puede ser comprendida por
el hombre en toda su riqueza de
valores, compartida y comunicada.
En efecto, la verdad es « lógos » que
crea « diá-logos » y, por tanto,
comunicación y comunión. La
verdad, rescatando a los hombres de
las opiniones y de las sensaciones
subjetivas, les permite llegar más allá



de las determinaciones culturales e
históricas y apreciar el valor y la
sustancia de las cosas. La verdad
abre y une el intelecto de los seres
humanos en el lógos del amor: éste
es el anuncio y el testimonio
cristiano de la caridad. En el
contexto social y cultural actual, en el
que está difundida la tendencia a
relativizar lo verdadero, vivir la
caridad en la verdad lleva a
comprender que la adhesión a los
valores del cristianismo no es sólo un
elemento útil, sino indispensable
para la construcción de una buena
sociedad y un verdadero desarrollo
humano integral. Un cristianismo de
caridad sin verdad se puede
confundir fácilmente con una
reserva de buenos sentimientos,
provechosos para la convivencia
social, pero marginales. De este
modo, en el mundo no habría un
verdadero y propio lugar para Dios.
Sin la verdad, la caridad es relegada
a un ámbito de relaciones reducido y



privado. Queda excluida de los
proyectos y procesos para construir
un desarrollo humano de alcance
universal, en el diálogo entre saberes
y operatividad.

5. La caridad es amor recibido y
ofrecido. Es «gracia» ( cháris ). Su
origen es el amor que brota del
Padre por el Hijo, en el Espíritu
Santo. Es amor que desde el Hijo
desciende sobre nosotros. Es amor
creador, por el que nosotros somos;
es amor redentor, por el cual somos
recreados. Es el Amor revelado,
puesto en práctica por Cristo (cf. Jn
13,1) y «derramado en nuestros
corazones por el Espíritu Santo» ( Rm
5,5). Los hombres, destinatarios del
amor de Dios, se convierten en
sujetos de caridad, llamados a
hacerse ellos mismos instrumentos
de la gracia para difundir la caridad
de Dios y para tejer redes de caridad.



La doctrina social de la Iglesia
responde a esta dinámica de caridad
recibida y ofrecida. Es «caritas in
veritate in re sociali» , anuncio de la
verdad del amor de Cristo en la
sociedad. Dicha doctrina es servicio
de la caridad, pero en la verdad. La
verdad preserva y expresa la fuerza
liberadora de la caridad en los
acontecimientos siempre nuevos de
la historia. Es al mismo tiempo
verdad de la fe y de la razón, en la
distinción y la sinergia a la vez de los
dos ámbitos cognitivos. El desarrollo,
el bienestar social, una solución
adecuada de los graves problemas
socioeconómicos que afligen a la
humanidad, necesitan esta verdad. Y
necesitan aún más que se estime y dé
testimonio de esta verdad. Sin
verdad, sin confianza y amor por lo
verdadero, no hay conciencia y
responsabilidad social, y la actuación
social se deja a merced de intereses
privados y de lógicas de poder, con
efectos disgregadores sobre la



sociedad, tanto más en una sociedad
en vías de globalización, en
momentos difíciles como los
actuales.

6. «Caritas in veritate» es el principio
sobre el que gira la doctrina social de
la Iglesia, un principio que adquiere
forma operativa en criterios
orientadores de la acción moral .
Deseo volver a recordar
particularmente dos de ellos,
requeridos de manera especial por el
compromiso para el desarrollo en
una sociedad en vías de
globalización: la justicia y el bien
común .

Ante todo, la justicia . Ubi societas, ibi
ius : toda sociedad elabora un
sistema propio de justicia . La
caridad va más allá de la justicia ,
porque amar es dar, ofrecer de lo
«mío» al otro; pero nunca carece de
justicia, la cual lleva a dar al otro lo
que es «suyo», lo que le corresponde



en virtud de su ser y de su obrar. No
puedo «dar» al otro de lo mío sin
haberle dado en primer lugar lo que
en justicia le corresponde. Quien
ama con caridad a los demás, es ante
todo justo con ellos. No basta decir
que la justicia no es extraña a la
caridad, que no es una vía
alternativa o paralela a la caridad: la
justicia es «inseparable de la
caridad»[1], intrínseca a ella. La
justicia es la primera vía de la
caridad o, como dijo Pablo VI, su
«medida mínima»[2], parte
integrante de ese amor «con obras y
según la verdad» ( 1 Jn 3,18), al que
nos exhorta el apóstol Juan. Por un
lado, la caridad exige la justicia, el
reconocimiento y el respeto de los
legítimos derechos de las personas y
los pueblos. Se ocupa de la
construcción de la «ciudad del
hombre» según el derecho y la
justicia. Por otro, la caridad supera la
justicia y la completa siguiendo la
lógica de la entrega y el perdón[3]. La



«ciudad del hombre» no se
promueve sólo con relaciones de
derechos y deberes sino, antes y más
aún, con relaciones de gratuidad, de
misericordia y de comunión. La
caridad manifiesta siempre el amor
de Dios también en las relaciones
humanas, otorgando valor teologal y
salvífico a todo compromiso por la
justicia en el mundo.

7. Hay que tener también en gran
consideración el bien común. Amar a
alguien es querer su bien y trabajar
eficazmente por él. Junto al bien
individual, hay un bien relacionado
con el vivir social de las personas: el
bien común. Es el bien de ese «todos
nosotros», formado por individuos,
familias y grupos intermedios que se
unen en comunidad social[4]. No es
un bien que se busca por sí mismo,
sino para las personas que forman
parte de la comunidad social, y que
sólo en ella pueden conseguir su bien
realmente y de modo más eficaz.



Desear el bien común y esforzarse
por él es exigencia de justicia y
caridad . Trabajar por el bien común
es cuidar, por un lado, y utilizar, por
otro, ese conjunto de instituciones
que estructuran jurídica, civil,
política y culturalmente la vida
social, que se configura así como 
pólis , como ciudad. Se ama al
prójimo tanto más eficazmente,
cuanto más se trabaja por un bien
común que responda también a sus
necesidades reales. Todo cristiano
está llamado a esta caridad, según su
vocación y sus posibilidades de
incidir en la pólis . Ésta es la vía
institucional -también política,
podríamos decir- de la caridad, no
menos cualificada e incisiva de lo
que pueda ser la caridad que
encuentra directamente al prójimo
fuera de las mediaciones
institucionales de la pólis . El
compromiso por el bien común,
cuando está inspirado por la caridad,
tiene una valencia superior al



compromiso meramente secular y
político. Como todo compromiso en
favor de la justicia, forma parte de
ese testimonio de la caridad divina
que, actuando en el tiempo, prepara
lo eterno. La acción del hombre
sobre la tierra, cuando está inspirada
y sustentada por la caridad,
contribuye a la edificación de esa 
ciudad de Dios universal hacia la cual
avanza la historia de la familia
humana. En una sociedad en vías de
globalización, el bien común y el
esfuerzo por él, han de abarcar
necesariamente a toda la familia
humana, es decir, a la comunidad de
los pueblos y naciones[5], dando así
forma de unidad y de paz a la ciudad
del hombre , y haciéndola en cierta
medida una anticipación que
prefigura la ciudad de Dios sin
barreras.

8. Al publicar en 1967 la Encíclica 
Populorum progressio , mi venerado
predecesor Pablo VI ha iluminado el



gran tema del desarrollo de los
pueblos con el esplendor de la
verdad y la luz suave de la caridad
de Cristo. Ha afirmado que el
anuncio de Cristo es el primero y
principal factor de desarrollo[6] y
nos ha dejado la consigna de caminar
por la vía del desarrollo con todo
nuestro corazón y con toda nuestra
inteligencia[7], es decir, con el ardor
de la caridad y la sabiduría de la
verdad. La verdad originaria del
amor de Dios, que se nos ha dado
gratuitamente, es lo que abre nuestra
vida al don y hace posible esperar en
un «desarrollo de todo el hombre y
de todos los hombres»[8], en el
tránsito «de condiciones menos
humanas a condiciones más
humanas»[9], que se obtiene
venciendo las dificultades que
inevitablemente se encuentran a lo
largo del camino.

A más de cuarenta años de la
publicación de la Encíclica, deseo



rendir homenaje y honrar la
memoria del gran Pontífice Pablo VI,
retomando sus enseñanzas sobre el 
desarrollo humano integral y
siguiendo la ruta que han trazado,
para actualizarlas en nuestros días.
Este proceso de actualización
comenzó con la Encíclica Sollicitudo
rei socialis , con la que el Siervo de
Dios Juan Pablo II quiso conmemorar
la publicación de la Populorum
progressio con ocasión de su
vigésimo aniversario. Hasta
entonces, una conmemoración
similar fue dedicada sólo a la Rerum
novarum . Pasados otros veinte años
más, manifiesto mi convicción de
que la Populorum progressio merece
ser considerada como «la Rerum
novarum de la época
contemporánea», que ilumina el
camino de la humanidad en vías de
unificación.

9. El amor en la verdad - caritas in
veritate - es un gran desafío para la



Iglesia en un mundo en progresiva y
expansiva globalización. El riesgo de
nuestro tiempo es que la
interdependencia de hecho entre los
hombres y los pueblos no se
corresponda con la interacción ética
de la conciencia y el intelecto, de la
que pueda resultar un desarrollo
realmente humano. Sólo con la 
caridad, iluminada por la luz de la
razón y de la fe , es posible conseguir
objetivos de desarrollo con un
carácter más humano y
humanizador. El compartir los
bienes y recursos, de lo que proviene
el auténtico desarrollo, no se asegura
sólo con el progreso técnico y con
meras relaciones de conveniencia,
sino con la fuerza del amor que
vence al mal con el bien (cf. Rm
12,21) y abre la conciencia del ser
humano a relaciones recíprocas de
libertad y de responsabilidad.

La Iglesia no tiene soluciones
técnicas que ofrecer[10] y no



pretende «de ninguna manera
mezclarse en la política de los
Estados»[11]. No obstante, tiene una
misión de verdad que cumplir en
todo tiempo y circunstancia en favor
de una sociedad a medida del
hombre, de su dignidad y de su
vocación. Sin verdad se cae en una
visión empirista y escéptica de la
vida, incapaz de elevarse sobre la
praxis, porque no está interesada en
tomar en consideración los valores -a
veces ni siquiera el significado- con
los cuales juzgarla y orientarla. La
fidelidad al hombre exige la fidelidad
a la verdad , que es la única garantía
de libertad (cf. Jn 8,32) y de la
posibilidad de un desarrollo humano
integral . Por eso la Iglesia la busca,
la anuncia incansablemente y la
reconoce allí donde se manifieste.
Para la Iglesia, esta misión de verdad
es irrenunciable. Su doctrina social
es una dimensión singular de este
anuncio: está al servicio de la verdad
que libera. Abierta a la verdad, de



cualquier saber que provenga, la
doctrina social de la Iglesia la acoge,
recompone en unidad los fragmentos
en que a menudo la encuentra, y se
hace su portadora en la vida
concreta siempre nueva de la
sociedad de los hombres y los
pueblos[12].

CAPÍTULO PRIMERO EL MENSAJE
DE LA POPULORUM PROGRESSIO

10. A más de cuarenta años de su
publicación, la relectura de la 
Populorum progressio insta a
permanecer fieles a su mensaje de
caridad y de verdad, considerándolo
en el ámbito del magisterio
específico de Pablo VI y, más en
general, dentro de la tradición de la
doctrina social de la Iglesia. Se han
de valorar después los diversos
términos en que hoy, a diferencia de
entonces, se plantea el problema del
desarrollo. El punto de vista correcto,
por tanto, es el de la Tradición de la fe



apostólica [13], patrimonio antiguo y
nuevo, fuera del cual la Populorum
progressio sería un documento sin
raíces y las cuestiones sobre el
desarrollo se reducirían únicamente
a datos sociológicos.

11. La publicación de la Populorum
progressio tuvo lugar poco después
de la conclusión del Concilio
Ecuménico Vaticano II. La misma
Encíclica señala en los primeros
párrafos su íntima relación con el
Concilio.[14] Veinte años después,
Juan Pablo II subrayó en la 
Sollicitudo rei socialis la fecunda
relación de aquella Encíclica con el
Concilio y, en particular, con la
Constitución pastoral Gaudium et
spes [15]. También yo deseo recordar
aquí la importancia del Concilio
Vaticano II para la Encíclica de Pablo
VI y para todo el Magisterio social de
los Sumos Pontífices que le han
sucedido. El Concilio profundizó en
lo que pertenece desde siempre a la



verdad de la fe, es decir, que la
Iglesia, estando al servicio de Dios,
está al servicio del mundo en
términos de amor y verdad. Pablo VI
partía precisamente de esta visión
para decirnos dos grandes verdades.
La primera es que toda la Iglesia, en
todo su ser y obrar, cuando anuncia,
celebra y actúa en la caridad, tiende a
promover el desarrollo integral del
hombre . Tiene un papel público que
no se agota en sus actividades de
asistencia o educación, sino que
manifiesta toda su propia capacidad
de servicio a la promoción del
hombre y la fraternidad universal
cuando puede contar con un régimen
de libertad. Dicha libertad se ve
impedida en muchos casos por
prohibiciones y persecuciones, o
también limitada cuando se reduce
la presencia pública de la Iglesia
solamente a sus actividades
caritativas. La segunda verdad es
que el auténtico desarrollo del
hombre concierne de manera unitaria



a la totalidad de la persona en todas
sus dimensiones [16]. Sin la
perspectiva de una vida eterna, el
progreso humano en este mundo se
queda sin aliento. Encerrado dentro
de la historia, queda expuesto al
riesgo de reducirse sólo al
incremento del tener; así, la
humanidad pierde la valentía de
estar disponible para los bienes más
altos, para las iniciativas grandes y
desinteresadas que la caridad
universal exige. El hombre no se
desarrolla únicamente con sus
propias fuerzas, así como no se le
puede dar sin más el desarrollo
desde fuera. A lo largo de la historia,
se ha creído con frecuencia que la
creación de instituciones bastaba
para garantizar a la humanidad el
ejercicio del derecho al desarrollo.
Desafortunadamente, se ha
depositado una confianza excesiva
en dichas instituciones, casi como si
ellas pudieran conseguir el objetivo
deseado de manera automática. En



realidad, las instituciones por sí solas
no bastan, porque el desarrollo
humano integral es ante todo
vocación y, por tanto, comporta que
se asuman libre y solidariamente
responsabilidades por parte de todos.
Este desarrollo exige, además, una
visión trascendente de la persona,
necesita a Dios: sin Él, o se niega el
desarrollo, o se le deja únicamente
en manos del hombre, que cede a la
presunción de la auto-salvación y
termina por promover un desarrollo
deshumanizado. Por lo demás, sólo el
encuentro con Dios permite no «ver
siempre en el prójimo solamente al
otro»[17], sino reconocer en él la
imagen divina, llegando así a
descubrir verdaderamente al otro y a
madurar un amor que «es ocuparse
del otro y preocuparse por el
otro»[18].

12. La relación entre la Populorum
progressio y el Concilio Vaticano II no
representa un fisura entre el



Magisterio social de Pablo VI y el de
los Pontífices que lo precedieron,
puesto que el Concilio profundiza
dicho magisterio en la continuidad
de la vida de la Iglesia[19]. En este
sentido, algunas subdivisiones
abstractas de la doctrina social de la
Iglesia, que aplican a las enseñanzas
sociales pontificias categorías
extrañas a ella, no contribuyen a
clarificarla. No hay dos tipos de
doctrina social, una preconciliar y
otra postconciliar, diferentes entre sí,
sino una única enseñanza, coherente
y al mismo tiempo siempre nueva
[20]. Es justo señalar las
peculiaridades de una u otra
Encíclica, de la enseñanza de uno u
otro Pontífice, pero sin perder nunca
de vista la coherencia de todo el 
corpus doctrinal en su conjunto[21].
Coherencia no significa un sistema
cerrado, sino más bien la fidelidad
dinámica a una luz recibida. La
doctrina social de la Iglesia ilumina
con una luz que no cambia los



problemas siempre nuevos que van
surgiendo[22]. Eso salvaguarda tanto
el carácter permanente como
histórico de este «patrimonio»
doctrinal[23] que, con sus
características específicas, forma
parte de la Tradición siempre viva de
la Iglesia[24]. La doctrina social está
construida sobre el fundamento
transmitido por los Apóstoles a los
Padres de la Iglesia y acogido y
profundizado después por los
grandes Doctores cristianos. Esta
doctrina se remite en definitiva al
hombre nuevo, al «último Adán,
Espíritu que da vida» ( 1 Co 15,45), y
que es principio de la caridad que
«no pasa nunca» ( 1 Co 13,8). Ha sido
atestiguada por los Santos y por
cuantos han dado la vida por Cristo
Salvador en el campo de la justicia y
la paz. En ella se expresa la tarea
profética de los Sumos Pontífices de
guiar apostólicamente la Iglesia de
Cristo y de discernir las nuevas
exigencias de la evangelización. Por



estas razones, la Populorum
progressio , insertada en la gran
corriente de la Tradición, puede
hablarnos todavía hoy a nosotros.

13. Además de su íntima unión con
toda la doctrina social de la Iglesia, la
Populorum progressio enlaza
estrechamente con el conjunto de todo
el magisterio de Pablo VI y, en
particular, con su magisterio social.
Sus enseñanzas sociales fueron de
gran relevancia: reafirmó la
importancia imprescindible del
Evangelio para la construcción de la
sociedad según libertad y justicia, en
la perspectiva ideal e histórica de
una civilización animada por el
amor. Pablo VI entendió claramente
que la cuestión social se había hecho
mundial [25] y captó la relación
recíproca entre el impulso hacia la
unificación de la humanidad y el
ideal cristiano de una única familia
de los pueblos, solidaria en la común
hermandad. Indicó en el desarrollo,



humana y cristianamente entendido,
el corazón del mensaje social
cristiano y propuso la caridad
cristiana como principal fuerza al
servicio del desarrollo. Movido por el
deseo de hacer plenamente visible al
hombre contemporáneo el amor de
Cristo, Pablo VI afrontó con firmeza
cuestiones éticas importantes, sin
ceder a las debilidades culturales de
su tiempo.

14. Con la Carta apostólica 
Octogesima adveniens , de 1971,
Pablo VI trató luego el tema del
sentido de la política y el peligro que
representaban las visiones utópicas e
ideológicas que comprometían su
cualidad ética y humana. Son
argumentos estrechamente unidos
con el desarrollo. Lamentablemente,
las ideologías negativas surgen
continuamente. Pablo VI ya puso en
guardia sobre la ideología
tecnocrática[26], hoy
particularmente arraigada,



consciente del gran riesgo de confiar
todo el proceso del desarrollo sólo a
la técnica, porque de este modo
quedaría sin orientación. En sí
misma considerada, la técnica es
ambivalente. Si de un lado hay
actualmente quien es propenso a
confiar completamente a ella el
proceso de desarrollo, de otro, se
advierte el surgir de ideologías que
niegan in toto la utilidad misma del
desarrollo, considerándolo
radicalmente antihumano y que sólo
comporta degradación. Así, se acaba
a veces por condenar, no sólo el
modo erróneo e injusto en que los
hombres orientan el progreso, sino
también los descubrimientos
científicos mismos que, por el
contrario, son una oportunidad de
crecimiento para todos si se usan
bien. La idea de un mundo sin
desarrollo expresa desconfianza en
el hombre y en Dios. Por tanto, es un
grave error despreciar las
capacidades humanas de controlar



las desviaciones del desarrollo o
ignorar incluso que el hombre tiende
constitutivamente a «ser más».
Considerar ideológicamente como
absoluto el progreso técnico y soñar
con la utopía de una humanidad que
retorna a su estado de naturaleza
originario, son dos modos opuestos
para eximir al progreso de su
valoración moral y, por tanto, de
nuestra responsabilidad.

15. Otros dos documentos de Pablo
VI, aunque no tan estrechamente
relacionados con la doctrina social -
la Encíclica Humanae vitae , del 25 de
julio de 1968, y la Exhortación
apostólica Evangelii nuntiandi , del 8
de diciembre de 1975- son muy
importantes para delinear el sentido
plenamente humano del desarrollo
propuesto por la Iglesia . Por tanto, es
oportuno leer también estos textos
en relación con la Populorum
progressio .



La Encíclica Humanae vitae subraya
el sentido unitivo y procreador a la
vez de la sexualidad, poniendo así
como fundamento de la sociedad la
pareja de los esposos, hombre y
mujer, que se acogen recíprocamente
en la distinción y en la
complementariedad; una pareja,
pues, abierta a la vida[27]. No se
trata de una moral meramente
individual: la Humanae vitae señala
los fuertes vínculos entre ética de la
vida y ética social , inaugurando una
temática del magisterio que ha ido
tomando cuerpo poco a poco en
varios documentos y, por último, en
la Encíclica Evangelium vitae de Juan
Pablo II[28]. La Iglesia propone con
fuerza esta relación entre ética de la
vida y ética social, consciente de que
«no puede tener bases sólidas, una
sociedad que -mientras afirma
valores como la dignidad de la
persona, la justicia y la paz- se
contradice radicalmente aceptando y
tolerando las más variadas formas de



menosprecio y violación de la vida
humana, sobre todo si es débil y
marginada»[29].

La Exhortación apostólica Evangelii
nuntiandi guarda una relación muy
estrecha con el desarrollo, en cuanto
«la evangelización -escribe Pablo VI-
no sería completa si no tuviera en
cuenta la interpelación recíproca que
en el curso de los tiempos se
establece entre el Evangelio y la vida
concreta, personal y social del
hombre»[30]. «Entre evangelización
y promoción humana (desarrollo,
liberación) existen efectivamente
lazos muy fuertes»[31]: partiendo de
esta convicción, Pablo VI aclaró la
relación entre el anuncio de Cristo y
la promoción de la persona en la
sociedad. El testimonio de la caridad
de Cristo mediante obras de justicia,
paz y desarrollo forma parte de la
evangelización , porque a Jesucristo,
que nos ama, le interesa todo el
hombre. Sobre estas importantes



enseñanzas se funda el aspecto
misionero [32] de la doctrina social
de la Iglesia, como un elemento
esencial de evangelización[33]. Es
anuncio y testimonio de la fe. Es
instrumento y fuente imprescindible
para educarse en ella.

16. En la Populorum progressio ,
Pablo VI nos ha querido decir, ante
todo, que el progreso, en su fuente y
en su esencia, es una vocación : «En
los designios de Dios, cada hombre
está llamado a promover su propio
progreso, porque la vida de todo
hombre es una vocación»[34]. Esto es
precisamente lo que legitima la
intervención de la Iglesia en la
problemática del desarrollo. Si éste
afectase sólo a los aspectos técnicos
de la vida del hombre, y no al sentido
de su caminar en la historia junto
con sus otros hermanos, ni al
descubrimiento de la meta de este
camino, la Iglesia no tendría por qué
hablar de él. Pablo VI, como ya León



XIII en la Rerum novarum [35], era
consciente de cumplir un deber
propio de su ministerio al proyectar
la luz del Evangelio sobre las
cuestiones sociales de su tiempo[36].

Decir que el desarrollo es vocación
equivale a reconocer, por un lado,
que éste nace de una llamada
trascendente y, por otro, que es
incapaz de darse su significado
último por sí mismo. Con buenos
motivos, la palabra «vocación»
aparece de nuevo en otro pasaje de
la Encíclica, donde se afirma: «No
hay, pues, más que un humanismo
verdadero que se abre al Absoluto en
el reconocimiento de una vocación
que da la idea verdadera de la vida
humana»[37]. Esta visión del
progreso es el corazón de la 
Populorum progressio y motiva todas
las reflexiones de Pablo VI sobre la
libertad, la verdad y la caridad en el
desarrollo. Es también la razón



principal por lo que aquella Encíclica
todavía es actual en nuestros días.

17. La vocación es una llamada que
requiere una respuesta libre y
responsable. El desarrollo humano
integral supone la libertad
responsable de la persona y los
pueblos: ninguna estructura puede
garantizar dicho desarrollo desde
fuera y por encima de la
responsabilidad humana. Los
«mesianismos prometedores, pero
forjados de ilusiones»[38] basan
siempre sus propias propuestas en la
negación de la dimensión
trascendente del desarrollo, seguros
de tenerlo todo a su disposición. Esta
falsa seguridad se convierte en
debilidad, porque comporta el
sometimiento del hombre, reducido
a un medio para el desarrollo,
mientras que la humildad de quien
acoge una vocación se transforma en
verdadera autonomía, porque hace
libre a la persona. Pablo VI no tiene



duda de que hay obstáculos y
condicionamientos que frenan el
desarrollo, pero tiene también la
certeza de que «cada uno permanece
siempre, sean los que sean los
influjos que sobre él se ejercen, el
artífice principal de su éxito o de su
fracaso»[39]. Esta libertad se refiere
al desarrollo que tenemos ante
nosotros pero, al mismo tiempo,
también a las situaciones de
subdesarrollo, que no son fruto de la
casualidad o de una necesidad
histórica, sino que dependen de la
responsabilidad humana. Por eso,
«los pueblos hambrientos interpelan
hoy, con acento dramático, a los
pueblos opulentos»[40]. También
esto es vocación, en cuanto llamada
de hombres libres a hombres libres
para asumir una responsabilidad
común. Pablo VI percibía netamente
la importancia de las estructuras
económicas y de las instituciones,
pero se daba cuenta con igual
claridad de que la naturaleza de



éstas era ser instrumentos de la
libertad humana. Sólo si es libre, el
desarrollo puede ser integralmente
humano; sólo en un régimen de
libertad responsable puede crecer de
manera adecuada.

18. Además de la libertad, el 
desarrollo humano integral como
vocación exige también que se respete
la verdad . La vocación al progreso
impulsa a los hombres a «hacer,
conocer y tener más para ser
más»[41]. Pero la cuestión es: ¿qué
significa «ser más»? A esta pregunta,
Pablo VI responde indicando lo que
comporta esencialmente el
«auténtico desarrollo»: «debe ser
integral, es decir, promover a todos
los hombres y a todo el hombre»[42].
En la concurrencia entre las
diferentes visiones del hombre que,
más aún que en la sociedad de Pablo
VI, se proponen también en la de hoy,
la visión cristiana tiene la
peculiaridad de afirmar y justificar el



valor incondicional de la persona
humana y el sentido de su
crecimiento. La vocación cristiana al
desarrollo ayuda a buscar la
promoción de todos los hombres y de
todo el hombre. Pablo VI escribe: «Lo
que cuenta para nosotros es el
hombre, cada hombre, cada
agrupación de hombres, hasta la
humanidad entera»[43]. La fe
cristiana se ocupa del desarrollo, no
apoyándose en privilegios o
posiciones de poder, ni tampoco en
los méritos de los cristianos, que
ciertamente se han dado y también
hoy se dan, junto con sus naturales
limitaciones[44], sino sólo en Cristo,
al cual debe remitirse toda vocación
auténtica al desarrollo humano
integral. El Evangelio es un elemento
fundamental del desarrollo porque,
en él, Cristo, «en la misma revelación
del misterio del Padre y de su amor,
manifiesta plenamente el hombre al
propio hombre»[45]. Con las
enseñanzas de su Señor, la Iglesia



escruta los signos de los tiempos, los
interpreta y ofrece al mundo «lo que
ella posee como propio: una visión
global del hombre y de la
humanidad»[46]. Precisamente
porque Dios pronuncia el «sí» más
grande al hombre[47], el hombre no
puede dejar de abrirse a la vocación
divina para realizar el propio
desarrollo. La verdad del desarrollo
consiste en su totalidad: si no es de
todo el hombre y de todos los
hombres, no es el verdadero
desarrollo. Éste es el mensaje central
de la Populorum progressio , válido
hoy y siempre. El desarrollo humano
integral en el plano natural, al ser
respuesta a una vocación de Dios
creador[48], requiere su
autentificación en «un humanismo
trascendental, que da [al hombre] su
mayor plenitud; ésta es la finalidad
suprema del desarrollo
personal»[49]. Por tanto, la vocación
cristiana a dicho desarrollo abarca
tanto el plano natural como el



sobrenatural; éste es el motivo por el
que, «cuando Dios queda eclipsado,
nuestra capacidad de reconocer el
orden natural, la finalidad y el
"bien", empieza a disiparse»[50].

19. Finalmente, la visión del
desarrollo como vocación comporta
que su centro sea la caridad . En la
Encíclica Populorum progressio ,
Pablo VI señaló que las causas del
subdesarrollo no son principalmente
de orden material. Nos invitó a
buscarlas en otras dimensiones del
hombre. Ante todo, en la voluntad,
que con frecuencia se desentiende de
los deberes de la solidaridad.
Después, en el pensamiento, que no
siempre sabe orientar
adecuadamente el deseo. Por eso,
para alcanzar el desarrollo hacen
falta «pensadores de reflexión
profunda que busquen un
humanismo nuevo, el cual permita al
hombre moderno hallarse a sí
mismo»[51]. Pero eso no es todo. El



subdesarrollo tiene una causa más
importante aún que la falta de
pensamiento: es «la falta de
fraternidad entre los hombres y
entre los pueblos»[52]. Esta
fraternidad, ¿podrán lograrla alguna
vez los hombres por sí solos? La
sociedad cada vez más globalizada
nos hace más cercanos, pero no más
hermanos. La razón, por sí sola, es
capaz de aceptar la igualdad entre
los hombres y de establecer una
convivencia cívica entre ellos, pero
no consigue fundar la hermandad.
Ésta nace de una vocación
transcendente de Dios Padre, el
primero que nos ha amado, y que
nos ha enseñado mediante el Hijo lo
que es la caridad fraterna. Pablo VI,
presentando los diversos niveles del
proceso de desarrollo del hombre,
puso en lo más alto, después de
haber mencionado la fe, «la unidad
de la caridad de Cristo, que nos llama
a todos a participar, como hijos, en la



vida del Dios vivo, Padre de todos los
hombres»[53].

20. Estas perspectivas abiertas por la 
Populorum progressio siguen siendo
fundamentales para dar vida y
orientación a nuestro compromiso
por el desarrollo de los pueblos.
Además, la Populorum progressio
subraya reiteradamente la urgencia
de las reformas [54] y pide que, ante
los grandes problemas de la
injusticia en el desarrollo de los
pueblos, se actúe con valor y sin
demora. Esta urgencia viene impuesta
también por la caridad en la verdad .
Es la caridad de Cristo la que nos
impulsa: « caritas Christi urget nos » (
2 Co 5,14). Esta urgencia no se debe
sólo al estado de cosas, no se deriva
solamente de la avalancha de los
acontecimientos y problemas, sino de
lo que está en juego: la necesidad de
alcanzar una auténtica fraternidad.
Lograr esta meta es tan importante
que exige tomarla en consideración



para comprenderla a fondo y
movilizarse concretamente con el
«corazón», con el fin de hacer
cambiar los procesos económicos y
sociales actuales hacia metas
plenamente humanas.

CAPÍTULO SEGUNDO

EL DESARROLLO HUMANO EN
NUESTRO TIEMPO

21. Pablo VI tenía una visión
articulada del desarrollo . Con el
término «desarrollo» quiso indicar
ante todo el objetivo de que los
pueblos salieran del hambre, la
miseria, las enfermedades endémicas
y el analfabetismo. Desde el punto de
vista económico, eso significaba su
participación activa y en condiciones
de igualdad en el proceso económico
internacional; desde el punto de vista
social, su evolución hacia sociedades
solidarias y con buen nivel de
formación; desde el punto de vista
político, la consolidación de



regímenes democráticos capaces de
asegurar libertad y paz. Después de
tantos años, al ver con preocupación
el desarrollo y la perspectiva de las
crisis que se suceden en estos
tiempos, nos preguntamos hasta qué
punto se han cumplido las
expectativas de Pablo VI siguiendo el
modelo de desarrollo que se ha
adoptado en las últimas décadas. Por
tanto, reconocemos que estaba
fundada la preocupación de la Iglesia
por la capacidad del hombre
meramente tecnológico para fijar
objetivos realistas y poder gestionar
constante y adecuadamente los
instrumentos disponibles. La
ganancia es útil si, como medio, se
orienta a un fin que le dé un sentido,
tanto en el modo de adquirirla como
de utilizarla. El objetivo exclusivo del
beneficio, cuando es obtenido mal y
sin el bien común como fin último,
corre el riesgo de destruir riqueza y
crear pobreza. El desarrollo
económico que Pablo VI deseaba era



el que produjera un crecimiento real,
extensible a todos y concretamente
sostenible. Es verdad que el
desarrollo ha sido y sigue siendo un
factor positivo que ha sacado de la
miseria a miles de millones de
personas y que, últimamente, ha
dado a muchos países la posibilidad
de participar efectivamente en la
política internacional. Sin embargo,
se ha de reconocer que el desarrollo
económico mismo ha estado, y lo está
aún, aquejado por desviaciones y
problemas dramáticos , que la crisis
actual ha puesto todavía más de
manifiesto. Ésta nos pone
improrrogablemente ante decisiones
que afectan cada vez más al destino
mismo del hombre, el cual, por lo
demás, no puede prescindir de su
naturaleza. Las fuerzas técnicas que
se mueven, las interrelaciones
planetarias, los efectos perniciosos
sobre la economía real de una
actividad financiera mal utilizada y
en buena parte especulativa, los



imponentes flujos migratorios,
frecuentemente provocados y
después no gestionados
adecuadamente, o la explotación sin
reglas de los recursos de la tierra, nos
induce hoy a reflexionar sobre las
medidas necesarias para solucionar
problemas que no sólo son nuevos
respecto a los afrontados por el Papa
Pablo VI, sino también, y sobre todo,
que tienen un efecto decisivo para el
bien presente y futuro de la
humanidad. Los aspectos de la crisis
y sus soluciones, así como la
posibilidad de un futuro nuevo
desarrollo, están cada vez más
interrelacionados, se implican
recíprocamente, requieren nuevos
esfuerzos de comprensión unitaria y
una nueva síntesis humanista . Nos
preocupa justamente la complejidad
y gravedad de la situación económica
actual, pero hemos de asumir con
realismo, confianza y esperanza las
nuevas responsabilidades que nos
reclama la situación de un mundo



que necesita una profunda
renovación cultural y el
redescubrimiento de valores de
fondo sobre los cuales construir un
futuro mejor. La crisis nos obliga a
revisar nuestro camino, a darnos
nuevas reglas y a encontrar nuevas
formas de compromiso, a apoyarnos
en las experiencias positivas y a
rechazar las negativas. De este modo,
la crisis se convierte en ocasión de
discernir y proyectar de un modo
nuevo . Conviene afrontar las
dificultades del presente en esta
clave, de manera confiada más que
resignada.

22. Hoy, el cuadro del desarrollo se
despliega en múltiples ámbitos . Los
actores y las causas, tanto del
subdesarrollo como del desarrollo,
son múltiples, las culpas y los méritos
son muchos y diferentes. Esto
debería llevar a liberarse de las
ideologías, que con frecuencia
simplifican de manera artificiosa la



realidad, y a examinar con
objetividad la dimensión humana de
los problemas. Como ya señaló Juan
Pablo II[55], la línea de demarcación
entre países ricos y pobres ahora no
es tan neta como en tiempos de la 
Populorum progressio . La riqueza
mundial crece en términos absolutos,
pero aumentan también las
desigualdades . En los países ricos,
nuevas categorías sociales se
empobrecen y nacen nuevas
pobrezas. En las zonas más pobres,
algunos grupos gozan de un tipo de
superdesarrollo derrochador y
consumista, que contrasta de modo
inaceptable con situaciones
persistentes de miseria
deshumanizadora. Se sigue
produciendo «el escándalo de las
disparidades hirientes»[56].
Lamentablemente, hay corrupción e
ilegalidad tanto en el
comportamiento de sujetos
económicos y políticos de los países
ricos, nuevos y antiguos, como en los



países pobres. La falta de respeto de
los derechos humanos de los
trabajadores es provocada a veces
por grandes empresas
multinacionales y también por
grupos de producción local. Las
ayudas internacionales se han
desviado con frecuencia de su
finalidad por irresponsabilidades
tanto en los donantes como en los
beneficiarios. Podemos encontrar la
misma articulación de
responsabilidades también en el
ámbito de las causas inmateriales o
culturales del desarrollo y el
subdesarrollo. Hay formas excesivas
de protección de los conocimientos
por parte de los países ricos, a través
de un empleo demasiado rígido del
derecho a la propiedad intelectual,
especialmente en el campo sanitario.
Al mismo tiempo, en algunos países
pobres perduran modelos culturales
y normas sociales de
comportamiento que frenan el
proceso de desarrollo.



23. Hoy, muchas áreas del planeta se
han desarrollado, aunque de modo
problemático y desigual, entrando a
formar parte del grupo de las
grandes potencias destinado a jugar
un papel importante en el futuro.
Pero se ha de subrayar que no basta
progresar sólo desde el punto de vista
económico y tecnológico . El
desarrollo necesita ser ante todo
auténtico e integral. El salir del
atraso económico, algo en sí mismo
positivo, no soluciona la
problemática compleja de la
promoción del hombre, ni en los
países protagonistas de estos
adelantos, ni en los países
económicamente ya desarrollados, ni
en los que todavía son pobres, los
cuales pueden sufrir, además de
antiguas formas de explotación, las
consecuencias negativas que se
derivan de un crecimiento marcado
por desviaciones y desequilibrios.



Tras el derrumbe de los sistemas
económicos y políticos de los países
comunistas de Europa Oriental y el
fin de los llamados «bloques
contrapuestos», hubiera sido
necesario un replanteamiento total
del desarrollo. Lo pidió Juan Pablo II,
quien en 1987 indicó que la
existencia de estos «bloques» era una
de las principales causas del
subdesarrollo[57], pues la política
sustraía recursos a la economía y a la
cultura, y la ideología inhibía la
libertad. En 1991, después de los
acontecimientos de 1989, pidió
también que el fin de los bloques se
correspondiera con un nuevo modo
de proyectar globalmente el
desarrollo, no sólo en aquellos
países, sino también en Occidente y
en las partes del mundo que se
estaban desarrollando[58]. Esto ha
ocurrido sólo en parte, y sigue siendo
un deber llevarlo a cabo, tal vez
aprovechando precisamente las



medidas necesarias para superar los
problemas económicos actuales.

24. El mundo que Pablo VI tenía ante
sí, aunque el proceso de socialización
estuviera ya avanzado y pudo hablar
de una cuestión social que se había
hecho mundial, estaba aún mucho
menos integrado que el actual. La
actividad económica y la función
política se movían en gran parte
dentro de los mismos confines y
podían contar, por tanto, la una con
la otra. La actividad productiva tenía
lugar predominantemente en los
ámbitos nacionales y las inversiones
financieras circulaban de forma
bastante limitada con el extranjero,
de manera que la política de muchos
estados podía fijar todavía las
prioridades de la economía y, de
algún modo, gobernar su curso con
los instrumentos que tenía a su
disposición. Por este motivo, la 
Populorum progressio asignó un



papel central, aunque no exclusivo, a
los «poderes públicos»[59].

En nuestra época, el Estado se
encuentra con el deber de afrontar
las limitaciones que pone a su
soberanía el nuevo contexto
económico-comercial y financiero
internacional, caracterizado también
por una creciente movilidad de los
capitales financieros y los medios de
producción materiales e
inmateriales. Este nuevo contexto ha
modificado el poder político de los
estados.

Hoy, aprendiendo también la lección
que proviene de la crisis económica
actual, en la que los poderes públicos
del Estado se ven llamados
directamente a corregir errores y
disfunciones, parece más realista
una renovada valoración de su papel
y de su poder, que han de ser
sabiamente reexaminados y
revalorizados, de modo que sean



capaces de afrontar los desafíos del
mundo actual, incluso con nuevas
modalidades de ejercerlos. Con un
papel mejor ponderado de los
poderes públicos, es previsible que se
fortalezcan las nuevas formas de
participación en la política nacional e
internacional que tienen lugar a
través de la actuación de las
organizaciones de la sociedad civil;
en este sentido, es de desear que
haya mayor atención y participación
en la res publica por parte de los
ciudadanos.

25. Desde el punto de vista social, a
los sistemas de protección y
previsión, ya existentes en tiempos
de Pablo VI en muchos países, les
cuesta trabajo, y les costará todavía
más en el futuro, lograr sus objetivos
de verdadera justicia social dentro de
un cuadro de fuerzas profundamente
transformado. El mercado, al hacerse
global, ha estimulado, sobre todo en
países ricos, la búsqueda de áreas en



las que emplazar la producción a
bajo coste con el fin de reducir los
precios de muchos bienes, aumentar
el poder de adquisición y acelerar
por tanto el índice de crecimiento,
centrado en un mayor consumo en el
propio mercado interior.
Consecuentemente, el mercado ha
estimulado nuevas formas de
competencia entre los estados con el
fin de atraer centros productivos de
empresas extranjeras, adoptando
diversas medidas, como una
fiscalidad favorable y la falta de
reglamentación del mundo del
trabajo. Estos procesos han llevado a
la reducción de la red de seguridad
social a cambio de la búsqueda de
mayores ventajas competitivas en el
mercado global, con grave peligro
para los derechos de los
trabajadores, para los derechos
fundamentales del hombre y para la
solidaridad en las tradicionales
formas del Estado social. Los
sistemas de seguridad social pueden



perder la capacidad de cumplir su
tarea, tanto en los países pobres,
como en los emergentes, e incluso en
los ya desarrollados desde hace
tiempo. En este punto, las políticas de
balance, con los recortes al gasto
social, con frecuencia promovidos
también por las instituciones
financieras internacionales, pueden
dejar a los ciudadanos impotentes
ante riesgos antiguos y nuevos; dicha
impotencia aumenta por la falta de
protección eficaz por parte de las
asociaciones de los trabajadores. El
conjunto de los cambios sociales y
económicos hace que las 
organizaciones sindicales tengan
mayores dificultades para
desarrollar su tarea de
representación de los intereses de los
trabajadores, también porque los
gobiernos, por razones de utilidad
económica, limitan a menudo las
libertades sindicales o la capacidad
de negociación de los sindicatos
mismos. Las redes de solidaridad



tradicionales se ven obligadas a
superar mayores obstáculos. Por
tanto, la invitación de la doctrina
social de la Iglesia, empezando por la
Rerum novarum [60], a dar vida a
asociaciones de trabajadores para
defender sus propios derechos ha de
ser respetada, hoy más que ayer,
dando ante todo una respuesta
pronta y de altas miras a la urgencia
de establecer nuevas sinergias en el
ámbito internacional y local.

La movilidad laboral , asociada a la
desregulación generalizada, ha sido
un fenómeno importante, no exento
de aspectos positivos porque
estimula la producción de nueva
riqueza y el intercambio entre
culturas diferentes. Sin embargo,
cuando la incertidumbre sobre las
condiciones de trabajo a causa de la
movilidad y la desregulación se hace
endémica, surgen formas de
inestabilidad psicológica, de
dificultad para crear caminos



propios coherentes en la vida,
incluido el del matrimonio. Como
consecuencia, se producen
situaciones de deterioro humano y
de desperdicio social. Respecto a lo
que sucedía en la sociedad industrial
del pasado, el paro provoca hoy
nuevas formas de irrelevancia
económica, y la actual crisis sólo
puede empeorar dicha situación. El
estar sin trabajo durante mucho
tiempo, o la dependencia prolongada
de la asistencia pública o privada,
mina la libertad y la creatividad de la
persona y sus relaciones familiares y
sociales, con graves daños en el
plano psicológico y espiritual.
Quisiera recordar a todos, en especial
a los gobernantes que se ocupan en
dar un aspecto renovado al orden
económico y social del mundo, que el
primer capital que se ha de
salvaguardar y valorar es el hombre,
la persona en su integridad : «Pues el
hombre es el autor, el centro y el fin



de toda la vida económico-
social»[61].

26. En el plano cultural, las
diferencias son aún más acusadas
que en la época de Pablo VI.
Entonces, las culturas estaban
generalmente bien definidas y tenían
más posibilidades de defenderse ante
los intentos de hacerlas homogéneas.
Hoy, las posibilidades de interacción
entre las culturas han aumentado
notablemente, dando lugar a nuevas
perspectivas de diálogo intercultural,
un diálogo que, para ser eficaz, ha de
tener como punto de partida una
toma de conciencia de la identidad
específica de los diversos
interlocutores. Pero no se ha de
olvidar que la progresiva
mercantilización de los intercambios
culturales aumenta hoy un doble
riesgo. Se nota, en primer lugar, un 
eclecticismo cultural asumido con
frecuencia de manera acrítica: se
piensa en las culturas como



superpuestas unas a otras,
sustancialmente equivalentes e
intercambiables. Eso induce a caer
en un relativismo que en nada ayuda
al verdadero diálogo intercultural; en
el plano social, el relativismo cultural
provoca que los grupos culturales
estén juntos o convivan, pero
separados, sin diálogo auténtico y,
por lo tanto, sin verdadera
integración. Existe, en segundo lugar,
el peligro opuesto de rebajar la
cultura y homologar los
comportamientos y estilos de vida.
De este modo, se pierde el sentido
profundo de la cultura de las
diferentes naciones, de las
tradiciones de los diversos pueblos,
en cuyo marco la persona se enfrenta
a las cuestiones fundamentales de la
existencia[62]. El eclecticismo y el
bajo nivel cultural coinciden en
separar la cultura de la naturaleza
humana. Así, las culturas ya no
saben encontrar su lugar en una
naturaleza que las transciende[63],



terminando por reducir al hombre a
mero dato cultural. Cuando esto
ocurre, la humanidad corre nuevos
riesgos de sometimiento y
manipulación.

27. En muchos países pobres persiste,
y amenaza con acentuarse, la
extrema inseguridad de vida a causa
de la falta de alimentación: el hambre
causa todavía muchas víctimas entre
tantos Lázaros a los que no se les
consiente sentarse a la mesa del rico
epulón, como en cambio Pablo VI
deseaba[64]. Dar de comer a los
hambrientos (cf. Mt 25,35.37.42) es
un imperativo ético para la Iglesia
universal, que responde a las
enseñanzas de su Fundador, el Señor
Jesús, sobre la solidaridad y el
compartir. Además, en la era de la
globalización, eliminar el hambre en
el mundo se ha convertido también
en una meta que se ha de lograr para
salvaguardar la paz y la estabilidad
del planeta. El hambre no depende



tanto de la escasez material, cuanto
de la insuficiencia de recursos
sociales, el más importante de los
cuales es de tipo institucional. Es
decir, falta un sistema de
instituciones económicas capaces,
tanto de asegurar que se tenga
acceso al agua y a la comida de
manera regular y adecuada desde el
punto de vista nutricional, como de
afrontar las exigencias relacionadas
con las necesidades primarias y con
las emergencias de crisis
alimentarias reales, provocadas por
causas naturales o por la
irresponsabilidad política nacional e
internacional. El problema de la
inseguridad alimentaria debe ser
planteado en una perspectiva de
largo plazo, eliminando las causas
estructurales que lo provocan y
promoviendo el desarrollo agrícola
de los países más pobres mediante
inversiones en infraestructuras
rurales, sistemas de riego,
transportes, organización de los



mercados, formación y difusión de
técnicas agrícolas apropiadas,
capaces de utilizar del mejor modo
los recursos humanos, naturales y
socio-económicos, que se puedan
obtener preferiblemente en el propio
lugar, para asegurar así también su
sostenibilidad a largo plazo. Todo eso
ha de llevarse a cabo implicando a
las comunidades locales en las
opciones y decisiones referentes a la
tierra de cultivo. En esta perspectiva,
podría ser útil tener en cuenta las
nuevas fronteras que se han abierto
en el empleo correcto de las técnicas
de producción agrícola tradicional,
así como las más innovadoras, en el
caso de que éstas hayan sido
reconocidas, tras una adecuada
verificación, convenientes,
respetuosas del ambiente y atentas a
las poblaciones más desfavorecidas.
Al mismo tiempo, no se debería
descuidar la cuestión de una reforma
agraria ecuánime en los países en
desarrollo. El derecho a la



alimentación y al agua tiene un papel
importante para conseguir otros
derechos, comenzando ante todo por
el derecho primario a la vida. Por
tanto, es necesario que madure una
conciencia solidaria que considere la
alimentación y el acceso al agua como
derechos universales de todos los
seres humanos, sin distinciones ni
discriminaciones [65]. Es importante
destacar, además, que la vía solidaria
hacia el desarrollo de los países
pobres puede ser un proyecto de
solución de la crisis global actual,
como lo han intuido en los últimos
tiempos hombres políticos y
responsables de instituciones
internacionales. Apoyando a los
países económicamente pobres
mediante planes de financiación
inspirados en la solidaridad, con el
fin de que ellos mismos puedan
satisfacer las necesidades de bienes
de consumo y desarrollo de los
propios ciudadanos, no sólo se puede
producir un verdadero crecimiento



económico, sino que se puede
contribuir también a sostener la
capacidad productiva de los países
ricos, que corre peligro de quedar
comprometida por la crisis.

28. Uno de los aspectos más
destacados del desarrollo actual es la
importancia del tema del respeto a la
vida , que en modo alguno puede
separarse de las cuestiones
relacionadas con el desarrollo de los
pueblos. Es un aspecto que
últimamente está asumiendo cada
vez mayor relieve, obligándonos a
ampliar el concepto de pobreza [66]
y de subdesarrollo a los problemas
vinculados con la acogida de la vida,
sobre todo donde ésta se ve impedida
de diversas formas.

La situación de pobreza no sólo
provoca todavía en muchas zonas un
alto índice de mortalidad infantil,
sino que en varias partes del mundo
persisten prácticas de control



demográfico por parte de los
gobiernos, que con frecuencia
difunden la contracepción y llegan
incluso a imponer también el aborto.
En los países económicamente más
desarrollados, las legislaciones
contrarias a la vida están muy
extendidas y han condicionado ya las
costumbres y la praxis,
contribuyendo a difundir una
mentalidad antinatalista, que
muchas veces se trata de transmitir
también a otros estados como si
fuera un progreso cultural.

Algunas organizaciones no
gubernamentales, además, difunden
el aborto, promoviendo a veces en
los países pobres la adopción de la
práctica de la esterilización, incluso
en mujeres a quienes no se pide su
consentimiento. Por añadidura,
existe la sospecha fundada de que, en
ocasiones, las ayudas al desarrollo se
condicionan a determinadas políticas
sanitarias que implican de hecho la



imposición de un fuerte control de la
natalidad. Preocupan también tanto
las legislaciones que aceptan la
eutanasia como las presiones de
grupos nacionales e internacionales
que reivindican su reconocimiento
jurídico.

La apertura a la vida está en el centro
del verdadero desarrollo . Cuando
una sociedad se encamina hacia la
negación y la supresión de la vida,
acaba por no encontrar la
motivación y la energía necesaria
para esforzarse en el servicio del
verdadero bien del hombre. Si se
pierde la sensibilidad personal y
social para acoger una nueva vida,
también se marchitan otras formas
de acogida provechosas para la vida
social[67]. La acogida de la vida forja
las energías morales y capacita para
la ayuda recíproca. Fomentando la
apertura a la vida, los pueblos ricos
pueden comprender mejor las
necesidades de los que son pobres,



evitar el empleo de ingentes recursos
económicos e intelectuales para
satisfacer deseos egoístas entre los
propios ciudadanos y promover, por
el contrario, buenas actuaciones en
la perspectiva de una producción
moralmente sana y solidaria, en el
respeto del derecho fundamental de
cada pueblo y cada persona a la vida.

29. Hay otro aspecto de la vida de
hoy, muy estrechamente unido con el
desarrollo: la negación del derecho a
la libertad religiosa . No me refiero
sólo a las luchas y conflictos que
todavía se producen en el mundo por
motivos religiosos, aunque a veces la
religión sea solamente una cobertura
para razones de otro tipo, como el
afán de poder y riqueza. En efecto,
hoy se mata frecuentemente en el
nombre sagrado de Dios, como
muchas veces ha manifestado y
deplorado públicamente mi
predecesor Juan Pablo II y yo
mismo[68]. La violencia frena el



desarrollo auténtico e impide la
evolución de los pueblos hacia un
mayor bienestar socioeconómico y
espiritual. Esto ocurre especialmente
con el terrorismo de inspiración
fundamentalista[69], que causa
dolor, devastación y muerte, bloquea
el diálogo entre las naciones y desvía
grandes recursos de su empleo
pacífico y civil. No obstante, se ha de
añadir que, además del fanatismo
religioso que impide el ejercicio del
derecho a la libertad de religión en
algunos ambientes, también la
promoción programada de la
indiferencia religiosa o del ateísmo
práctico por parte de muchos países
contrasta con las necesidades del
desarrollo de los pueblos,
sustrayéndoles bienes espirituales y
humanos. Dios es el garante del
verdadero desarrollo del hombre en
cuanto, habiéndolo creado a su
imagen, funda también su dignidad
trascendente y alimenta su anhelo
constitutivo de «ser más». El ser



humano no es un átomo perdido en
un universo casual[70], sino una
criatura de Dios, a quien Él ha
querido dar un alma inmortal y al
que ha amado desde siempre. Si el
hombre fuera fruto sólo del azar o la
necesidad, o si tuviera que reducir
sus aspiraciones al horizonte angosto
de las situaciones en que vive, si todo
fuera únicamente historia y cultura,
y el hombre no tuviera una
naturaleza destinada a transcenderse
en una vida sobrenatural, podría
hablarse de incremento o de
evolución, pero no de desarrollo.
Cuando el Estado promueve, enseña,
o incluso impone formas de ateísmo
práctico, priva a sus ciudadanos de la
fuerza moral y espiritual
indispensable para comprometerse
en el desarrollo humano integral y
les impide avanzar con renovado
dinamismo en su compromiso en
favor de una respuesta humana más
generosa al amor divino[71]. Y
también se da el caso de que países



económicamente desarrollados o
emergentes exporten a los países
pobres, en el contexto de sus
relaciones culturales, comerciales y
políticas, esta visión restringida de la
persona y su destino. Éste es el daño
que el «superdesarrollo»[72] produce
al desarrollo auténtico, cuando va
acompañado por el «subdesarrollo
moral»[73].

30. En esta línea, el tema del
desarrollo humano integral adquiere
un alcance aún más complejo: la
correlación entre sus múltiples
elementos exige un esfuerzo para
que los diferentes ámbitos del saber
humano sean interactivos , con vistas
a la promoción de un verdadero
desarrollo de los pueblos. Con
frecuencia, se cree que basta aplicar
el desarrollo o las medidas
socioeconómicas correspondientes
mediante una actuación común. Sin
embargo, este actuar común necesita
ser orientado, porque «toda acción



social implica una doctrina»[74].
Teniendo en cuenta la complejidad
de los problemas, es obvio que las
diferentes disciplinas deben
colaborar en una
interdisciplinariedad ordenada. La
caridad no excluye el saber, más bien
lo exige, lo promueve y lo anima
desde dentro. El saber nunca es sólo
obra de la inteligencia. Ciertamente,
puede reducirse a cálculo y
experimentación, pero si quiere ser
sabiduría capaz de orientar al
hombre a la luz de los primeros
principios y de su fin último, ha de
ser «sazonado» con la «sal» de la
caridad. Sin el saber, el hacer es
ciego, y el saber es estéril sin el
amor. En efecto, «el que está
animado de una verdadera caridad
es ingenioso para descubrir las
causas de la miseria, para encontrar
los medios de combatirla, para
vencerla con intrepidez»[75]. Al
afrontar los fenómenos que tenemos
delante, la caridad en la verdad exige



ante todo conocer y entender,
conscientes y respetuosos de la
competencia específica de cada
ámbito del saber. La caridad no es
una añadidura posterior, casi como
un apéndice al trabajo ya concluido
de las diferentes disciplinas, sino que
dialoga con ellas desde el principio.
Las exigencias del amor no
contradicen las de la razón. El saber
humano es insuficiente y las
conclusiones de las ciencias no
podrán indicar por sí solas la vía
hacia el desarrollo integral del
hombre. Siempre hay que lanzarse
más allá: lo exige la caridad en la
verdad[76]. Pero ir más allá nunca
significa prescindir de las
conclusiones de la razón, ni
contradecir sus resultados. No existe
la inteligencia y después el amor:
existe el amor rico en inteligencia y la
inteligencia llena de amor .

31. Esto significa que la valoración
moral y la investigación científica



deben crecer juntas, y que la caridad
ha de animarlas en un conjunto
interdisciplinar armónico, hecho de
unidad y distinción. La doctrina
social de la Iglesia, que tiene «una
importante dimensión
interdisciplinar» [77], puede
desempeñar en esta perspectiva una
función de eficacia extraordinaria.
Permite a la fe, a la teología, a la
metafísica y a las ciencias encontrar
su lugar dentro de una colaboración
al servicio del hombre. La doctrina
social de la Iglesia ejerce
especialmente en esto su dimensión
sapiencial. Pablo VI vio con claridad
que una de las causas del
subdesarrollo es una falta de
sabiduría, de reflexión, de
pensamiento capaz de elaborar una
síntesis orientadora[78], y que
requiere «una clara visión de todos
los aspectos económicos, sociales,
culturales y espirituales»[79]. La
excesiva sectorización del saber[80],
el cerrarse de las ciencias humanas a



la metafísica[81], las dificultades del
diálogo entre las ciencias y la
teología, no sólo dañan el desarrollo
del saber, sino también el desarrollo
de los pueblos, pues, cuando eso
ocurre, se obstaculiza la visión de
todo el bien del hombre en las
diferentes dimensiones que lo
caracterizan. Es indispensable
«ampliar nuestro concepto de razón
y de su uso»[82] para conseguir
ponderar adecuadamente todos los
términos de la cuestión del
desarrollo y de la solución de los
problemas socioeconómicos.

32. Las grandes novedades que
presenta hoy el cuadro del desarrollo
de los pueblos plantean en muchos
casos la exigencia de nuevas
soluciones . Éstas han de buscarse, a
la vez, en el respeto de las leyes
propias de cada cosa y a la luz de una
visión integral del hombre que
refleje los diversos aspectos de la
persona humana, considerada con la



mirada purificada por la caridad. Así
se descubrirán singulares
convergencias y posibilidades
concretas de solución, sin renunciar
a ningún componente fundamental
de la vida humana.

La dignidad de la persona y las
exigencias de la justicia requieren,
sobre todo hoy, que las opciones
económicas no hagan aumentar de
manera excesiva y moralmente
inaceptable las desigualdades [83] y
que se siga buscando como prioridad
el objetivo del acceso al trabajo por
parte de todos, o lo mantengan.
Pensándolo bien, esto es también
una exigencia de la «razón
económica». El aumento sistémico de
las desigualdades entre grupos
sociales dentro de un mismo país y
entre las poblaciones de los
diferentes países, es decir, el
aumento masivo de la pobreza
relativa, no sólo tiende a erosionar la
cohesión social y, de este modo,



poner en peligro la democracia, sino
que tiene también un impacto
negativo en el plano económico por
el progresivo desgaste del «capital
social», es decir, del conjunto de
relaciones de confianza, fiabilidad y
respeto de las normas, que son
indispensables en toda convivencia
civil.

La ciencia económica nos dice
también que una situación de
inseguridad estructural da origen a
actitudes antiproductivas y al
derroche de recursos humanos, en
cuanto que el trabajador tiende a
adaptarse pasivamente a los
mecanismos automáticos, en vez de
dar espacio a la creatividad. También
sobre este punto hay una
convergencia entre ciencia
económica y valoración moral. Los 
costes humanos son siempre también
costes económicos y las disfunciones
económicas comportan igualmente
costes humanos.



Además, se ha de recordar que
rebajar las culturas a la dimensión
tecnológica, aunque puede favorecer
la obtención de beneficios a corto
plazo, a la larga obstaculiza el
enriquecimiento mutuo y las
dinámicas de colaboración. Es
importante distinguir entre
consideraciones económicas o
sociológicas a corto y largo plazo.
Reducir el nivel de tutela de los
derechos de los trabajadores y
renunciar a mecanismos de
redistribución del rédito con el fin de
que el país adquiera mayor
competitividad internacional,
impiden consolidar un desarrollo
duradero. Por tanto, se han de
valorar cuidadosamente las
consecuencias que tienen sobre las
personas las tendencias actuales
hacia una economía de corto, a veces
brevísimo plazo. Esto exige «una
nueva y más profunda reflexión sobre
el sentido de la economía y de sus
fines» [84], además de una honda



revisión con amplitud de miras del
modelo de desarrollo, para corregir
sus disfunciones y desviaciones. Lo
exige, en realidad, el estado de salud
ecológica del planeta; lo requiere
sobre todo la crisis cultural y moral
del hombre, cuyos síntomas son
evidentes en todas las partes del
mundo desde hace tiempo.

33. Más de cuarenta años después de
la Populorum progressio , su
argumento de fondo, el progreso, 
sigue siendo aún un problema
abierto , que se ha hecho más agudo
y perentorio por la crisis económico-
financiera que se está produciendo.
Aunque algunas zonas del planeta
que sufrían la pobreza han
experimentado cambios notables en
términos de crecimiento económico y
participación en la producción
mundial, otras viven todavía en una
situación de miseria comparable a la
que había en tiempos de Pablo VI y,
en algún caso, puede decirse que



peor. Es significativo que algunas
causas de esta situación fueran ya
señaladas en la Populorum
progressio , como por ejemplo, los
altos aranceles aduaneros impuestos
por los países económicamente
desarrollados, que todavía impiden a
los productos procedentes de los
países pobres llegar a los mercados
de los países ricos. En cambio, otras
causas que la Encíclica sólo esbozó,
han adquirido después mayor
relieve. Este es el caso de la
valoración del proceso de
descolonización, por entonces en
pleno auge. Pablo VI deseaba un
itinerario autónomo que se
recorriera en paz y libertad. Después
de más de cuarenta años, hemos de
reconocer lo difícil que ha sido este
recorrido, tanto por nuevas formas
de colonialismo y dependencia de
antiguos y nuevos países
hegemónicos, como por graves
irresponsabilidades internas en los



propios países que se han
independizado.

La novedad principal ha sido el 
estallido de la interdependencia
planetaria , ya comúnmente llamada
globalización. Pablo VI lo había
previsto parcialmente, pero es
sorprendente el alcance y la
impetuosidad de su auge. Surgido en
los países económicamente
desarrollados, este proceso ha
implicado por su naturaleza a todas
las economías. Ha sido el motor
principal para que regiones enteras
superaran el subdesarrollo y es, de
por sí, una gran oportunidad. Sin
embargo, sin la guía de la caridad en
la verdad, este impulso planetario
puede contribuir a crear riesgo de
daños hasta ahora desconocidos y
nuevas divisiones en la familia
humana. Por eso, la caridad y la
verdad nos plantean un compromiso
inédito y creativo, ciertamente muy
vasto y complejo. Se trata de 



ensanchar la razón y hacerla capaz de
conocer y orientar estas nuevas e
imponentes dinámicas , animándolas
en la perspectiva de esa «civilización
del amor», de la cual Dios ha puesto
la semilla en cada pueblo y en cada
cultura.

CAPÍTULO TERCERO
FRATERNIDAD, DESARROLLO
ECONÓMICO Y SOCIEDAD CIVIL

34. La caridad en la verdad pone al
hombre ante la sorprendente
experiencia del don. La gratuidad
está en su vida de muchas maneras,
aunque frecuentemente pasa
desapercibida debido a una visión de
la existencia que antepone a todo la
productividad y la utilidad. El ser
humano está hecho para el don, el
cual manifiesta y desarrolla su
dimensión trascendente. A veces, el
hombre moderno tiene la errónea
convicción de ser el único autor de sí
mismo, de su vida y de la sociedad.



Es una presunción fruto de la
cerrazón egoísta en sí mismo, que
procede -por decirlo con una
expresión creyente- del pecado de los
orígenes . La sabiduría de la Iglesia
ha invitado siempre a no olvidar la
realidad del pecado original, ni
siquiera en la interpretación de los
fenómenos sociales y en la
construcción de la sociedad: «Ignorar
que el hombre posee una naturaleza
herida, inclinada al mal, da lugar a
graves errores en el dominio de la
educación, de la política, de la acción
social y de las costumbres»[85]. Hace
tiempo que la economía forma parte
del conjunto de los ámbitos en que se
manifiestan los efectos perniciosos
del pecado. Nuestros días nos
ofrecen una prueba evidente.
Creerse autosuficiente y capaz de
eliminar por sí mismo el mal de la
historia ha inducido al hombre a
confundir la felicidad y la salvación
con formas inmanentes de bienestar
material y de actuación social.



Además, la exigencia de la economía
de ser autónoma, de no estar sujeta a
«injerencias» de carácter moral, ha
llevado al hombre a abusar de los
instrumentos económicos incluso de
manera destructiva. Con el pasar del
tiempo, estas posturas han
desembocado en sistemas
económicos, sociales y políticos que
han tiranizado la libertad de la
persona y de los organismos sociales
y que, precisamente por eso, no han
sido capaces de asegurar la justicia
que prometían. Como he afirmado en
la Encíclica Spe salvi , se elimina así
de la historia la esperanza cristiana
[86], que no obstante es un poderoso
recurso social al servicio del
desarrollo humano integral, en la
libertad y en la justicia. La esperanza
sostiene a la razón y le da fuerza
para orientar la voluntad[87]. Está ya
presente en la fe, que la suscita. La
caridad en la verdad se nutre de ella
y, al mismo tiempo, la manifiesta. Al
ser un don absolutamente gratuito de



Dios, irrumpe en nuestra vida como
algo que no es debido, que trasciende
toda ley de justicia. Por su
naturaleza, el don supera el mérito,
su norma es sobreabundar. Nos
precede en nuestra propia alma
como signo de la presencia de Dios
en nosotros y de sus expectativas
para con nosotros. La verdad que,
como la caridad es don, nos supera,
como enseña San Agustín[88].
Incluso nuestra propia verdad, la de
nuestra conciencia personal, ante
todo, nos ha sido «dada» . En efecto,
en todo proceso cognitivo la verdad
no es producida por nosotros, sino
que se encuentra o, mejor aún, se
recibe. Como el amor, «no nace del
pensamiento o la voluntad, sino que
en cierto sentido se impone al ser
humano»[89].

Al ser un don recibido por todos, la
caridad en la verdad es una fuerza
que funda la comunidad, unifica a
los hombres de manera que no haya



barreras o confines. La comunidad
humana puede ser organizada por
nosotros mismos, pero nunca podrá
ser sólo con sus propias fuerzas una
comunidad plenamente fraterna ni
aspirar a superar las fronteras, o
convertirse en una comunidad
universal. La unidad del género
humano, la comunión fraterna más
allá de toda división, nace de la
palabra de Dios-Amor que nos
convoca. Al afrontar esta cuestión
decisiva, hemos de precisar, por un
lado, que la lógica del don no excluye
la justicia ni se yuxtapone a ella
como un añadido externo en un
segundo momento y, por otro, que el
desarrollo económico, social y
político necesita, si quiere ser
auténticamente humano, dar espacio
al principio de gratuidad como
expresión de fraternidad.

35. Si hay confianza recíproca y
generalizada, el mercado es la
institución económica que permite el



encuentro entre las personas, como
agentes económicos que utilizan el
contrato como norma de sus
relaciones y que intercambian bienes
y servicios de consumo para
satisfacer sus necesidades y deseos.
El mercado está sujeto a los
principios de la llamada justicia
conmutativa , que regula
precisamente la relación entre dar y
recibir entre iguales. Pero la doctrina
social de la Iglesia no ha dejado
nunca de subrayar la importancia de
la justicia distributiva y de la justicia
social para la economía de mercado,
no sólo porque está dentro de un
contexto social y político más amplio,
sino también por la trama de
relaciones en que se desenvuelve. En
efecto, si el mercado se rige
únicamente por el principio de la
equivalencia del valor de los bienes
que se intercambian, no llega a
producir la cohesión social que
necesita para su buen
funcionamiento. Sin formas internas



de solidaridad y de confianza
recíproca, el mercado no puede
cumplir plenamente su propia función
económica . Hoy, precisamente esta
confianza ha fallado, y esta pérdida
de confianza es algo realmente
grave.

Pablo VI subraya oportunamente en
la Populorum progressio que el
sistema económico mismo se habría
aventajado con la práctica
generalizada de la justicia, pues los
primeros beneficiarios del desarrollo
de los países pobres hubieran sido
los países ricos[90]. No se trata sólo
de remediar el mal funcionamiento
con las ayudas. No se debe
considerar a los pobres como un
«fardo»[91], sino como una riqueza
incluso desde el punto de vista
estrictamente económico. No
obstante, se ha de considerar
equivocada la visión de quienes
piensan que la economía de mercado
tiene necesidad estructural de una



cuota de pobreza y de subdesarrollo
para funcionar mejor. Al mercado le
interesa promover la emancipación,
pero no puede lograrlo por sí mismo,
porque no puede producir lo que
está fuera de su alcance. Ha de sacar
fuerzas morales de otras instancias
que sean capaces de generarlas.

36. La actividad económica no puede
resolver todos los problemas sociales
ampliando sin más la lógica
mercantil . Debe estar ordenada a la
consecución del bien común , que es
responsabilidad sobre todo de la
comunidad política. Por tanto, se
debe tener presente que separar la
gestión económica, a la que
correspondería únicamente producir
riqueza, de la acción política, que
tendría el papel de conseguir la
justicia mediante la redistribución,
es causa de graves desequilibrios.

La Iglesia sostiene siempre que la
actividad económica no debe



considerarse antisocial. Por eso, el
mercado no es ni debe convertirse en
el ámbito donde el más fuerte
avasalle al más débil. La sociedad no
debe protegerse del mercado,
pensando que su desarrollo
comporta ipso facto la muerte de las
relaciones auténticamente humanas.
Es verdad que el mercado puede
orientarse en sentido negativo, pero
no por su propia naturaleza, sino por
una cierta ideología que lo guía en
este sentido. No se debe olvidar que
el mercado no existe en su estado
puro, se adapta a las configuraciones
culturales que lo concretan y
condicionan. En efecto, la economía
y las finanzas, al ser instrumentos,
pueden ser mal utilizados cuando
quien los gestiona tiene sólo
referencias egoístas. De esta forma,
se puede llegar a transformar medios
de por sí buenos en perniciosos. Lo
que produce estas consecuencias es
la razón oscurecida del hombre, no el
medio en cuanto tal. Por eso, no se



deben hacer reproches al medio o
instrumento sino al hombre, a su
conciencia moral y a su
responsabilidad personal y social.

La doctrina social de la Iglesia
sostiene que se pueden vivir
relaciones auténticamente humanas,
de amistad y de sociabilidad, de
solidaridad y de reciprocidad,
también dentro de la actividad
económica y no solamente fuera o
«después» de ella. El sector
económico no es ni éticamente
neutro ni inhumano o antisocial por
naturaleza. Es una actividad del
hombre y, precisamente porque es
humana, debe ser articulada e
institucionalizada éticamente.

El gran desafío que tenemos,
planteado por las dificultades del
desarrollo en este tiempo de
globalización y agravado por la crisis
económico-financiera actual, es
mostrar, tanto en el orden de las



ideas como de los comportamientos,
que no sólo no se pueden olvidar o
debilitar los principios tradicionales
de la ética social, como la
trasparencia, la honestidad y la
responsabilidad, sino que en las 
relaciones mercantiles el principio de
gratuidad y la lógica del don, como
expresiones de fraternidad, pueden y
deben tener espacio en la actividad
económica ordinaria . Esto es una
exigencia del hombre en el momento
actual, pero también de la razón
económica misma. Una exigencia de
la caridad y de la verdad al mismo
tiempo.

37. La doctrina social de la Iglesia ha
sostenido siempre que la justicia
afecta a todas las fases de la actividad
económica , porque en todo momento
tiene que ver con el hombre y con
sus derechos. La obtención de
recursos, la financiación, la
producción, el consumo y todas las
fases del proceso económico tienen



ineludiblemente implicaciones
morales. Así, toda decisión económica
tiene consecuencias de carácter
moral . Lo confirman las ciencias
sociales y las tendencias de la
economía contemporánea. Hace
algún tiempo, tal vez se podía confiar
primero a la economía la producción
de riqueza y asignar después a la
política la tarea de su distribución.
Hoy resulta más difícil, dado que las
actividades económicas no se limitan
a territorios definidos, mientras que
las autoridades gubernativas siguen
siendo sobre todo locales. Además,
las normas de justicia deben ser
respetadas desde el principio y
durante el proceso económico, y no
sólo después o colateralmente. Para
eso es necesario que en el mercado
se dé cabida a actividades
económicas de sujetos que optan
libremente por ejercer su gestión
movidos por principios distintos al
del mero beneficio, sin renunciar por
ello a producir valor económico.



Muchos planteamientos económicos
provenientes de iniciativas religiosas
y laicas demuestran que esto es
realmente posible.

En la época de la globalización, la
economía refleja modelos
competitivos vinculados a culturas
muy diversas entre sí. El
comportamiento económico y
empresarial que se desprende tiene
en común principalmente el respeto
de la justicia conmutativa.
Indudablemente, la vida económica
tiene necesidad del contrato para
regular las relaciones de intercambio
entre valores equivalentes. Pero
necesita igualmente leyes justas y 
formas de redistribución guiadas por
la política, además de obras
caracterizadas por el espíritu del
don . La economía globalizada parece
privilegiar la primera lógica, la del
intercambio contractual, pero directa
o indirectamente demuestra que
necesita a las otras dos, la lógica de la



política y la lógica del don sin
contrapartida.

38. En la Centesimus annus , mi
predecesor Juan Pablo II señaló esta
problemática al advertir la necesidad
de un sistema basado en tres
instancias: el mercado, el Estado y la 
sociedad civil [92]. Consideró que la
sociedad civil era el ámbito más
apropiado para una economía de la
gratuidad y de la fraternidad, sin
negarla en los otros dos ámbitos. Hoy
podemos decir que la vida
económica debe ser comprendida
como una realidad de múltiples
dimensiones: en todas ellas, aunque
en medida diferente y con
modalidades específicas, debe haber
respeto a la reciprocidad fraterna. En
la época de la globalización, la
actividad económica no puede
prescindir de la gratuidad, que
fomenta y extiende la solidaridad y
la responsabilidad por la justicia y el
bien común en sus diversas



instancias y agentes. Se trata, en
definitiva, de una forma concreta y
profunda de democracia económica.
La solidaridad es en primer lugar
que todos se sientan responsables de
todos[93]; por tanto no se la puede
dejar solamente en manos del
Estado. Mientras antes se podía
pensar que lo primero era alcanzar
la justicia y que la gratuidad venía
después como un complemento, hoy
es necesario decir que sin la
gratuidad no se alcanza ni siquiera la
justicia. Se requiere, por tanto, un
mercado en el cual puedan operar
libremente, con igualdad de
oportunidades, empresas que
persiguen fines institucionales
diversos. Junto a la empresa privada,
orientada al beneficio, y los
diferentes tipos de empresa pública,
deben poderse establecer y
desenvolver aquellas organizaciones
productivas que persiguen fines
mutualistas y sociales. De su
recíproca interacción en el mercado



se puede esperar una especie de
combinación entre los
comportamientos de empresa y, con
ella, una atención más sensible a una
civilización de la economía . En este
caso, caridad en la verdad significa la
necesidad de dar forma y
organización a las iniciativas
económicas que, sin renunciar al
beneficio, quieren ir más allá de la
lógica del intercambio de cosas
equivalentes y del lucro como fin en
sí mismo.

39. Pablo VI pedía en la Populorum
progressio que se llegase a un modelo
de economía de mercado capaz de
incluir, al menos tendencialmente, a
todos los pueblos, y no solamente a
los particularmente dotados . Pedía
un compromiso para promover un
mundo más humano para todos, un
mundo «en donde todos tengan que
dar y recibir, sin que el progreso de
los unos sea un obstáculo para el
desarrollo de los otros»[94]. Así,



extendía al plano universal las
mismas exigencias y aspiraciones de
la Rerum novarum , escrita como
consecuencia de la revolución
industrial, cuando se afirmó por
primera vez la idea -seguramente
avanzada para aquel tiempo- de que
el orden civil, para sostenerse,
necesitaba la intervención
redistributiva del Estado. Hoy, esta
visión de la Rerum novarum , además
de puesta en crisis por los procesos
de apertura de los mercados y de las
sociedades, se muestra incompleta
para satisfacer las exigencias de una
economía plenamente humana. Lo
que la doctrina de la Iglesia ha
sostenido siempre, partiendo de su
visión del hombre y de la sociedad,
es necesario también hoy para las
dinámicas características de la
globalización.

Cuando la lógica del mercado y la
lógica del Estado se ponen de
acuerdo para mantener el monopolio



de sus respectivos ámbitos de
influencia, se debilita a la larga la
solidaridad en las relaciones entre
los ciudadanos, la participación y el
sentido de pertenencia, que no se
identifican con el «dar para tener»,
propio de la lógica de la
compraventa, ni con el «dar por
deber» , propio de la lógica de las
intervenciones públicas, que el
Estado impone por ley. La victoria
sobre el subdesarrollo requiere
actuar no sólo en la mejora de las
transacciones basadas en la
compraventa, o en las transferencias
de las estructuras asistenciales de
carácter público, sino sobre todo en
la apertura progresiva en el contexto
mundial a formas de actividad
económica caracterizada por ciertos
márgenes de gratuidad y comunión .
El binomio exclusivo mercado-Estado
corroe la sociabilidad, mientras que
las formas de economía solidaria,
que encuentran su mejor terreno en
la sociedad civil aunque no se



reducen a ella, crean sociabilidad. El
mercado de la gratuidad no existe y
las actitudes gratuitas no se pueden
prescribir por ley. Sin embargo, tanto
el mercado como la política tienen
necesidad de personas abiertas al
don recíproco.

40. Las actuales dinámicas
económicas internacionales,
caracterizadas por graves
distorsiones y disfunciones,
requieren también cambios
profundos en el modo de entender la
empresa . Antiguas modalidades de la
vida empresarial van
desapareciendo, mientras otras más
prometedoras se perfilan en el
horizonte. Uno de los mayores
riesgos es sin duda que la empresa
responda casi exclusivamente a las
expectativas de los inversores en
detrimento de su dimensión social.
Debido a su continuo crecimiento y a
la necesidad de mayores capitales,
cada vez son menos las empresas



que dependen de un único
empresario estable que se sienta
responsable a largo plazo, y no sólo
por poco tiempo, de la vida y los
resultados de su empresa, y cada vez
son menos las empresas que
dependen de un único territorio.
Además, la llamada deslocalización
de la actividad productiva puede
atenuar en el empresario el sentido
de responsabilidad respecto a los
interesados, como los trabajadores,
los proveedores, los consumidores,
así como al medio ambiente y a la
sociedad más amplia que lo rodea, en
favor de los accionistas, que no están
sujetos a un espacio concreto y gozan
por tanto de una extraordinaria
movilidad. El mercado internacional
de los capitales, en efecto, ofrece hoy
una gran libertad de acción. Sin
embargo, también es verdad que se
está extendiendo la conciencia de la
necesidad de una «responsabilidad
social» más amplia de la empresa.
Aunque no todos los planteamientos



éticos que guían hoy el debate sobre
la responsabilidad social de la
empresa son aceptables según la
perspectiva de la doctrina social de la
Iglesia, es cierto que se va
difundiendo cada vez más la
convicción según la cual la gestión de
la empresa no puede tener en cuenta
únicamente el interés de sus
propietarios, sino también el de todos
los otros sujetos que contribuyen a la
vida de la empresa : trabajadores,
clientes, proveedores de los diversos
elementos de producción, la
comunidad de referencia. En los
últimos años se ha notado el
crecimiento de una clase cosmopolita
de manager , que a menudo responde
sólo a las pretensiones de los nuevos
accionistas de referencia compuestos
generalmente por fondos anónimos
que establecen su retribución. Pero
también hay muchos managers hoy
que, con un análisis más previsor, se
percatan cada vez más de los
profundos lazos de su empresa con el



territorio o territorios en que
desarrolla su actividad. Pablo VI
invitaba a valorar seriamente el
daño que la trasferencia de capitales
al extranjero, por puro provecho
personal, puede ocasionar a la
propia nación[95]. Juan Pablo II
advertía que invertir tiene siempre un
significado moral , además de
económico[96]. Se ha de reiterar que
todo esto mantiene su validez en
nuestros días a pesar de que el
mercado de capitales haya sido
fuertemente liberalizado y la
moderna mentalidad tecnológica
pueda inducir a pensar que invertir
es sólo un hecho técnico y no
humano ni ético. No se puede negar
que un cierto capital puede hacer el
bien cuando se invierte en el
extranjero en vez de en la propia
patria. Pero deben quedar a salvo los
vínculos de justicia, teniendo en
cuenta también cómo se ha formado
ese capital y los perjuicios que
comporta para las personas el que no



se emplee en los lugares donde se ha
generado[97]. Se ha de evitar que el 
empleo de recursos financieros esté
motivado por la especulación y ceda
a la tentación de buscar únicamente
un beneficio inmediato, en vez de la
sostenibilidad de la empresa a largo
plazo, su propio servicio a la
economía real y la promoción, en
modo adecuado y oportuno, de
iniciativas económicas también en
los países necesitados de desarrollo.
Tampoco hay motivos para negar
que la deslocalización, que lleva
consigo inversiones y formación,
puede hacer bien a la población del
país que la recibe. El trabajo y los
conocimientos técnicos son una
necesidad universal. Sin embargo, no
es lícito deslocalizar únicamente
para aprovechar particulares
condiciones favorables, o peor aún,
para explotar sin aportar a la
sociedad local una verdadera
contribución para el nacimiento de
un sólido sistema productivo y social,



factor imprescindible para un
desarrollo estable.

41. A este respecto, es útil observar
que la iniciativa empresarial tiene, y
debe asumir cada vez más, un 
significado polivalente . El
predominio persistente del binomio
mercado-Estado nos ha
acostumbrado a pensar
exclusivamente en el empresario
privado de tipo capitalista por un
lado y en el directivo estatal por otro.
En realidad, la iniciativa empresarial
se ha de entender de modo
articulado. Así lo revelan diversas
motivaciones metaeconómicas. El ser
empresario, antes de tener un
significado profesional, tiene un
significado humano[98]. Es propio de
todo trabajo visto como «actus
personae» [99] y por eso es bueno
que todo trabajador tenga la
posibilidad de dar la propia
aportación a su labor, de modo que
él mismo «sea consciente de que está



trabajando en algo propio»[100]. Por
eso, Pablo VI enseñaba que «todo
trabajador es un creador»[101].
Precisamente para responder a las
exigencias y a la dignidad de quien
trabaja, y a las necesidades de la
sociedad, existen varios tipos de
empresas, más allá de la pura
distinción entre «privado» y
«público». Cada una requiere y
manifiesta una capacidad de
iniciativa empresarial específica.
Para realizar una economía que en el
futuro próximo sepa ponerse al
servicio del bien común nacional y
mundial, es oportuno tener en
cuenta este significado amplio de
iniciativa empresarial. Esta
concepción más amplia favorece el
intercambio y la mutua
configuración entre los diversos tipos
de iniciativa empresarial, con
transvase de competencias del
mundo non profit al profit y
viceversa, del público al propio de la
sociedad civil, del de las economías



avanzadas al de países en vía de
desarrollo.

También la « autoridad política »
tiene un significado polivalente , que
no se puede olvidar mientras se
camina hacia la consecución de un
nuevo orden económico-productivo,
socialmente responsable y a medida
del hombre. Al igual que se pretende
cultivar una iniciativa empresarial
diferenciada en el ámbito mundial,
también se debe promover una
autoridad política repartida y que ha
de actuar en diversos planos. El
mercado único de nuestros días no
elimina el papel de los estados, más
bien obliga a los gobiernos a una
colaboración recíproca más estrecha.
La sabiduría y la prudencia
aconsejan no proclamar
apresuradamente la desaparición del
Estado. Con relación a la solución de
la crisis actual, su papel parece
destinado a crecer, recuperando
muchas competencias. Hay naciones



donde la construcción o
reconstrucción del Estado sigue
siendo un elemento clave para su
desarrollo. La ayuda internacional ,
precisamente dentro de un proyecto
inspirado en la solidaridad para
solucionar los actuales problemas
económicos, debería apoyar en
primer lugar la consolidación de los
sistemas constitucionales, jurídicos y
administrativos en los países que
todavía no gozan plenamente de
estos bienes. Las ayudas económicas
deberían ir acompañadas de aquellas
medidas destinadas a reforzar las
garantías propias de un Estado de
derecho , un sistema de orden
público y de prisiones respetuoso de
los derechos humanos y a consolidar
instituciones verdaderamente
democráticas. No es necesario que el
Estado tenga las mismas
características en todos los sitios: el
fortalecimiento de los sistemas
constitucionales débiles puede ir
acompañado perfectamente por el



desarrollo de otras instancias
políticas no estatales, de carácter
cultural, social, territorial o religioso.
Además, la articulación de la
autoridad política en el ámbito local,
nacional o internacional, es uno de
los cauces privilegiados para poder
orientar la globalización económica.
Y también el modo de evitar que ésta
mine de hecho los fundamentos de la
democracia.

42. A veces se perciben actitudes
fatalistas ante la globalización , como
si las dinámicas que la producen
procedieran de fuerzas anónimas e
impersonales o de estructuras
independientes de la voluntad
humana[102]. A este respecto, es
bueno recordar que la globalización
ha de entenderse ciertamente como
un proceso socioeconómico, pero no
es ésta su única dimensión. Tras este
proceso más visible hay realmente
una humanidad cada vez más
interrelacionada; hay personas y



pueblos para los que el proceso debe
ser de utilidad y desarrollo[103],
gracias a que tanto los individuos
como la colectividad asumen sus
respectivas responsabilidades. La
superación de las fronteras no es sólo
un hecho material, sino también
cultural, en sus causas y en sus
efectos. Cuando se entiende la
globalización de manera
determinista, se pierden los criterios
para valorarla y orientarla. Es una
realidad humana y puede ser fruto
de diversas corrientes culturales que
han de ser sometidas a un
discernimiento. La verdad de la
globalización como proceso y su
criterio ético fundamental vienen
dados por la unidad de la familia
humana y su crecimiento en el bien.
Por tanto, hay que esforzarse
incesantemente para favorecer una 
orientación cultural personalista y
comunitaria, abierta a la
trascendencia, del proceso de
integración planetaria .



A pesar de algunos aspectos
estructurales innegables, pero que no
se deben absolutizar, «la
globalización no es, a priori , ni
buena ni mala. Será lo que la gente
haga de ella»[104]. Debemos ser sus
protagonistas, no las víctimas,
procediendo razonablemente,
guiados por la caridad y la verdad.
Oponerse ciegamente a la
globalización sería una actitud
errónea, preconcebida, que acabaría
por ignorar un proceso que tiene
también aspectos positivos, con el
riesgo de perder una gran ocasión
para aprovechar las múltiples
oportunidades de desarrollo que
ofrece. El proceso de globalización,
adecuadamente entendido y
gestionado, ofrece la posibilidad de
una gran redistribución de la riqueza
a escala planetaria como nunca se ha
visto antes; pero, si se gestiona mal,
puede incrementar la pobreza y la
desigualdad, contagiando además
con una crisis a todo el mundo. Es



necesario corregir las disfunciones , a
veces graves, que causan nuevas
divisiones entre los pueblos y en su
interior, de modo que la
redistribución de la riqueza no
comporte una redistribución de la
pobreza, e incluso la acentúe, como
podría hacernos temer también una
mala gestión de la situación actual.
Durante mucho tiempo se ha
pensado que los pueblos pobres
deberían permanecer anclados en un
estadio de desarrollo preestablecido
o contentarse con la filantropía de
los pueblos desarrollados. Pablo VI se
pronunció contra esta mentalidad en
la Populorum progressio . Los
recursos materiales disponibles para
sacar a estos pueblos de la miseria
son hoy potencialmente mayores que
antes, pero se han servido de ellos
principalmente los países
desarrollados, que han podido
aprovechar mejor la liberalización
de los movimientos de capitales y de
trabajo. Por tanto, la difusión de



ámbitos de bienestar en el mundo no
debería ser obstaculizada con
proyectos egoístas, proteccionistas o
dictados por intereses particulares.
En efecto, la participación de países
emergentes o en vías de desarrollo
permite hoy gestionar mejor la crisis.
La transición que el proceso de
globalización comporta, conlleva
grandes dificultades y peligros, que
sólo se podrán superar si se toma
conciencia del espíritu antropológico
y ético que en el fondo impulsa la
globalización hacia metas de
humanización solidaria.
Desgraciadamente, este espíritu se ve
con frecuencia marginado y
entendido desde perspectivas ético-
culturales de carácter individualista
y utilitarista. La globalización es un
fenómeno multidimensional y
polivalente, que exige ser
comprendido en la diversidad y en la
unidad de todas sus dimensiones,
incluida la teológica. Esto consentirá
vivir y orientar la globalización de la



humanidad en términos de
relacionalidad, comunión y
participación .

CAPÍTULO CUARTO DESARROLLO
DE LOS PUEBLOS, DERECHOS Y
DEBERES, AMBIENTE

43. «La solidaridad universal, que es
un hecho y un beneficio para todos,
es también un deber».[105] En la
actualidad, muchos pretenden
pensar que no deben nada a nadie, si
no es a sí mismos. Piensan que sólo
son titulares de derechos y con
frecuencia les cuesta madurar en su
responsabilidad respecto al
desarrollo integral propio y ajeno.
Por ello, es importante urgir una
nueva reflexión sobre los deberes que
los derechos presuponen, y sin los
cuales éstos se convierten en algo
arbitrario [106]. Hoy se da una
profunda contradicción. Mientras,
por un lado, se reivindican presuntos
derechos, de carácter arbitrario y



voluptuoso, con la pretensión de que
las estructuras públicas los
reconozcan y promuevan, por otro,
hay derechos elementales y
fundamentales que se ignoran y
violan en gran parte de la
humanidad[107]. Se aprecia con
frecuencia una relación entre la
reivindicación del derecho a lo
superfluo, e incluso a la transgresión
y al vicio, en las sociedades
opulentas, y la carencia de comida,
agua potable, instrucción básica o
cuidados sanitarios elementales en
ciertas regiones del mundo
subdesarrollado y también en la
periferia de las grandes ciudades.
Dicha relación consiste en que los
derechos individuales, desvinculados
de un conjunto de deberes que les dé
un sentido profundo, se desquician y
dan lugar a una espiral de exigencias
prácticamente ilimitada y carente de
criterios. La exacerbación de los
derechos conduce al olvido de los
deberes. Los deberes delimitan los



derechos porque remiten a un marco
antropológico y ético en cuya verdad
se insertan también los derechos y
así dejan de ser arbitrarios. Por este
motivo, los deberes refuerzan los
derechos y reclaman que se los
defienda y promueva como un
compromiso al servicio del bien. En
cambio, si los derechos del hombre
se fundamentan sólo en las
deliberaciones de una asamblea de
ciudadanos, pueden ser cambiados
en cualquier momento y,
consiguientemente, se relaja en la
conciencia común el deber de
respetarlos y tratar de conseguirlos.
Los gobiernos y los organismos
internacionales pueden olvidar
entonces la objetividad y la cualidad
de «no disponibles» de los derechos.
Cuando esto sucede, se pone en
peligro el verdadero desarrollo de los
pueblos[108]. Comportamientos
como éstos comprometen la
autoridad moral de los organismos
internacionales, sobre todo a los ojos



de los países más necesitados de
desarrollo. En efecto, éstos exigen
que la comunidad internacional
asuma como un deber ayudarles a
ser «artífices de su destino»[109], es
decir, a que asuman a su vez
deberes. Compartir los deberes
recíprocos moviliza mucho más que la
mera reivindicación de derechos .

44. La concepción de los derechos y
de los deberes respecto al desarrollo,
debe tener también en cuenta los
problemas relacionados con el 
crecimiento demográfico . Es un
aspecto muy importante del
verdadero desarrollo, porque afecta
a los valores irrenunciables de la
vida y de la familia[110]. No es
correcto considerar el aumento de
población como la primera causa del
subdesarrollo, incluso desde el punto
de vista económico: baste pensar, por
un lado, en la notable disminución
de la mortalidad infantil y al
aumento de la edad media que se



produce en los países
económicamente desarrollados y, por
otra, en los signos de crisis que se
perciben en la sociedades en las que
se constata una preocupante
disminución de la natalidad.
Obviamente, se ha de seguir
prestando la debida atención a una
procreación responsable que, por lo
demás, es una contribución efectiva
al desarrollo humano integral. La
Iglesia, que se interesa por el
verdadero desarrollo del hombre,
exhorta a éste a que respete los
valores humanos también en el
ejercicio de la sexualidad: ésta no
puede quedar reducida a un mero
hecho hedonista y lúdico, del mismo
modo que la educación sexual no se
puede limitar a una instrucción
técnica, con la única preocupación de
proteger a los interesados de
eventuales contagios o del «riesgo»
de procrear. Esto equivaldría a
empobrecer y descuidar el
significado profundo de la



sexualidad, que debe ser en cambio
reconocido y asumido con
responsabilidad por la persona y la
comunidad. En efecto, la
responsabilidad evita tanto que se
considere la sexualidad como una
simple fuente de placer, como que se
regule con políticas de planificación
forzada de la natalidad. En ambos
casos se trata de concepciones y
políticas materialistas, en las que las
personas acaban padeciendo
diversas formas de violencia. Frente
a todo esto, se debe resaltar la
competencia primordial que en este
campo tienen las familias[111]
respecto del Estado y sus políticas
restrictivas, así como una adecuada
educación de los padres.

La apertura moralmente responsable
a la vida es una riqueza social y
económica . Grandes naciones han
podido salir de la miseria gracias
también al gran número y a la
capacidad de sus habitantes. Al



contrario, naciones en un tiempo
florecientes pasan ahora por una
fase de incertidumbre, y en algún
caso de decadencia, precisamente a
causa del bajo índice de natalidad,
un problema crucial para las
sociedades de mayor bienestar. La
disminución de los nacimientos, a
veces por debajo del llamado «índice
de reemplazo generacional», pone en
crisis incluso a los sistemas de
asistencia social, aumenta los costes,
merma la reserva del ahorro y,
consiguientemente, los recursos
financieros necesarios para las
inversiones, reduce la disponibilidad
de trabajadores cualificados y
disminuye la reserva de «cerebros» a
los que recurrir para las necesidades
de la nación. Además, las familias
pequeñas, o muy pequeñas a veces,
corren el riesgo de empobrecer las
relaciones sociales y de no asegurar
formas eficaces de solidaridad. Son
situaciones que presentan síntomas
de escasa confianza en el futuro y de



fatiga moral. Por eso, se convierte en
una necesidad social, e incluso
económica, seguir proponiendo a las
nuevas generaciones la hermosura
de la familia y del matrimonio, su
sintonía con las exigencias más
profundas del corazón y de la
dignidad de la persona. En esta
perspectiva, los estados están
llamados a establecer políticas que
promuevan la centralidad y la
integridad de la familia , fundada en
el matrimonio entre un hombre y
una mujer, célula primordial y vital
de la sociedad[112], haciéndose cargo
también de sus problemas
económicos y fiscales, en el respeto
de su naturaleza relacional.

45. Responder a las exigencias
morales más profundas de la
persona tiene también importantes
efectos beneficiosos en el plano
económico. En efecto, la economía
tiene necesidad de la ética para su
correcto funcionamiento ; no de una



ética cualquiera, sino de una ética
amiga de la persona. Hoy se habla
mucho de ética en el campo
económico, bancario y empresarial.
Surgen centros de estudio y
programas formativos de business
ethics ; se difunde en el mundo
desarrollado el sistema de
certificaciones éticas, siguiendo la
línea del movimiento de ideas nacido
en torno a la responsabilidad social
de la empresa. Los bancos proponen
cuentas y fondos de inversión
llamados «éticos». Se desarrolla una
«finanza ética», sobre todo mediante
el microcrédito y, más en general, la
microfinanciación. Dichos procesos
son apreciados y merecen un amplio
apoyo. Sus efectos positivos llegan
incluso a las áreas menos
desarrolladas de la tierra. Conviene,
sin embargo, elaborar un criterio de
discernimiento válido, pues se nota
un cierto abuso del adjetivo «ético»
que, usado de manera genérica,
puede abarcar también contenidos



completamente distintos, hasta el
punto de hacer pasar por éticas
decisiones y opciones contrarias a la
justicia y al verdadero bien del
hombre.

En efecto, mucho depende del
sistema moral de referencia. Sobre
este aspecto, la doctrina social de la
Iglesia ofrece una aportación
específica, que se funda en la
creación del hombre «a imagen de
Dios» ( Gn 1,27), algo que comporta la
inviolable dignidad de la persona
humana, así como el valor
trascendente de las normas morales
naturales. Una ética económica que
prescinda de estos dos pilares
correría el peligro de perder
inevitablemente su propio
significado y prestarse así a ser
instrumentalizada; más
concretamente, correría el riesgo de
amoldarse a los sistemas económico-
financieros existentes, en vez de
corregir sus disfunciones. Además,



podría acabar incluso justificando la
financiación de proyectos no éticos.
Es necesario, pues, no recurrir a la
palabra «ética» de una manera
ideológicamente discriminatoria,
dando a entender que no serían
éticas las iniciativas no etiquetadas
formalmente con esa cualificación.
Conviene esforzarse -la observación
aquí es esencial- no sólo para que
surjan sectores o segmentos «éticos»
de la economía o de las finanzas, sino
para que toda la economía y las
finanzas sean éticas y lo sean no por
una etiqueta externa, sino por el
respeto de exigencias intrínsecas de
su propia naturaleza. A este respecto,
la doctrina social de la Iglesia habla
con claridad, recordando que la
economía, en todas sus ramas, es un
sector de la actividad humana[113].

46. Respecto al tema de la relación
entre empresa y ética , así como de la
evolución que está teniendo el
sistema productivo, parece que la



distinción hasta ahora más difundida
entre empresas destinadas al
beneficio ( profit ) y organizaciones
sin ánimo de lucro ( non profit ) ya no
refleja plenamente la realidad, ni es
capaz de orientar eficazmente el
futuro. En estos últimos decenios, ha
ido surgiendo una amplia zona
intermedia entre los dos tipos de
empresas. Esa zona intermedia está
compuesta por empresas
tradicionales que, sin embargo,
suscriben pactos de ayuda a países
atrasados; por fundaciones
promovidas por empresas concretas;
por grupos de empresas que tienen
objetivos de utilidad social; por el
amplio mundo de agentes de la
llamada economía civil y de
comunión. No se trata sólo de un
«tercer sector», sino de una nueva y
amplia realidad compuesta, que
implica al sector privado y público y
que no excluye el beneficio, pero lo
considera instrumento para objetivos
humanos y sociales. Que estas



empresas distribuyan más o menos
los beneficios, o que adopten una u
otra configuración jurídica prevista
por la ley, es secundario respecto a su
disponibilidad para concebir la
ganancia como un instrumento para
alcanzar objetivos de humanización
del mercado y de la sociedad. Es de
desear que estas nuevas formas de
empresa encuentren en todos los
países también un marco jurídico y
fiscal adecuado. Así, sin restar
importancia y utilidad económica y
social a las formas tradicionales de
empresa, hacen evolucionar el
sistema hacia una asunción más
clara y plena de los deberes por parte
de los agentes económicos. Y no sólo
esto. La misma pluralidad de las
formas institucionales de empresa es
lo que promueve un mercado más
cívico y al mismo tiempo más
competitivo .

47. La potenciación de los diversos
tipos de empresas y, en particular, de



los que son capaces de concebir el
beneficio como un instrumento para
conseguir objetivos de humanización
del mercado y de la sociedad, hay
que llevarla a cabo incluso en países
excluidos o marginados de los
circuitos de la economía global,
donde es muy importante proceder
con proyectos de subsidiaridad
convenientemente diseñados y
gestionados, que tiendan a promover
los derechos, pero previendo siempre
que se asuman también las
correspondientes res-ponsabilidades.
En las iniciativas para el desarrollo
debe quedar a salvo el principio de la
centralidad de la persona humana ,
que es quien debe asumirse en
primer lugar el deber del desarrollo.
Lo que interesa principalmente es la
mejora de las condiciones de vida de
las personas concretas de una cierta
región, para que puedan satisfacer
aquellos deberes que la indigencia
no les permite observar actualmente.
La preocupación nunca puede ser



una actitud abstracta. Los programas
de desarrollo, para poder adaptarse a
las situaciones concretas, han de ser
flexibles; y las personas que se
beneficien deben implicarse
directamente en su planificación y
convertirse en protagonistas de su
realización. También es necesario
aplicar los criterios de progresión y
acompañamiento -incluido el
seguimiento de los resultados-,
porque no hay recetas
universalmente válidas. Mucho
depende de la gestión concreta de las
intervenciones. «Constructores de su
propio desarrollo, los pueblos son los
primeros responsables de él. Pero no
lo realizarán en el aislamiento»[114].
Hoy, con la consolidación del proceso
de progresiva integración del
planeta, esta exhortación de Pablo VI
es más válida todavía. Las dinámicas
de inclusión no tienen nada de
mecánico. Las soluciones se han de
ajustar a la vida de los pueblos y de
las personas concretas, basándose en



una valoración prudencial de cada
situación. Al lado de los
macroproyectos son necesarios los
microproyectos y, sobre todo, es
necesaria la movilización efectiva de
todos los sujetos de la sociedad civil,
tanto de las personas jurídicas como
de las personas físicas.

La cooperación internacional necesita
personas que participen en el
proceso del desarrollo económico y
humano, mediante la solidaridad de
la presencia, el acompañamiento, la
formación y el respeto. Desde este
punto de vista, los propios
organismos internacionales deberían
preguntarse sobre la eficacia real de
sus aparatos burocráticos y
administrativos, frecuentemente
demasiado costosos. A veces, el
destinatario de las ayudas resulta útil
para quien lo ayuda y, así, los pobres
sirven para mantener costosos
organismos burocráticos, que
destinan a la propia conservación un



porcentaje demasiado elevado de
esos recursos que deberían ser
destinados al desarrollo. A este
respecto, cabría desear que los
organismos internacionales y las
organizaciones no gubernamentales
se esforzaran por una transparencia
total, informando a los donantes y a
la opinión pública sobre la
proporción de los fondos recibidos
que se destina a programas de
cooperación, sobre el verdadero
contenido de dichos programas y, en
fin, sobre la distribución de los gastos
de la institución misma.

48. El tema del desarrollo está
también muy unido hoy a los deberes
que nacen de la relación del hombre
con el ambiente natural. Éste es un
don de Dios para todos, y su uso
representa para nosotros una
responsabilidad para con los pobres,
las generaciones futuras y toda la
humanidad. Cuando se considera la
naturaleza, y en primer lugar al ser



humano, fruto del azar o del
determinismo evolutivo, disminuye
el sentido de la responsabilidad en
las conciencias. El creyente reconoce
en la naturaleza el maravilloso
resultado de la intervención
creadora de Dios, que el hombre
puede utilizar responsablemente
para satisfacer sus legítimas
necesidades -materiales e
inmateriales- respetando el
equilibrio inherente a la creación
misma. Si se desvanece esta visión,
se acaba por considerar la naturaleza
como un tabú intocable o, al
contrario, por abusar de ella. Ambas
posturas no son conformes con la
visión cristiana de la naturaleza,
fruto de la creación de Dios.

La naturaleza es expresión de un
proyecto de amor y de verdad . Ella
nos precede y nos ha sido dada por
Dios como ámbito de vida. Nos habla
del Creador (cf. Rm 1,20) y de su
amor a la humanidad. Está destinada



a encontrar la «plenitud» en Cristo al
final de los tiempos (cf. Ef 1,9-10; Col
1,19-20). También ella, por tanto, es
una «vocación»[115]. La naturaleza
está a nuestra disposición no como
un «montón de desechos esparcidos
al azar»,[116] sino como un don del
Creador que ha diseñado sus
estructuras intrínsecas para que el
hombre descubra las orientaciones
que se deben seguir para «guardarla
y cultivarla» (cf. Gn 2,15). Pero se ha
de subrayar que es contrario al
verdadero desarrollo considerar la
naturaleza como más importante que
la persona humana misma. Esta
postura conduce a actitudes
neopaganas o de nuevo panteísmo: la
salvación del hombre no puede venir
únicamente de la naturaleza,
entendida en sentido puramente
naturalista. Por otra parte, también
es necesario refutar la posición
contraria, que mira a su completa
tecnificación, porque el ambiente
natural no es sólo materia disponible



a nuestro gusto, sino obra admirable
del Creador y que lleva en sí una
«gramática» que indica finalidad y
criterios para un uso inteligente, no
instrumental y arbitrario. Hoy,
muchos perjuicios al desarrollo
provienen en realidad de estas
maneras de pensar distorsionadas.
Reducir completamente la
naturaleza a un conjunto de simples
datos fácticos acaba siendo fuente de
violencia para con el ambiente,
provocando además conductas que
no respetan la naturaleza del
hombre mismo. Ésta, en cuanto se
compone no sólo de materia, sino
también de espíritu, y por tanto rica
de significados y fines trascendentes,
tiene un carácter normativo incluso
para la cultura. El hombre interpreta
y modela el ambiente natural
mediante la cultura, la cual es
orientada a su vez por la libertad
responsable, atenta a los dictámenes
de la ley moral. Por tanto, los
proyectos para un desarrollo



humano integral no pueden ignorar
a las generaciones sucesivas, sino
que han de caracterizarse por la
solidaridad y la justicia
intergeneracional , teniendo en
cuenta múltiples aspectos, como el
ecológico, el jurídico, el económico, el
político y el cultural[117].

49. Hoy, las cuestiones relacionadas
con el cuidado y salvaguardia del
ambiente han de tener debidamente
en cuenta los problemas energéticos.
En efecto, el acaparamiento por
parte de algunos estados, grupos de
poder y empresas de recursos
energéticos no renovables, es un
grave obstáculo para el desarrollo de
los países pobres. Éstos no tienen
medios económicos ni para acceder a
las fuentes energéticas no renovables
ya existentes ni para financiar la
búsqueda de fuentes nuevas y
alternativas. La acumulación de
recursos naturales, que en muchos
casos se encuentran precisamente en



países pobres, causa explotación y
conflictos frecuentes entre las
naciones y en su interior. Dichos
conflictos se producen con
frecuencia precisamente en el
territorio de esos países, con graves
consecuencias de muertes,
destrucción y mayor degradación
aún. La comunidad internacional
tiene el deber imprescindible de
encontrar los modos institucionales
para ordenar el aprovechamiento de
los recursos no renovables, con la
participación también de los países
pobres, y planificar así
conjuntamente el futuro.

En este sentido, hay también una 
urgente necesidad moral de una
renovada solidaridad , especialmente
en las relaciones entre países en vías
de desarrollo y países altamente
industrializados[118]. Las sociedades
tecnológicamente avanzadas pueden
y deben disminuir el propio gasto
energético, bien porque las



actividades manufactureras
evolucionan, bien porque entre sus
ciudadanos se difunde una mayor
sensibilidad ecológica. Además, se
debe añadir que hoy se puede
mejorar la eficacia energética y al
mismo tiempo progresar en la
búsqueda de energías alternativas.
Pero es también necesaria una
redistribución planetaria de los
recursos energéticos, de manera que
también los países que no los tienen
puedan acceder a ellos. Su destino no
puede dejarse en manos del primero
que llega o depender de la lógica del
más fuerte. Se trata de problemas
relevantes que, para ser afrontados
de manera adecuada, requieren por
parte de todos una responsable toma
de conciencia de las consecuencias
que afectarán a las nuevas
generaciones, y sobre todo a los
numerosos jóvenes que viven en los
pueblos pobres, los cuales «reclaman
tener su parte activa en la



construcción de un mundo
mejor»[119].

50. Esta responsabilidad es global,
porque no concierne sólo a la
energía, sino a toda la creación, para
no dejarla a las nuevas generaciones
empobrecida en sus recursos. Es
lícito que el hombre gobierne
responsablemente la naturaleza para
custodiarla, hacerla productiva y
cultivarla también con métodos
nuevos y tecnologías avanzadas, de
modo que pueda acoger y alimentar
dignamente a la población que la
habita. En nuestra tierra hay lugar
para todos: en ella toda la familia
humana debe encontrar los recursos
necesarios para vivir dignamente,
con la ayuda de la naturaleza misma,
don de Dios a sus hijos, con el tesón
del propio trabajo y de la propia
inventiva. Pero debemos considerar
un deber muy grave el dejar la tierra
a las nuevas generaciones en un
estado en el que puedan habitarla



dignamente y seguir cultivándola.
Eso comporta «el compromiso de
decidir juntos después de haber
ponderado responsablemente la vía
a seguir, con el objetivo de fortalecer
esa alianza entre ser humano y medio
ambiente que ha de ser reflejo del
amor creador de Dios, del cual
procedemos y hacia el cual
caminamos»[120]. Es de desear que
la comunidad internacional y cada
gobierno sepan contrarrestar
eficazmente los modos de utilizar el
ambiente que le sean nocivos. Y
también las autoridades competentes
han de hacer los esfuerzos
necesarios para que los costes
económicos y sociales que se derivan
del uso de los recursos ambientales
comunes se reconozcan de manera
transparente y sean sufragados
totalmente por aquellos que se
benefician, y no por otros o por las
futuras generaciones. La protección
del entorno, de los recursos y del
clima requiere que todos los



responsables internacionales actúen
conjuntamente y demuestren
prontitud para obrar de buena fe, en
el respeto de la ley y la solidaridad
con las regiones más débiles del
planeta[121]. Una de las mayores
tareas de la economía es
precisamente el uso más eficaz de los
recursos, no el abuso, teniendo
siempre presente que el concepto de
eficiencia no es axiológicamente
neutral.

51. El modo en que el hombre trata el
ambiente influye en la manera en que
se trata a sí mismo, y viceversa . Esto
exige que la sociedad actual revise
seriamente su estilo de vida que, en
muchas partes del mundo, tiende al
hedonismo y al consumismo,
despreocupándose de los daños que
de ello se derivan[122]. Es necesario
un cambio efectivo de mentalidad
que nos lleve a adoptar nuevos estilos
de vida , «a tenor de los cuales la
búsqueda de la verdad, de la belleza



y del bien, así como la comunión con
los demás hombres para un
crecimiento común sean los
elementos que determinen las
opciones del consumo, de los ahorros
y de las inversiones»[123]. Cualquier
menoscabo de la solidaridad y del
civismo produce daños ambientales,
así como la degradación ambiental, a
su vez, provoca insatisfacción en las
relaciones sociales. La naturaleza,
especialmente en nuestra época, está
tan integrada en la dinámica social y
culturales que prácticamente ya no
constituye una variable
independiente. La desertización y el
empobrecimiento productivo de
algunas áreas agrícolas son también
fruto del empobrecimiento de sus
habitantes y de su atraso. Cuando se
promueve el desarrollo económico y
cultural de estas poblaciones, se
tutela también la naturaleza.
Además, muchos recursos naturales
quedan devastados con las guerras.
La paz de los pueblos y entre los



pueblos permitiría también una
mayor salvaguardia de la naturaleza.
El acaparamiento de los recursos,
especialmente del agua, puede
provocar graves conflictos entre las
poblaciones afectadas. Un acuerdo
pacífico sobre el uso de los recursos
puede salvaguardar la naturaleza y,
al mismo tiempo, el bienestar de las
sociedades interesadas.

La Iglesia tiene una responsabilidad
respecto a la creación y la debe hacer
valer en público. Y, al hacerlo, no
sólo debe defender la tierra, el agua y
el aire como dones de la creación que
pertenecen a todos. Debe proteger
sobre todo al hombre contra la
destrucción de sí mismo. Es
necesario que exista una especie de
ecología del hombre bien entendida.
En efecto, la degradación de la
naturaleza está estrechamente unida
a la cultura que modela la
convivencia humana: cuando se
respeta la «ecología humana» [124] en



la sociedad, también la ecología
ambiental se beneficia . Así como las
virtudes humanas están
interrelacionadas, de modo que el
debilitamiento de una pone en
peligro también a las otras, así
también el sistema ecológico se
apoya en un proyecto que abarca
tanto la sana convivencia social
como la buena relación con la
naturaleza.

Para salvaguardar la naturaleza no
basta intervenir con incentivos o
desincentivos económicos, y ni
siquiera basta con una instrucción
adecuada. Éstos son instrumentos
importantes, pero el problema
decisivo es la capacidad moral global
de la sociedad . Si no se respeta el
derecho a la vida y a la muerte
natural, si se hace artificial la
concepción, la gestación y el
nacimiento del hombre, si se
sacrifican embriones humanos a la
investigación, la conciencia común



acaba perdiendo el concepto de
ecología humana y con ello de la
ecología ambiental. Es una
contradicción pedir a las nuevas
generaciones el respeto al ambiente
natural, cuando la educación y las
leyes no las ayudan a respetarse a sí
mismas. El libro de la naturaleza es
uno e indivisible, tanto en lo que
concierne a la vida, la sexualidad, el
matrimonio, la familia, las relaciones
sociales, en una palabra, el
desarrollo humano integral. Los
deberes que tenemos con el
ambiente están relacionados con los
que tenemos para con la persona
considerada en sí misma y en su
relación con los otros. No se pueden
exigir unos y conculcar otros. Es una
grave antinomia de la mentalidad y
de la praxis actual, que envilece a la
persona, trastorna el ambiente y
daña a la sociedad.

52. La verdad, y el amor que ella
desvela, no se pueden producir, sólo



se pueden acoger. Su última fuente
no es, ni puede ser, el hombre, sino
Dios, o sea Aquel que es Verdad y
Amor. Este principio es muy
importante para la sociedad y para el
desarrollo, en cuanto que ni la
Verdad ni el Amor pueden ser sólo
productos humanos; la vocación
misma al desarrollo de las personas y
de los pueblos no se fundamenta en
una simple deliberación humana,
sino que está inscrita en un plano
que nos precede y que para todos
nosotros es un deber que ha de ser
acogido libremente. Lo que nos
precede y constituye -el Amor y la
Verdad subsistentes- nos indica qué
es el bien y en qué consiste nuestra
felicidad. Nos señala así el camino
hacia el verdadero desarrollo .

CAPÍTULO QUINTO LA
COLABORACIÓN DE LA FAMILIA
HUMANA



53. Una de las pobrezas más hondas
que el hombre puede experimentar
es la soledad. Ciertamente, también
las otras pobrezas, incluidas las
materiales, nacen del aislamiento,
del no ser amados o de la dificultad
de amar. Con frecuencia, son
provocadas por el rechazo del amor
de Dios, por una tragedia original de
cerrazón del hombre en sí mismo,
pensando ser autosuficiente, o bien
un mero hecho insignificante y
pasajero, un «extranjero» en un
universo que se ha formado por
casualidad. El hombre está alienado
cuando vive solo o se aleja de la
realidad, cuando renuncia a pensar y
creer en un Fundamento[125]. Toda
la humanidad está alienada cuando
se entrega a proyectos
exclusivamente humanos, a
ideologías y utopías falsas[126]. Hoy
la humanidad aparece mucho más
interactiva que antes: esa mayor
vecindad debe transformarse en
verdadera comunión. El desarrollo de



los pueblos depende sobre todo de que
se reconozcan como parte de una sola
familia , que colabora con verdadera
comunión y está integrada por seres
que no viven simplemente uno junto
al otro[127].

Pablo VI señalaba que «el mundo se
encuentra en un lamentable vacío de
ideas»[128]. La afirmación contiene
una constatación, pero sobre todo
una aspiración: es preciso un nuevo
impulso del pensamiento para
comprender mejor lo que implica ser
una familia; la interacción entre los
pueblos del planeta nos urge a dar
ese impulso, para que la integración
se desarrolle bajo el signo de la
solidaridad[129] en vez del de la
marginación. Dicho pensamiento
obliga a una profundización crítica y
valorativa de la categoría de la
relación . Es un compromiso que no
puede llevarse a cabo sólo con las
ciencias sociales, dado que requiere
la aportación de saberes como la



metafísica y la teología, para captar
con claridad la dignidad
trascendente del hombre.

La criatura humana, en cuanto de
naturaleza espiritual, se realiza en
las relaciones interpersonales.
Cuanto más las vive de manera
auténtica, tanto más madura
también en la propia identidad
personal. El hombre se valoriza no
aislándose sino poniéndose en
relación con los otros y con Dios. Por
tanto, la importancia de dichas
relaciones es fundamental. Esto vale
también para los pueblos.
Consiguientemente, resulta muy útil
para su desarrollo una visión
metafísica de la relación entre las
personas. A este respecto, la razón
encuentra inspiración y orientación
en la revelación cristiana, según la
cual la comunidad de los hombres no
absorbe en sí a la persona anulando
su autonomía, como ocurre en las
diversas formas del totalitarismo,



sino que la valoriza más aún porque
la relación entre persona y
comunidad es la de un todo hacia
otro todo[130]. De la misma manera
que la comunidad familiar no anula
en su seno a las personas que la
componen, y la Iglesia misma valora
plenamente la «criatura nueva» ( Ga
6,15; 2 Co 5,17), que por el bautismo
se inserta en su Cuerpo vivo, así
también la unidad de la familia
humana no anula de por sí a las
personas, los pueblos o las culturas,
sino que los hace más transparentes
los unos con los otros, más unidos en
su legítima diversidad.

54. El tema del desarrollo coincide
con el de la inclusión relacional de
todas las personas y de todos los
pueblos en la única comunidad de la
familia humana, que se construye en
la solidaridad sobre la base de los
valores fundamentales de la justicia
y la paz. Esta perspectiva se ve
iluminada de manera decisiva por la



relación entre las Personas de la
Trinidad en la única Sustancia
divina. La Trinidad es absoluta
unidad, en cuanto las tres Personas
divinas son relacionalidad pura. La
transparencia recíproca entre las
Personas divinas es plena y el
vínculo de una con otra total, porque
constituyen una absoluta unidad y
unicidad. Dios nos quiere también
asociar a esa realidad de comunión:
«para que sean uno, como nosotros
somos uno» ( Jn 17,22). La Iglesia es
signo e instrumento de esta
unidad[131]. También las relaciones
entre los hombres a lo largo de la
historia se han beneficiado de la
referencia a este Modelo divino. En
particular, a la luz del misterio
revelado de la Trinidad , se
comprende que la verdadera
apertura no significa dispersión
centrífuga, sino compenetración
profunda. Esto se manifiesta también
en las experiencias humanas
comunes del amor y de la verdad.



Como el amor sacramental une a los
esposos espiritualmente en «una sola
carne» ( Gn 2,24; Mt 19,5; Ef 5,31), y
de dos que eran hace de ellos una
unidad relacional y real, de manera
análoga la verdad une los espíritus
entre sí y los hace pensar al unísono,
atrayéndolos y uniéndolos en ella.

55. La revelación cristiana sobre la
unidad del género humano
presupone una interpretación
metafísica del humanum, en la que la
relacionalidad es elemento esencial .
También otras culturas y otras
religiones enseñan la fraternidad y la
paz y, por tanto, son de gran
importancia para el desarrollo
humano integral. Sin embargo, no
faltan actitudes religiosas y
culturales en las que no se asume
plenamente el principio del amor y
de la verdad, terminando así por
frenar el verdadero desarrollo
humano e incluso por impedirlo. El
mundo de hoy está siendo



atravesado por algunas culturas de
trasfondo religioso, que no llevan al
hombre a la comunión, sino que lo
aíslan en la búsqueda del bienestar
individual, limitándose a gratificar
las expectativas psicológicas.
También una cierta proliferación de
itinerarios religiosos de pequeños
grupos, e incluso de personas
individuales, así como el sincretismo
religioso, pueden ser factores de
dispersión y de falta de compromiso.
Un posible efecto negativo del
proceso de globalización es la
tendencia a favorecer dicho
sincretismo[132], alimentando
formas de «religión» que alejan a las
personas unas de otras, en vez de
hacer que se encuentren, y las
apartan de la realidad. Al mismo
tiempo, persisten a veces parcelas
culturales y religiosas que encasillan
la sociedad en castas sociales
estáticas, en creencias mágicas que
no respetan la dignidad de la
persona, en actitudes de sumisión a



fuerzas ocultas. En esos contextos, el
amor y la verdad encuentran
dificultad para afianzarse,
perjudicando el auténtico desarrollo.

Por este motivo, aunque es verdad
que, por un lado, el desarrollo
necesita de las religiones y de las
culturas de los diversos pueblos, por
otro lado, sigue siendo verdad
también que es necesario un
adecuado discernimiento. La libertad
religiosa no significa indiferentismo
religioso y no comporta que todas las
religiones sean iguales[133]. El
discernimiento sobre la contribución
de las culturas y de las religiones es
necesario para la construcción de la
comunidad social en el respeto del
bien común, sobre todo para quien
ejerce el poder político. Dicho
discernimiento deberá basarse en el
criterio de la caridad y de la verdad.
Puesto que está en juego el desarrollo
de las personas y de los pueblos,
tendrá en cuenta la posibilidad de



emancipación y de inclusión en la
óptica de una comunidad humana
verdaderamente universal. El
criterio para evaluar las culturas y
las religiones es también «todo el
hombre y todos los hombres». El
cristianismo, religión del «Dios que
tiene un rostro humano»[134], lleva
en sí mismo un criterio similar.

56. La religión cristiana y las otras
religiones pueden contribuir al
desarrollo solamente si Dios tiene un
lugar en la esfera pública , con
específica referencia a la dimensión
cultural, social, económica y, en
particular, política. La doctrina social
de la Iglesia ha nacido para
reivindicar esa «carta de
ciudadanía»[135] de la religión
cristiana. La negación del derecho a
profesar públicamente la propia
religión y a trabajar para que las
verdades de la fe inspiren también la
vida pública, tiene consecuencias
negativas sobre el verdadero



desarrollo. La exclusión de la
religión del ámbito público, así como,
el fundamentalismo religioso por
otro lado, impiden el encuentro entre
las personas y su colaboración para
el progreso de la humanidad. La vida
pública se empobrece de
motivaciones y la política adquiere
un aspecto opresor y agresivo. Se
corre el riesgo de que no se respeten
los derechos humanos, bien porque
se les priva de su fundamento
trascendente, bien porque no se
reconoce la libertad personal. En el
laicismo y en el fundamentalismo se
pierde la posibilidad de un diálogo
fecundo y de una provechosa
colaboración entre la razón y la fe
religiosa. La razón necesita siempre
ser purificada por la fe , y esto vale
también para la razón política, que
no debe creerse omnipotente. A su
vez, la religión tiene siempre
necesidad de ser purificada por la
razón para mostrar su auténtico
rostro humano. La ruptura de este



diálogo comporta un coste muy
gravoso para el desarrollo de la
humanidad.

57. El diálogo fecundo entre fe y
razón hace más eficaz el ejercicio de
la caridad en el ámbito social y es el
marco más apropiado para
promover la colaboración fraterna
entre creyentes y no creyentes , en la
perspectiva compartida de trabajar
por la justicia y la paz de la
humanidad. Los Padres conciliares
afirmaban en la Constitución
pastoral Gaudium et spes : «Según la
opinión casi unánime de creyentes y
no creyentes, todo lo que existe en la
tierra debe ordenarse al hombre
como su centro y su
culminación»[136]. Para los
creyentes, el mundo no es fruto de la
casualidad ni de la necesidad, sino de
un proyecto de Dios. De ahí nace el
deber de los creyentes de aunar sus
esfuerzos con todos los hombres y
mujeres de buena voluntad de otras



religiones, o no creyentes, para que
nuestro mundo responda
efectivamente al proyecto divino:
vivir como una familia, bajo la
mirada del Creador. Sin duda, el
principio de subsidiaridad [137],
expresión de la inalienable libertad
humana. La subsidiaridad es ante
todo una ayuda a la persona, a través
de la autonomía de los cuerpos
intermedios. Dicha ayuda se ofrece
cuando la persona y los sujetos
sociales no son capaces de valerse
por sí mismos, implicando siempre
una finalidad emancipadora, porque
favorece la libertad y la participación
a la hora de asumir
responsabilidades. La subsidiaridad
respeta la dignidad de la persona, en
la que ve un sujeto siempre capaz de
dar algo a los otros. La subsidiaridad,
al reconocer que la reciprocidad
forma parte de la constitución íntima
del ser humano, es el antídoto más
eficaz contra cualquier forma de
asistencialismo paternalista. Ella



puede dar razón tanto de la múltiple
articulación de los niveles y, por ello,
de la pluralidad de los sujetos, como
de su coordinación. Por tanto, es un
principio particularmente adecuado
para gobernar la globalización y
orientarla hacia un verdadero
desarrollo humano. Para no abrir la
puerta a un peligroso poder
universal de tipo monocrático, el
gobierno de la globalización debe ser
de tipo subsidiario , articulado en
múltiples niveles y planos diversos,
que colaboren recíprocamente. La
globalización necesita ciertamente
una autoridad, en cuanto plantea el
problema de la consecución de un
bien común global; sin embargo,
dicha autoridad deberá estar
organizada de modo subsidiario y
con división de poderes[138], tanto
para no herir la libertad como para
resultar concretamente eficaz.

58. El principio de subsidiaridad debe
mantenerse íntimamente unido al



principio de la solidaridad y
viceversa , porque así como la
subsidiaridad sin la solidaridad
desemboca en el particularismo
social, también es cierto que la
solidaridad sin la subsidiaridad
acabaría en el asistencialismo que
humilla al necesitado. Esta regla de
carácter general se ha de tener muy
en cuenta incluso cuando se afrontan
los temas sobre las ayudas
internacionales al desarrollo . Éstas,
por encima de las intenciones de los
donantes, pueden mantener a veces
a un pueblo en un estado de
dependencia, e incluso favorecer
situaciones de dominio local y de
explotación en el país que las recibe.
Las ayudas económicas, para que lo
sean de verdad, no deben perseguir
otros fines. Han de ser concedidas
implicando no sólo a los gobiernos de
los países interesados, sino también a
los agentes económicos locales y a los
agentes culturales de la sociedad
civil, incluidas las Iglesias locales.



Los programas de ayuda han de
adaptarse cada vez más a la forma de
los programas integrados y
compartidos desde la base. En efecto,
sigue siendo verdad que el recurso
humano es más valioso de los países
en vías de desarrollo: éste es el
auténtico capital que se ha de
potenciar para asegurar a los países
más pobres un futuro
verdaderamente autónomo.
Conviene recordar también que, en
el campo económico, la ayuda
principal que necesitan los países en
vías de desarrollo es permitir y
favorecer cada vez más el ingreso de
sus productos en los mercados
internacionales, posibilitando así su
plena participación en la vida
económica internacional. En el
pasado, las ayudas han servido con
demasiada frecuencia sólo para
crear mercados marginales de los
productos de esos países. Esto se
debe muchas veces a una falta de
verdadera demanda de estos



productos: por tanto, es necesario
ayudar a esos países a mejorar sus
productos y a adaptarlos mejor a la
demanda. Además, algunos han
temido con frecuencia la
competencia de las importaciones de
productos, normalmente agrícolas,
provenientes de los países
económicamente pobres. Sin
embargo, se ha de recordar que la
posibilidad de comercializar dichos
productos significa a menudo
garantizar su supervivencia a corto o
largo plazo. Un comercio
internacional justo y equilibrado en
el campo agrícola puede reportar
beneficios a todos, tanto en la oferta
como en la demanda. Por este
motivo, no sólo es necesario orientar
comercialmente esos productos, sino
establecer reglas comerciales
internacionales que los sostengan, y
reforzar la financiación del
desarrollo para hacer más
productivas esas economías.



59. La cooperación para el desarrollo
no debe contemplar solamente la
dimensión económica; ha de ser una
gran ocasión para el encuentro
cultural y humano . Si los sujetos de
la cooperación de los países
económicamente desarrollados,
como a veces sucede, no tienen en
cuenta la identidad cultural propia y
ajena, con sus valores humanos, no
podrán entablar diálogo alguno con
los ciudadanos de los países pobres.
Si éstos, a su vez, se abren con
indiferencia y sin discernimiento a
cualquier propuesta cultural, no
estarán en condiciones de asumir la
responsabilidad de su auténtico
desarrollo[139]. Las sociedades
tecnológicamente avanzadas no
deben confundir el propio desarrollo
tecnológico con una presunta
superioridad cultural, sino que
deben redescubrir en sí mismas
virtudes a veces olvidadas, que las
han hecho florecer a lo largo de su
historia. Las sociedades en



crecimiento deben permanecer fieles
a lo que hay de verdaderamente
humano en sus tradiciones, evitando
que superpongan automáticamente a
ellas las formas de la civilización
tecnológica globalizada. En todas las
culturas se dan singulares y
múltiples convergencias éticas,
expresiones de una misma
naturaleza humana, querida por el
Creador, y que la sabiduría ética de
la humanidad llama ley natural[140].
Dicha ley moral universal es
fundamento sólido de todo diálogo
cultural, religioso y político,
ayudando al pluralismo multiforme
de las diversas culturas a que no se
alejen de la búsqueda común de la
verdad, del bien y de Dios. Por tanto,
la adhesión a esa ley escrita en los
corazones es la base de toda
colaboración social constructiva. En
todas las culturas hay costras que
limpiar y sombras que despejar. La
fe cristiana, que se encarna en las
culturas trascendiéndolas, puede



ayudarlas a crecer en la convivencia
y en la solidaridad universal, en
beneficio del desarrollo comunitario
y planetario.

60. En la búsqueda de soluciones
para la crisis económica actual, la
ayuda al desarrollo de los países
pobres debe considerarse un
verdadero instrumento de creación de
riqueza para todos . ¿Qué proyecto de
ayuda puede prometer un
crecimiento de tan significativo valor
-incluso para la economía mundial-
como la ayuda a poblaciones que se
encuentran todavía en una fase
inicial o poco avanzada de su
proceso de desarrollo económico? En
esta perspectiva, los estados
económicamente más desarrollados
harán lo posible por destinar
mayores porcentajes de su producto
interior bruto para ayudas al
desarrollo, respetando los
compromisos que se han tomado
sobre este punto en el ámbito de la



comunidad internacional. Lo podrán
hacer también revisando sus
políticas internas de asistencia y de
solidaridad social, aplicando a ellas
el principio de subsidiaridad y
creando sistemas de seguridad social
más integrados, con la participación
activa de las personas y de la
sociedad civil. De esta manera, es
posible también mejorar los servicios
sociales y asistenciales y, al mismo
tiempo, ahorrar recursos,
eliminando derroches y rentas
abusivas, para destinarlos a la
solidaridad internacional. Un
sistema de solidaridad social más
participativo y orgánico, menos
burocratizado pero no por ello
menos coordinado, podría revitalizar
muchas energías hoy adormecidas
en favor también de la solidaridad
entre los pueblos.

Una posibilidad de ayuda para el
desarrollo podría venir de la
aplicación eficaz de la llamada



subsidiaridad fiscal, que permitiría a
los ciudadanos decidir sobre el
destino de los porcentajes de los
impuestos que pagan al Estado. Esto
puede ayudar, evitando
degeneraciones particularistas, a
fomentar formas de solidaridad
social desde la base, con obvios
beneficios también desde el punto de
vista de la solidaridad para el
desarrollo.

61. Una solidaridad más amplia a
nivel internacional se manifiesta
ante todo en seguir promoviendo,
también en condiciones de crisis
económica, un mayor acceso a la
educación que, por otro lado, es una
condición esencial para la eficacia de
la cooperación internacional misma.
Con el término «educación» no nos
referimos sólo a la instrucción o a la
formación para el trabajo, que son
dos causas importantes para el
desarrollo, sino a la formación
completa de la persona. A este



respecto, se ha de subrayar un
aspecto problemático: para educar es
preciso saber quién es la persona
humana, conocer su naturaleza. Al
afianzarse una visión relativista de
dicha naturaleza plantea serios
problemas a la educación, sobre todo
a la educación moral,
comprometiendo su difusión
universal. Cediendo a este
relativismo, todos se empobrecen
más, con consecuencias negativas
también para la eficacia de la ayuda
a las poblaciones más necesitadas, a
las que no faltan sólo recursos
económicos o técnicos, sino también
modos y medios pedagógicos que
ayuden a las personas a lograr su
plena realización humana.

Un ejemplo de la importancia de este
problema lo tenemos en el fenómeno
del turismo internacional [141], que
puede ser un notable factor de
desarrollo económico y crecimiento
cultural, pero que en ocasiones



puede transformarse en una forma
de explotación y degradación moral.
La situación actual ofrece
oportunidades singulares para que
los aspectos económicos del
desarrollo, es decir, los flujos de
dinero y la aparición de experiencias
empresariales locales significativas,
se combinen con los culturales, y en
primer lugar el educativo. En
muchos casos es así, pero en muchos
otros el turismo internacional es una
experiencia deseducativa, tanto para
el turista como para las poblaciones
locales. Con frecuencia, éstas se
encuentran con conductas inmorales,
y hasta perversas, como en el caso
del llamado turismo sexual, al que se
sacrifican tantos seres humanos,
incluso de tierna edad. Es doloroso
constatar que esto ocurre muchas
veces con el respaldo de gobiernos
locales, con el silencio de aquellos
otros de donde proceden los turistas
y con la complicidad de tantos
operadores del sector. Aún sin llegar



a ese extremo, el turismo
internacional se plantea con
frecuencia de manera consumista y
hedonista, como una evasión y con
modos de organización típicos de los
países de origen, de forma que no se
favorece un verdadero encuentro
entre personas y culturas. Hay que
pensar, pues, en un turismo distinto,
capaz de promover un verdadero
conocimiento recíproco, que nada
quite al descanso y a la sana
diversión: hay que fomentar un
turismo así, también a través de una
relación más estrecha con las
experiencias de cooperación
internacional y de iniciativas
empresariales para el desarrollo.

62. Otro aspecto digno de atención,
hablando del desarrollo humano
integral, es el fenómeno de las
migraciones. Es un fenómeno que
impresiona por sus grandes
dimensiones, por los problemas
sociales, económicos, políticos,



culturales y religiosos que suscita, y
por los dramáticos desafíos que
plantea a las comunidades
nacionales y a la comunidad
internacional. Podemos decir que
estamos ante un fenómeno social de
que marca época, que requiere una
fuerte y clarividente política de
cooperación internacional para
afrontarlo debidamente. Esta política
hay que desarrollarla partiendo de
una estrecha colaboración entre los
países de procedencia y de destino de
los emigrantes; ha de ir acompañada
de adecuadas normativas
internacionales capaces de
armonizar los diversos
ordenamientos legislativos, con
vistas a salvaguardar las exigencias y
los derechos de las personas y de las
familias emigrantes, así como las de
las sociedades de destino. Ningún
país por sí solo puede ser capaz de
hacer frente a los problemas
migratorios actuales. Todos podemos
ver el sufrimiento, el disgusto y las



aspiraciones que conllevan los flujos
migratorios. Como es sabido, es un
fenómeno complejo de gestionar; sin
embargo, está comprobado que los
trabajadores extranjeros, no obstante
las dificultades inherentes a su
integración, contribuyen de manera
significativa con su trabajo al
desarrollo económico del país que los
acoge, así como a su país de origen a
través de las remesas de dinero.
Obviamente, estos trabajadores no
pueden ser considerados como una
mercancía o una mera fuerza
laboral. Por tanto no deben ser
tratados como cualquier otro factor
de producción. Todo emigrante es
una persona humana que, en cuanto
tal, posee derechos fundamentales
inalienables que han de ser
respetados por todos y en cualquier
situación[142].

63. Al considerar los problemas del
desarrollo, se ha de resaltar relación
entre pobreza y desocupación . Los



pobres son en muchos casos el
resultado de la violación de la
dignidad del trabajo humano , bien
porque se limitan sus posibilidades
(desocupación, subocupación), bien
porque se devalúan «los derechos
que fluyen del mismo, especialmente
el derecho al justo salario, a la
seguridad de la persona del
trabajador y de su familia»[143]. Por
esto, ya el 1 de mayo de 2000, mi
predecesor Juan Pablo II, de
venerada memoria, con ocasión del
Jubileo de los Trabajadores, lanzó un
llamamiento para «una coalición
mundial a favor del trabajo
decente»[144], alentando la
estrategia de la Organización
Internacional del Trabajo. De esta
manera, daba un fuerte apoyo moral
a este objetivo, como aspiración de
las familias en todos los países del
mundo. Pero ¿qué significa la
palabra «decencia» aplicada al
trabajo? Significa un trabajo que, en
cualquier sociedad, sea expresión de



la dignidad esencial de todo hombre
o mujer: un trabajo libremente
elegido, que asocie efectivamente a
los trabajadores, hombres y mujeres,
al desarrollo de su comunidad; un
trabajo que, de este modo, haga que
los trabajadores sean respetados,
evitando toda discriminación; un
trabajo que permita satisfacer las
necesidades de las familias y
escolarizar a los hijos sin que se vean
obligados a trabajar; un trabajo que
consienta a los trabajadores
organizarse libremente y hacer oír
su voz; un trabajo que deje espacio
para reencontrarse adecuadamente
con las propias raíces en el ámbito
personal, familiar y espiritual; un
trabajo que asegure una condición
digna a los trabajadores que llegan a
la jubilación.

64. En la reflexión sobre el tema del
trabajo, es oportuno hacer un
llamamiento a las organizaciones
sindicales de los trabajadores , desde



siempre alentadas y sostenidas por la
Iglesia, ante la urgente exigencia de
abrirse a las nuevas perspectivas que
surgen en el ámbito laboral. Las
organizaciones sindicales están
llamadas a hacerse cargo de los
nuevos problemas de nuestra
sociedad, superando las limitaciones
propias de los sindicatos de clase. Me
refiero, por ejemplo, a ese conjunto
de cuestiones que los estudiosos de
las ciencias sociales señalan en el
conflicto entre persona-trabajadora y
persona-consumidora. Sin que sea
necesario adoptar la tesis de que se
ha efectuado un desplazamiento de
la centralidad del trabajador a la
centralidad del consumidor, parece
en cualquier caso que éste es
también un terreno para
experiencias sindicales innovadoras.
El contexto global en el que se
desarrolla el trabajo requiere
igualmente que las organizaciones
sindicales nacionales, ceñidas sobre
todo a la defensa de los intereses de



sus afiliados, vuelvan su mirada
también hacia los no afiliados y, en
particular, hacia los trabajadores de
los países en vía de desarrollo, donde
tantas veces se violan los derechos
sociales. La defensa de estos
trabajadores, promovida también
mediante iniciativas apropiadas en
favor de los países de origen,
permitirá a las organizaciones
sindicales poner de relieve las
auténticas razones éticas y culturales
que las han consentido ser, en
contextos sociales y laborales
diversos, un factor decisivo para el
desarrollo. Sigue siendo válida la
tradicional enseñanza de la Iglesia,
que propone la distinción de papeles
y funciones entre sindicato y política.
Esta distinción permitirá a las
organizaciones sindicales encontrar
en la sociedad civil el ámbito más
adecuado para su necesaria
actuación en defensa y promoción
del mundo del trabajo, sobre todo en
favor de los trabajadores explotados



y no representados, cuya amarga
condición pasa desapercibida tantas
veces ante los ojos distraídos de la
sociedad.

65. Además, se requiere que las
finanzas mismas, que han de renovar
necesariamente sus estructuras y
modos de funcionamiento tras su
mala utilización, que ha dañado la
economía real, vuelvan a ser un
instrumento encaminado a producir
mejor riqueza y desarrollo . Toda la
economía y todas las finanzas, y no
sólo algunos de sus sectores, en
cuanto instrumentos, deben ser
utilizados de manera ética para crear
las condiciones adecuadas para el
desarrollo del hombre y de los
pueblos. Es ciertamente útil, y en
algunas circunstancias
indispensable, promover iniciativas
financieras en las que predomine la
dimensión humanitaria. Sin
embargo, esto no debe hacernos
olvidar que todo el sistema



financiero ha de tener como meta el
sostenimiento de un verdadero
desarrollo. Sobre todo, es preciso que
el intento de hacer el bien no se
contraponga al de la capacidad
efectiva de producir bienes. Los
agentes financieros han de
redescubrir el fundamento ético de
su actividad para no abusar de
aquellos instrumentos sofisticados
con los que se podría traicionar a los
ahorradores. Recta intención,
transparencia y búsqueda de los
buenos resultados son compatibles y
nunca se deben separar. Si el amor
es inteligente, sabe encontrar
también los modos de actuar según
una conveniencia previsible y justa,
como muestran de manera
significativa muchas experiencias en
el campo del crédito cooperativo.

Tanto una regulación del sector
capaz de salvaguardar a los sujetos
más débiles e impedir escandalosas
especulaciones, cuanto la



experimentación de nuevas formas
de finanzas destinadas a favorecer
proyectos de desarrollo, son
experiencias positivas que se han de
profundizar y alentar, reclamando la
propia responsabilidad del
ahorrador . También la experiencia
de la microfinanciación , que hunde
sus raíces en la reflexión y en la
actuación de los humanistas civiles -
pienso sobre todo en el origen de los
Montes de Piedad-, ha de ser
reforzada y actualizada, sobre todo
en los momentos en que los
problemas financieros pueden
resultar dramáticos para los sectores
más vulnerables de la población, que
deben ser protegidos de la amenaza
de la usura y la desesperación. Los
más débiles deben ser educados para
defenderse de la usura, así como los
pueblos pobres han de ser educados
para beneficiarse realmente del
microcrédito, frenando de este modo
posibles formas de explotación en
estos dos campos. Puesto que



también en los países ricos se dan
nuevas formas de pobreza, la
microfinanciación puede ofrecer
ayudas concretas para crear
iniciativas y sectores nuevos que
favorezcan a las capas más débiles
de la sociedad, también ante una
posible fase de empobrecimiento de
la sociedad.

66. La interrelación mundial ha
hecho surgir un nuevo poder
político, el de los consumidores y sus
asociaciones . Es un fenómeno en el
que se debe profundizar, pues
contiene elementos positivos que hay
que fomentar, como también excesos
que se han de evitar. Es bueno que
las personas se den cuenta de que
comprar es siempre un acto moral, y
no sólo económico. El consumidor
tiene una responsabilidad social
específica, que se añade a la
responsabilidad social de la empresa.
Los consumidores deben ser
constantemente educados[145] para



el papel que ejercen diariamente y
que pueden desempeñar respetando
los principios morales, sin que
disminuya la racionalidad económica
intrínseca en el acto de comprar.
También en el campo de las compras,
precisamente en momentos como los
que se están viviendo, en los que el
poder adquisitivo puede verse
reducido y se deberá consumir con
mayor sobriedad, es necesario abrir
otras vías como, por ejemplo, formas
de cooperación para las
adquisiciones, como ocurre con las
cooperativas de consumo, que
existen desde el s. XIX, gracias
también a la iniciativa de los
católicos. Además, es conveniente
favorecer formas nuevas de
comercialización de productos
provenientes de áreas deprimidas
del planeta para garantizar una
retribución decente a los
productores, a condición de que se
trate de un mercado transparente,
que los productores reciban no sólo



mayores márgenes de ganancia sino
también mayor formación,
profesionalidad y tecnología y,
finalmente, que dichas experiencias
de economía para el desarrollo no
estén condicionadas por visiones
ideológicas partidistas. Es de desear
un papel más incisivo de los
consumidores como factor de
democracia económica, siempre que
ellos mismos no estén manipulados
por asociaciones escasamente
representativas.

67. Ente el imparable aumento de la
interdependencia mundial, y
también en presencia de una
recesión de alcance global, se siente
mucho la urgencia de la reforma
tanto de la Organización de las
Naciones Unidas como de la 
arquitectura económica y financiera
internacional , para que se dé una
concreción real al concepto de
familia de naciones. Y se siente la
urgencia de encontrar formas



innovadoras para poner en práctica
el principio de la responsabilidad de
proteger [146] y dar también una voz
eficaz en las decisiones comunes a
las naciones más pobres. Esto
aparece necesario precisamente con
vistas a un ordenamiento político,
jurídico y económico que incremente
y oriente la colaboración
internacional hacia el desarrollo
solidario de todos los pueblos. Para
gobernar la economía mundial, para
sanear las economías afectadas por
la crisis, para prevenir su
empeoramiento y mayores
desequilibrios consiguientes, para
lograr un oportuno desarme integral,
la seguridad alimenticia y la paz,
para garantizar la salvaguardia del
ambiente y regular los flujos
migratorios, urge la presencia de una
verdadera Autoridad política
mundial , como fue ya esbozada por
mi Predecesor, el Beato Juan XXIII.
Esta Autoridad deberá estar regulada
por el derecho, atenerse de manera



concreta a los principios de
subsidiaridad y de solidaridad, estar
ordenada a la realización del bien
común[147], comprometerse en la
realización de un auténtico desarrollo
humano integral inspirado en los
valores de la caridad en la verdad .
Dicha Autoridad, además, deberá
estar reconocida por todos, gozar de
poder efectivo para garantizar a cada
uno la seguridad, el cumplimiento de
la justicia y el respeto de los
derechos[148]. Obviamente, debe
tener la facultad de hacer respetar
sus propias decisiones a las diversas
partes, así como las medidas de
coordinación adoptadas en los
diferentes foros internacionales. En
efecto, cuando esto falta, el derecho
internacional, no obstante los
grandes progresos alcanzados en los
diversos campos, correría el riesgo
de estar condicionado por los
equilibrios de poder entre los más
fuertes. El desarrollo integral de los
pueblos y la colaboración



internacional exigen el
establecimiento de un grado superior
de ordenamiento internacional de
tipo subsidiario para el gobierno de
la globalización[149], que se lleve a
cabo finalmente un orden social
conforme al orden moral, así como
esa relación entre esfera moral y
social, entre política y mundo
económico y civil, ya previsto en el
Estatuto de las Naciones Unidas.

CAPÍTULO SEXTO EL DESARROLLO
DE LOS PUEBLOS Y LA TÉCNICA

68. El tema del desarrollo de los
pueblos está íntimamente unido al
del desarrollo de cada hombre. La
persona humana tiende por
naturaleza a su propio desarrollo.
Éste no está garantizado por una
serie de mecanismos naturales, sino
que cada uno de nosotros es
consciente de su capacidad de
decidir libre y responsablemente.
Tampoco se trata de un desarrollo a



merced de nuestro capricho, ya que
todos sabemos que somos un don y
no el resultado de una
autogeneración. Nuestra libertad
está originariamente caracterizada
por nuestro ser, con sus propias
limitaciones. Ninguno da forma a la
propia conciencia de manera
arbitraria, sino que todos construyen
su propio «yo» sobre la base de un
«sí mismo» que nos ha sido dado. No
sólo las demás personas se nos
presentan como no disponibles, sino
también nosotros para nosotros
mismos. El desarrollo de la persona
se degrada cuando ésta pretende ser
la única creadora de sí misma . De
modo análogo, también el desarrollo
de los pueblos se degrada cuando la
humanidad piensa que puede
recrearse utilizando los «prodigios»
de la tecnología. Lo mismo ocurre
con el desarrollo económico, que se
manifiesta ficticio y dañino cuando
se apoya en los «prodigios» de las
finanzas para sostener un



crecimiento antinatural y
consumista. Ante esta pretensión
prometeica, hemos de fortalecer el
aprecio por una libertad no
arbitraria, sino verdaderamente
humanizada por el reconocimiento
del bien que la precede. Para
alcanzar este objetivo, es necesario
que el hombre entre en sí mismo
para descubrir las normas
fundamentales de la ley moral
natural que Dios ha inscrito en su
corazón.

69. El problema del desarrollo en la
actualidad está estrechamente unido
al progreso tecnológico y a sus
aplicaciones deslumbrantes en
campo biológico. La técnica -
conviene subrayarlo - es un hecho
profundamente humano, vinculado a
la autonomía y libertad del hombre.
En la técnica se manifiesta y
confirma el dominio del espíritu
sobre la materia. «Siendo éste [el
espíritu] "menos esclavo de las cosas,



puede más fácilmente elevarse a la
adoración y a la contemplación del
Creador"»[150]. La técnica permite
dominar la materia, reducir los
riesgos, ahorrar esfuerzos, mejorar
las condiciones de vida. Responde a
la misma vocación del trabajo
humano: en la técnica, vista como
una obra del propio talento, el
hombre se reconoce a sí mismo y
realiza su propia humanidad. La
técnica es el aspecto objetivo del
actuar humano[151], cuyo origen y
razón de ser está en el elemento
subjetivo: el hombre que trabaja. Por
eso, la técnica nunca es sólo técnica.
Manifiesta quién es el hombre y
cuáles son sus aspiraciones de
desarrollo, expresa la tensión del
ánimo humano hacia la superación
gradual de ciertos condicionamientos
materiales. La técnica, por lo tanto, se
inserta en el mandato de cultivar y
custodiar la tierra (cf. Gn 2,15), que
Dios ha confiado al hombre, y se
orienta a reforzar esa alianza entre



ser humano y medio ambiente que
debe reflejar el amor creador de
Dios.

70. El desarrollo tecnológico puede
alentar la idea de la autosuficiencia
de la técnica, cuando el hombre se
pregunta sólo por el cómo, en vez de
considerar los porqués que lo
impulsan a actuar. Por eso, la técnica
tiene un rostro ambiguo. Nacida de
la creatividad humana como
instrumento de la libertad de la
persona, puede entenderse como
elemento de una libertad absoluta,
que desea prescindir de los límites
inherentes a las cosas. El proceso de
globalización podría sustituir las
ideologías por la técnica[152],
transformándose ella misma en un
poder ideológico, que expondría a la
humanidad al riesgo de encontrarse
encerrada dentro de un a priori del
cual no podría salir para encontrar el
ser y la verdad. En ese caso, cada uno
de nosotros conocería, evaluaría y



decidiría los aspectos de su vida
desde un horizonte cultural
tecnocrático, al que perteneceríamos
estructuralmente, sin poder
encontrar jamás un sentido que no
sea producido por nosotros mismos.
Esta visión refuerza mucho hoy la
mentalidad tecnicista, que hace
coincidir la verdad con lo factible.
Pero cuando el único criterio de
verdad es la eficiencia y la utilidad,
se niega automáticamente el
desarrollo. En efecto, el verdadero
desarrollo no consiste
principalmente en hacer. La clave
del desarrollo está en una
inteligencia capaz de entender la
técnica y de captar el significado
plenamente humano del quehacer
del hombre, según el horizonte de
sentido de la persona considerada en
la globalidad de su ser. Incluso
cuando el hombre opera a través de
un satélite o de un impulso
electrónico a distancia, su actuar
permanece siempre humano,



expresión de una libertad
responsable. La técnica atrae
fuertemente al hombre, porque lo
rescata de las limitaciones físicas y le
amplía el horizonte. Pero la libertad
humana es ella misma sólo cuando
responde a esta atracción de la
técnica con decisiones que son fruto
de la responsabilidad moral . De ahí
la necesidad apremiante de una
formación para un uso ético y
responsable de la técnica.
Conscientes de esta atracción de la
técnica sobre el ser humano, se debe
recuperar el verdadero sentido de la
libertad, que no consiste en la
seducción de una autonomía total,
sino en la respuesta a la llamada del
ser, comenzando por nuestro propio
ser.

71. Esta posible desviación de la
mentalidad técnica de su originario
cauce humanista se muestra hoy de
manera evidente en la tecnificación
del desarrollo y de la paz. El



desarrollo de los pueblos es
considerado con frecuencia como un
problema de ingeniería financiera,
de apertura de mercados, de bajadas
de impuestos, de inversiones
productivas, de reformas
institucionales, en definitiva como
una cuestión exclusivamente técnica.
Sin duda, todos estos ámbitos tienen
un papel muy importante, pero
deberíamos preguntarnos por qué
las decisiones de tipo técnico han
funcionado hasta ahora sólo en
parte. La causa es mucho más
profunda. El desarrollo nunca estará
plenamente garantizado plenamente
por fuerzas que en gran medida son
automáticas e impersonales, ya
provengan de las leyes de mercado o
de políticas de carácter
internacional. El desarrollo es
imposible sin hombres rectos, sin
operadores económicos y agentes
políticos que sientan fuertemente en
su conciencia la llamada al bien
común . Se necesita tanto la



preparación profesional como la
coherencia moral. Cuando
predomina la absolutización de la
técnica se produce una confusión
entre los fines y los medios, el
empresario considera como único
criterio de acción el máximo
beneficio en la producción; el
político, la consolidación del poder;
el científico, el resultado de sus
descubrimientos. Así, bajo esa red de
relaciones económicas, financieras y
políticas persisten frecuentemente
incomprensiones, malestar e
injusticia; los flujos de conocimientos
técnicos aumentan, pero en beneficio
de sus propietarios, mientras que la
situación real de las poblaciones que
viven bajo y casi siempre al margen
de estos flujos, permanece
inalterada, sin posibilidades reales
de emancipación.

72. También la paz corre a veces el
riesgo de ser considerada como un
producto de la técnica, fruto



exclusivamente de los acuerdos entre
los gobiernos o de iniciativas
tendentes a asegurar ayudas
económicas eficaces. Es cierto que la 
construcción de la paz necesita una
red constante de contactos
diplomáticos, intercambios
económicos y tecnológicos,
encuentros culturales, acuerdos en
proyectos comunes, como también
que se adopten compromisos
compartidos para alejar las
amenazas de tipo bélico o cortar de
raíz las continuas tentaciones
terroristas. No obstante, para que
esos esfuerzos produzcan efectos
duraderos, es necesario que se
sustenten en valores fundamentados
en la verdad de la vida. Es decir, es
preciso escuchar la voz de las
poblaciones interesadas y tener en
cuenta su situación para poder
interpretar de manera adecuada sus
expectativas. Todo esto debe estar
unido al esfuerzo anónimo de tantas
personas que trabajan



decididamente para fomentar el
encuentro entre los pueblos y
favorecer la promoción del
desarrollo partiendo del amor y de la
comprensión recíproca. Entre estas
personas encontramos también fieles
cristianos, implicados en la gran
tarea de dar un sentido plenamente
humano al desarrollo y la paz.

73. El desarrollo tecnológico está
relacionado con la influencia cada
vez mayor de los medios de
comunicación social . Es casi
imposible imaginar ya la existencia
de la familia humana sin su
presencia. Para bien o para mal, se
han introducido de tal manera en la
vida del mundo, que parece
realmente absurda la postura de
quienes defienden su neutralidad y,
consiguientemente, reivindican su
autonomía con respecto a la moral
de las personas. Muchas veces,
tendencias de este tipo, que enfatizan
la naturaleza estrictamente técnica



de estos medios, favorecen de hecho
su subordinación a los intereses
económicos, al dominio de los
mercados, sin olvidar el deseo de
imponer parámetros culturales en
función de proyectos de carácter
ideológico y político. Dada la
importancia fundamental de los
medios de comunicación en
determinar los cambios en el modo
de percibir y de conocer la realidad y
la persona humana misma, se hace
necesaria una seria reflexión sobre
su influjo, especialmente sobre la
dimensión ético-cultural de la
globalización y el desarrollo solidario
de los pueblos. Al igual que ocurre
con la correcta gestión de la
globalización y el desarrollo, el
sentido y la finalidad de los medios de
comunicación debe buscarse en su
fundamento antropológico . Esto
quiere decir que pueden ser ocasión
de humanización no sólo cuando,
gracias al desarrollo tecnológico,
ofrecen mayores posibilidades para



la comunicación y la información,
sino sobre todo cuando se organizan
y se orientan bajo la luz de una
imagen de la persona y el bien
común que refleje sus valores
universales. El mero hecho de que
los medios de comunicación social
multipliquen las posibilidades de
interconexión y de circulación de
ideas, no favorece la libertad ni
globaliza el desarrollo y la
democracia para todos. Para
alcanzar estos objetivos se necesita
que los medios de comunicación
estén centrados en la promoción de
la dignidad de las personas y de los
pueblos, que estén expresamente
animados por la caridad y se pongan
al servicio de la verdad, del bien y de
la fraternidad natural y
sobrenatural. En efecto, la libertad
humana está intrínsecamente ligada
a estos valores superiores. Los
medios pueden ofrecer una valiosa
ayuda al aumento de la comunión en
la familia humana y al ethos de la



sociedad, cuando se convierten en
instrumentos que promueven la
participación universal en la
búsqueda común de lo que es justo.

74. En la actualidad, la bioética es un
campo prioritario y crucial en la
lucha cultural entre el absolutismo
de la técnica y la responsabilidad
moral, y en el que está en juego la
posibilidad de un desarrollo humano
e integral. Éste es un ámbito muy
delicado y decisivo, donde se plantea
con toda su fuerza dramática la
cuestión fundamental: si el hombre
es un producto de sí mismo o si
depende de Dios. Los
descubrimientos científicos en este
campo y las posibilidades de una
intervención técnica han crecido
tanto que parecen imponer la
elección entre estos dos tipos de
razón: una razón abierta a la
trascendencia o una razón encerrada
en la inmanencia. Estamos ante un 
aut aut decisivo. Pero la racionalidad



del quehacer técnico centrada sólo
en sí misma se revela como
irracional, porque comporta un
rechazo firme del sentido y del valor.
Por ello, la cerrazón a la
trascendencia tropieza con la
dificultad de pensar cómo es posible
que de la nada haya surgido el ser y
de la casualidad la inteligencia[153].
Ante estos problemas tan dramáticos,
razón y fe se ayudan mutuamente.
Sólo juntas salvarán al hombre. 
Atraída por el puro quehacer técnico,
la razón sin la fe se ve avocada a
perderse en la ilusión de su propia
omnipotencia. La fe sin la razón corre
el riesgo de alejarse de la vida
concreta de las personas [154].

75. Pablo VI había percibido y
señalado ya el alcance mundial de la
cuestión social[155]. Siguiendo esta
línea, hoy es preciso afirmar que la
cuestión social se ha convertido
radicalmente en una cuestión
antropológica , en el sentido de que



implica no sólo el modo mismo de
concebir, sino también de manipular
la vida, cada día más expuesta por la
biotecnología a la intervención del
hombre. La fecundación in vitro, la
investigación con embriones, la
posibilidad de la clonación y de la
hibridación humana nacen y se
promueven en la cultura actual del
desencanto total, que cree haber
desvelado cualquier misterio, puesto
que se ha llegado ya a la raíz de la
vida. Es aquí donde el absolutismo
de la técnica encuentra su máxima
expresión. En este tipo de cultura, la
conciencia está llamada únicamente
a tomar nota de una mera
posibilidad técnica. Pero no han de
minimizarse los escenarios
inquietantes para el futuro del
hombre, ni los nuevos y potentes
instrumentos que la «cultura de la
muerte» tiene a su disposición. A la
plaga difusa, trágica, del aborto,
podría añadirse en el futuro, aunque
ya subrepticiamente in nuce , una



sistemática planificación eugenésica
de los nacimientos. Por otro lado, se
va abriendo paso una mens
eutanasica, manifestación no menos
abusiva del dominio sobre la vida,
que en ciertas condiciones ya no se
considera digna de ser vivida. Detrás
de estos escenarios hay
planteamientos culturales que
niegan la dignidad humana. A su vez,
estas prácticas fomentan una
concepción materialista y
mecanicista de la vida humana.
¿Quién puede calcular los efectos
negativos sobre el desarrollo de esta
mentalidad? ¿Cómo podemos
extrañarnos de la indiferencia ante
tantas situaciones humanas
degradantes, si la indiferencia
caracteriza nuestra actitud ante lo
que es humano y lo que no lo es?
Sorprende la selección arbitraria de
aquello que hoy se propone como
digno de respeto. Muchos, dispuestos
a escandalizarse por cosas
secundarias, parecen tolerar



injusticias inauditas. Mientras los
pobres del mundo siguen llamando a
la puerta de la opulencia, el mundo
rico corre el riesgo de no escuchar ya
estos golpes a su puerta, debido a
una conciencia incapaz de reconocer
lo humano. Dios revela el hombre al
hombre; la razón y la fe colaboran a
la hora de mostrarle el bien, con tal
que lo quiera ver; la ley natural, en la
que brilla la Razón creadora, indica
la grandeza del hombre, pero
también su miseria, cuando
desconoce el reclamo de la verdad
moral.

76. Uno de los aspectos del actual
espíritu tecnicista se puede apreciar
en la propensión a considerar los
problemas y los fenómenos que
tienen que ver con la vida interior
sólo desde un punto de vista
psicológico, e incluso meramente
neurológico. De esta manera, la
interioridad del hombre se vacía y el
ser conscientes de la consistencia



ontológica del alma humana, con las
profundidades que los Santos han
sabido sondear, se pierde
progresivamente. El problema del
desarrollo está estrechamente
relacionado con el concepto que
tengamos del alma del hombre , ya
que nuestro yo se ve reducido
muchas veces a la psique, y la salud
del alma se confunde con el
bienestar emotivo. Estas reducciones
tienen su origen en una profunda
incomprensión de lo que es la vida
espiritual y llevan a ignorar que el
desarrollo del hombre y de los
pueblos depende también de las
soluciones que se dan a los
problemas de carácter espiritual. El
desarrollo debe abarcar, además de
un progreso material, uno espiritual ,
porque el hombre es «uno en cuerpo
y alma»[156], nacido del amor
creador de Dios y destinado a vivir
eternamente. El ser humano se
desarrolla cuando crece
espiritualmente, cuando su alma se



conoce a sí misma y la verdad que
Dios ha impreso germinalmente en
ella, cuando dialoga consigo mismo y
con su Creador. Lejos de Dios, el
hombre está inquieto y se hace frágil.
La alienación social y psicológica, y
las numerosas neurosis que
caracterizan las sociedades
opulentas, remiten también a este
tipo de causas espirituales. Una
sociedad del bienestar,
materialmente desarrollada, pero
que oprime el alma, no está en sí
misma bien orientada hacia un
auténtico desarrollo. Las nuevas
formas de esclavitud, como la droga,
y la desesperación en la que caen
tantas personas, tienen una
explicación no sólo sociológica o
psicológica, sino esencialmente
espiritual. El vacío en que el alma se
siente abandonada, contando incluso
con numerosas terapias para el
cuerpo y para la psique, hace sufrir. 
No hay desarrollo pleno ni un bien
común universal sin el bien espiritual



y moral de las personas ,
consideradas en su totalidad de alma
y cuerpo.

77. El absolutismo de la técnica
tiende a producir una incapacidad de
percibir todo aquello que no se
explica con la pura materia. Sin
embargo, todos los hombres tienen
experiencia de tantos aspectos
inmateriales y espirituales de su
vida. Conocer no es sólo un acto
material, porque lo conocido esconde
siempre algo que va más allá del dato
empírico. Todo conocimiento, hasta
el más simple, es siempre un
pequeño prodigio, porque nunca se
explica completamente con los
elementos materiales que
empleamos. En toda verdad hay
siempre algo más de lo que cabía
esperar, en el amor que recibimos
hay siempre algo que nos sorprende.
Jamás deberíamos dejar de
sorprendernos ante estos prodigios.
En todo conocimiento y acto de



amor, el alma del hombre
experimenta un «más» que se
asemeja mucho a un don recibido, a
una altura a la que se nos lleva.
También el desarrollo del hombre y
de los pueblos alcanza un nivel
parecido, si consideramos la
dimensión espiritual que debe incluir
necesariamente el desarrollo para
ser auténtico. Para ello se necesitan
unos ojos nuevos y un corazón
nuevo, que superen la visión
materialista de los acontecimientos
humanos y que vislumbren en el
desarrollo ese «algo más» que la
técnica no puede ofrecer. Por este
camino se podrá conseguir aquel
desarrollo humano e integral, cuyo
criterio orientador se halla en la
fuerza impulsora de la caridad en la
verdad.

CONCLUSIÓN

78. Sin Dios el hombre no sabe donde
ir ni tampoco logra entender quién



es . Ante los grandes problemas del
desarrollo de los pueblos, que nos
impulsan casi al desasosiego y al
abatimiento, viene en nuestro auxilio
la palabra de Jesucristo, que nos hace
saber: «Sin mí no podéis hacer
nada» ( Jn 15,5). Y nos anima: «Yo
estoy con vosotros todos los días,
hasta el final del mundo» ( Mt 28,20).
Ante el ingente trabajo que queda
por hacer, la fe en la presencia de
Dios nos sostiene, junto con los que
se unen en su nombre y trabajan por
la justicia. Pablo VI nos ha recordado
en la Populorum progressio que el
hombre no es capaz de gobernar por
sí mismo su propio progreso, porque
él solo no puede fundar un
verdadero humanismo. Sólo si
pensamos que se nos ha llamado
individualmente y como comunidad
a formar parte de la familia de Dios
como hijos suyos, seremos capaces
de forjar un pensamiento nuevo y
sacar nuevas energías al servicio de
un humanismo íntegro y verdadero.



Por tanto, la fuerza más poderosa al
servicio del desarrollo es un
humanismo cristiano,[157] que
vivifique la caridad y que se deje
guiar por la verdad, acogiendo una y
otra como un don permanente de
Dios. La disponibilidad para con Dios
provoca la disponibilidad para con
los hermanos y una vida entendida
como una tarea solidaria y gozosa. Al
contrario, la cerrazón ideológica a
Dios y el indiferentismo ateo, que
olvida al Creador y corre el peligro
de olvidar también los valores
humanos, se presentan hoy como
uno de los mayores obstáculos para
el desarrollo. El humanismo que
excluye a Dios es un humanismo
inhumano . Solamente un
humanismo abierto al Absoluto nos
puede guiar en la promoción y
realización de formas de vida social y
civil -en el ámbito de las estructuras,
las instituciones, la cultura y el ethos
-, protegiéndonos del riesgo de
quedar apresados por las modas del



momento. La conciencia del amor
indestructible de Dios es la que nos
sostiene en el duro y apasionante
compromiso por la justicia, por el
desarrollo de los pueblos, entre
éxitos y fracasos, y en la tarea
constante de dar un recto
ordenamiento a las realidades
humanas. El amor de Dios nos invita
a salir de lo que es limitado y no
definitivo, nos da valor para trabajar
y seguir en busca del bien de todos ,
aun cuando no se realice
inmediatamente, aun cuando lo que
consigamos nosotros, las autoridades
políticas y los agentes económicos,
sea siempre menos de lo que
anhelamos[158]. Dios nos da la
fuerza para luchar y sufrir por amor
al bien común, porque Él es nuestro
Todo, nuestra esperanza más grande.

79. El desarrollo necesita cristianos
con los brazos levantados hacia Dios
en oración, cristianos conscientes de
que el amor lleno de verdad, caritas



in veritate , del que procede el
auténtico desarrollo, no es el
resultado de nuestro esfuerzo sino
un don. Por ello, también en los
momentos más difíciles y complejos,
además de actuar con sensatez,
hemos de volvernos ante todo a su
amor. El desarrollo conlleva atención
a la vida espiritual, tener en cuenta
seriamente la experiencia de fe en
Dios, de fraternidad espiritual en
Cristo, de confianza en la
Providencia y en la Misericordia
divina, de amor y perdón, de
renuncia a uno mismo, de acogida
del prójimo, de justicia y de paz.
Todo esto es indispensable para
transformar los «corazones de
piedra» en «corazones de carne» ( Ez
36,26), y hacer así la vida terrena
más «divina» y por tanto más digna
del hombre. Todo esto es del hombre,
porque el hombre es sujeto de su
existencia; y a la vez es de Dios,
porque Dios es el principio y el fin de
todo lo que tiene valor y nos redime:



«el mundo, la vida, la muerte, lo
presente, lo futuro. Todo es vuestro,
vosotros de Cristo, y Cristo de Dios» ( 
1 Co 3,22-23). El anhelo del cristiano
es que toda la familia humana pueda
invocar a Dios como «Padre
nuestro». Que junto al Hijo unigénito,
todos los hombres puedan aprender
a rezar al Padre y a suplicarle con las
palabras que el mismo Jesús nos ha
enseñado, que sepamos santificarlo
viviendo según su voluntad, y
tengamos también el pan necesario
de cada día, comprensión y
generosidad con los que nos ofenden,
que no se nos someta excesivamente
a las pruebas y se nos libre del mal
(cf. Mt 6,9-13).

Al concluir el Año Paulino , me
complace expresar este deseo con las
mismas palabras del Apóstol en su 
carta a los Romanos : «Que vuestra
caridad no sea una farsa: aborreced lo
malo y apegaos a lo bueno. Como
buenos hermanos, sed cariñosos unos



con otros, estimando a los demás más
que a uno mismo» (12,9-10). Que la
Virgen María, proclamada por Pablo
VI Mater Ecclesiae y honrada por el
pueblo cristiano como Speculum
iustitiae y Regina pacis, nos proteja y
nos obtenga por su intercesión
celestial la fuerza, la esperanza y la
alegría necesaria para continuar
generosamente la tarea en favor del 
«desarrollo de todo el hombre y de
todos los hombres» [159].

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
29 de junio, solemnidad de San Pedro
y San Pablo, del año 2009, quinto de
mi Pontificado. BENEDICTO XVI

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/caritas-in-
veritate/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/es-co/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/es-co/article/caritas-in-veritate/

	"Caritas in veritate"

