
opusdei.org

Bula de convocación
del Jubileo Ordinario
del Año 2025 ‘Spes
non confundit’

La bula de convocación del
jubileo ordinario del 2025,
titulada ‘Spes non confundit’; es
decir, ‘la esperanza no
defrauda’ (Rm 5,5) nos ofrece
una profunda reflexión sobre la
importancia espiritual del
jubileo y la preparación
necesaria para este tiempo de
gracia.

17/05/2024



1. «Spes non confundit», «la
esperanza no defrauda» (Rm 5,5).
Bajo el signo de la esperanza el
apóstol Pablo infundía aliento a la
comunidad cristiana de Roma. La
esperanza también constituye el
mensaje central del próximo Jubileo,
que según una antigua tradición el
Papa convoca cada veinticinco años.
Pienso en todos los peregrinos de
esperanza que llegarán a Roma para
vivir el Año Santo y en cuantos, no
pudiendo venir a la ciudad de los
apóstoles Pedro y Pablo, lo
celebrarán en las Iglesias
particulares. Que pueda ser para
todos un momento de encuentro vivo
y personal con el Señor Jesús,
«puerta» de salvación (cf. Jn 10,7.9);
con Él, a quien la Iglesia tiene la
misión de anunciar siempre, en
todas partes y a todos como «nuestra
esperanza» (1 Tm 1,1).

Todos esperan. En el corazón de toda
persona anida la esperanza como



deseo y expectativa del bien, aun
ignorando lo que traerá consigo el
mañana. Sin embargo, la
imprevisibilidad del futuro hace
surgir sentimientos a menudo
contrapuestos: de la confianza al
temor, de la serenidad al desaliento,
de la certeza a la duda. Encontramos
con frecuencia personas
desanimadas, que miran el futuro
con escepticismo y pesimismo, como
si nada pudiera ofrecerles felicidad.
Que el Jubileo sea para todos ocasión
de reavivar la esperanza. La Palabra
de Dios nos ayuda a encontrar sus
razones. Dejémonos conducir por lo
que el apóstol Pablo escribió
precisamente a los cristianos de
Roma.

Una Palabra de esperanza

2. «Justificados, entonces, por la fe,
estamos en paz con Dios, por medio
de nuestro Señor Jesucristo. Por él
hemos alcanzado, mediante la fe, la



gracia en la que estamos afianzados,
y por él nos gloriamos en la
esperanza de la gloria de Dios. [...] Y
la esperanza no quedará defraudada,
porque el amor de Dios ha sido
derramado en nuestros corazones
por el Espíritu Santo, que nos ha sido
dado» (Rm 5,1-2.5). Los puntos de
reflexión que aquí nos propone san
Pablo son múltiples. Sabemos que la
Carta a los Romanos marca un paso
decisivo en su actividad de
evangelización. Hasta ese momento
la había realizado en el área oriental
del Imperio y ahora lo espera Roma,
con todo lo que esta representa a los
ojos del mundo: un gran desafío, que
debe afrontar en nombre del
anuncio del Evangelio, el cual no
conoce barreras ni confines. La
Iglesia de Roma no había sido
fundada por Pablo, pero él sentía
vivo el deseo de llegar allí pronto
para llevar a todos el Evangelio de
Jesucristo, muerto y resucitado, como
anuncio de la esperanza que realiza



las promesas, conduce a la gloria y,
fundamentada en el amor, no
defrauda.

3. La esperanza efectivamente nace
del amor y se funda en el amor que
brota del Corazón de Jesús
traspasado en la cruz: «Porque si
siendo enemigos, fuimos
reconciliados con Dios por la muerte
de su Hijo, mucho más ahora que
estamos reconciliados, seremos
salvados por su vida» (Rm 5,10). Y su
vida se manifiesta en nuestra vida de
fe, que empieza con el Bautismo; se
desarrolla en la docilidad a la gracia
de Dios y, por tanto, está animada
por la esperanza, que se renueva
siempre y se hace inquebrantable
por la acción del Espíritu Santo.

En efecto, el Espíritu Santo, con su
presencia perenne en el camino de la
Iglesia, es quien irradia en los
creyentes la luz de la esperanza. Él la
mantiene encendida como una llama



que nunca se apaga, para dar apoyo
y vigor a nuestra vida. La esperanza
cristiana, de hecho, no engaña ni
defrauda, porque está fundada en la
certeza de que nada ni nadie podrá
separarnos nunca del amor divino:
«¿Quién podrá entonces separarnos
del amor de Cristo? ¿Las
tribulaciones, las angustias, la
persecución, el hambre, la desnudez,
los peligros, la espada? [...] Pero en
todo esto obtenemos una amplia
victoria, gracias a aquel que nos
amó. Porque tengo la certeza de que
ni la muerte ni la vida, ni los ángeles
ni los principados, ni lo presente ni lo
futuro, ni los poderes espirituales, ni
lo alto ni lo profundo, ni ninguna
otra criatura podrá separarnos jamás
del amor de Dios, manifestado en
Cristo Jesús, nuestro Señor» (Rm
8,35.37-39). He aquí porqué esta
esperanza no cede ante las
dificultades: porque se fundamenta
en la fe y se nutre de la caridad, y de
este modo hace posible que sigamos



adelante en la vida. San Agustín
escribe al respecto: «Nadie, en efecto,
vive en cualquier género de vida sin
estas tres disposiciones del alma: las
de creer, esperar, amar».[1]

4. San Pablo es muy realista. Sabe
que la vida está hecha de alegrías y
dolores, que el amor se pone a
prueba cuando aumentan las
dificultades y la esperanza parece
derrumbarse frente al sufrimiento.
Con todo, escribe: «Más aún, nos
gloriamos hasta de las mismas
tribulaciones, porque sabemos que la
tribulación produce la constancia; la
constancia, la virtud probada; la
virtud probada, la esperanza» (Rm
5,3-4). Para el Apóstol, la tribulación
y el sufrimiento son las condiciones
propias de los que anuncian el
Evangelio en contextos de
incomprensión y de persecución (cf. 
2 Co 6,3-10). Pero en tales
situaciones, en medio de la oscuridad
se percibe una luz; se descubre cómo



lo que sostiene la evangelización es
la fuerza que brota de la cruz y de la
resurrección de Cristo. Y eso lleva a
desarrollar una virtud
estrechamente relacionada con la
esperanza: la paciencia. Estamos
acostumbrados a quererlo todo y de
inmediato, en un mundo donde la
prisa se ha convertido en una
constante. Ya no se tiene tiempo para
encontrarse, y a menudo incluso en
las familias se vuelve difícil reunirse
y conversar con tranquilidad. La
paciencia ha sido relegada por la
prisa, ocasionando un daño grave a
las personas. De hecho, ocupan su
lugar la intolerancia, el nerviosismo
y a veces la violencia gratuita, que
provocan insatisfacción y cerrazón.

Asimismo, en la era del internet,
donde el espacio y el tiempo son
suplantados por el “aquí y ahora”, la
paciencia resulta extraña. Si aun
fuésemos capaces de contemplar la
creación con asombro,



comprenderíamos cuán esencial es la
paciencia. Aguardar el alternarse de
las estaciones con sus frutos;
observar la vida de los animales y los
ciclos de su desarrollo; tener los ojos
sencillos de san Francisco que, en su 
Cántico de las criaturas, escrito hace
800 años, veía la creación como una
gran familia y llamaba al sol
“hermano” y a la luna “hermana”[2].
Redescubrir la paciencia hace mucho
bien a uno mismo y a los demás. San
Pablo recurre frecuentemente a la
paciencia para subrayar la
importancia de la perseverancia y de
la confianza en aquello que Dios nos
ha prometido, pero sobre todo
testimonia que Dios es paciente con
nosotros, porque es «el Dios de la
constancia y del consuelo» (Rm 15,5).
La paciencia, que también es fruto
del Espíritu Santo, mantiene viva la
esperanza y la consolida como virtud
y estilo de vida. Por lo tanto,
aprendamos a pedir con frecuencia
la gracia de la paciencia, que es hija



de la esperanza y al mismo tiempo la
sostiene.

Un camino de esperanza

5. Este entretejido de esperanza y
paciencia muestra claramente cómo
la vida cristiana es un camino, que
también necesita momentos fuertes
para alimentar y robustecer la
esperanza, compañera insustituible
que permite vislumbrar la meta: el
encuentro con el Señor Jesús. Me
agrada pensar que fue justamente un
itinerario de gracia, animado por la
espiritualidad popular, el que
precedió la convocación del primer
Jubileo en el año 1300. De hecho, no
podemos olvidar las distintas formas
por medio de las cuales la gracia del
perdón ha sido derramada con
abundancia sobre el santo Pueblo fiel
de Dios. Recordemos, por ejemplo, el
gran “perdón” que san Celestino V
quiso conceder a cuantos se dirigían
a la Basílica Santa María de



Collemaggio, en L’Aquila, durante los
días 28 y 29 de agosto de 1294, seis
años antes de que el Papa Bonifacio
VIII instituyese el Año Santo. Así
pues, la Iglesia ya experimentaba la
gracia jubilar de la misericordia. E
incluso antes, en el año 1216, el Papa
Honorio III había acogido la súplica
de san Francisco que pedía la
indulgencia para cuantos fuesen a
visitar la Porciúncula durante los dos
primeros días de agosto. Lo mismo se
puede afirmar para la peregrinación
a Santiago de Compostela; en efecto,
el Papa Calixto II, en 1122, concedió
que se celebrara el Jubileo en ese
Santuario cada vez que la fiesta del
apóstol Santiago coincidiese con el
domingo. Es bueno que esa
modalidad “extendida” de
celebraciones jubilares continúe, de
manera que la fuerza del perdón de
Dios sostenga y acompañe el camino
de las comunidades y de las
personas.



No es casual que la peregrinación
exprese un elemento fundamental de
todo acontecimiento jubilar. Ponerse
en camino es un gesto típico de
quienes buscan el sentido de la vida.
La peregrinación a pie favorece
mucho el redescubrimiento del valor
del silencio, del esfuerzo, de lo
esencial. También el año próximo los
peregrinos de esperanza recorrerán
caminos antiguos y modernos para
vivir intensamente la experiencia
jubilar. Además, en la misma ciudad
de Roma habrá otros itinerarios de fe
que se añadirán a los ya
tradicionales de las catacumbas y las
siete iglesias. Transitar de un país a
otro, como si se superaran las
fronteras, pasar de una ciudad a la
otra en la contemplación de la
creación y de las obras de arte
permitirá atesorar experiencias y
culturas diferentes, para conservar
dentro de sí la belleza que,
armonizada por la oración, conduce
a agradecer a Dios por las maravillas



que Él realiza. Las iglesias jubilares,
a lo largo de los itinerarios y en la
misma Urbe, podrán ser oasis de
espiritualidad en los cuales
revitalizar el camino de la fe y beber
de los manantiales de la esperanza,
sobre todo acercándose al
sacramento de la Reconciliación,
punto de partida insustituible para
un verdadero camino de conversión.
Que en las Iglesias particulares se
cuide de modo especial la
preparación de los sacerdotes y de
los fieles para las confesiones y el
acceso al sacramento en su forma
individual.

A los fieles de las Iglesias orientales,
en especial a aquellos que ya están
en plena comunión con el Sucesor de
Pedro, quiero dirigir una invitación
particular a esta peregrinación. Ellos,
que han sufrido tanto por su
fidelidad a Cristo y a la Iglesia,
muchas veces hasta la muerte, deben
sentirse especialmente bienvenidos a



esta Roma que es Madre también
para ellos y que custodia tantas
memorias de su presencia. La Iglesia
católica, que está enriquecida por sus
antiquísimas liturgias, por la teología
y la espiritualidad de los Padres,
monjes y teólogos, quiere expresar
simbólicamente la acogida a ellos y a
sus hermanos y hermanas ortodoxos,
en una época en la que ya están
viviendo la peregrinación del Vía
crucis; con la que frecuentemente
son obligados a dejar sus tierras de
origen, sus tierras santas, de las que
la violencia y la inestabilidad los
expulsan hacia países más seguros.
Para ellos la experiencia de ser
amados por la Iglesia —que no los
abandonará, sino que los seguirá
adondequiera que vayan— hace
todavía más fuerte el signo del
Jubileo.

6. El Año Santo 2025 está en
continuidad con los acontecimientos
de gracia precedentes. En el último



Jubileo ordinario se cruzó el umbral
de los dos mil años del nacimiento de
Jesucristo. Luego, el 13 de marzo de
2015, convoqué un Jubileo
extraordinario con la finalidad de
manifestar y facilitar el encuentro
con el “Rostro de la misericordia” de
Dios[3], anuncio central del Evangelio
para todas las personas de todos los
tiempos. Ahora ha llegado el
momento de un nuevo Jubileo, para
abrir de par en par la Puerta Santa
una vez más y ofrecer la experiencia
viva del amor de Dios, que suscita en
el corazón la esperanza cierta de la
salvación en Cristo. Al mismo tiempo,
este Año Santo orientará el camino
hacia otro aniversario fundamental
para todos los cristianos: en el 2033
se celebrarán los dos mil años de la
Redención realizada por medio de la
pasión, muerte y resurrección del
Señor Jesús. Nos encontramos así
frente a un itinerario marcado por
grandes etapas, en las que la gracia
de Dios precede y acompaña al



pueblo que camina entusiasta en la
fe, diligente en la caridad y
perseverante en la esperanza (cf. 1 Ts
1,3).

Apoyado en esta larga tradición y con
la certeza de que este Año jubilar
será para toda la Iglesia una intensa
experiencia de gracia y de esperanza,
dispongo que la Puerta Santa de la
Basílica de San Pedro, en el Vaticano,
se abra a partir del 24 de diciembre
del corriente año 2024, dando inicio
así al Jubileo ordinario. El domingo
sucesivo, 29 de diciembre de 2024,
abriré la Puerta Santa de la Catedral
de San Juan de Letrán, que el 9 de
noviembre de este año celebrará los
1700 años de su dedicación. A
continuación, el 1 de enero de 2025,
solemnidad de Santa María, Madre
de Dios, se abrirá la Puerta Santa de
la Basílica papal de Santa María la
Mayor. Y, por último, el domingo 5 de
enero se abrirá la Puerta Santa de la
Basílica papal de San Pablo



extramuros. Estas últimas tres
Puertas Santas se cerrarán el
domingo 28 de diciembre del mismo
año.

Establezco además que el domingo
29 de diciembre de 2024, en todas las
catedrales y concatedrales, los
obispos diocesanos celebren la
Eucaristía como apertura solemne
del Año jubilar, según el Ritual que
se preparará para la ocasión. En el
caso de la celebración en una iglesia
concatedral el obispo podrá ser
sustituido por un delegado designado
expresamente para ello. Que la
peregrinación desde una iglesia
elegida para la collectio, hacia la
catedral, sea el signo del camino de
esperanza que, iluminado por la
Palabra de Dios, une a los creyentes.
Que en ella se lean algunos pasajes
del presente Documento y se anuncie
al pueblo la indulgencia jubilar, que
podrá obtenerse según las
prescripciones contenidas en el



mismo Ritual para la celebración del
Jubileo en las Iglesias particulares.
Durante el Año Santo, que en las
Iglesias particulares finalizará el
domingo 28 de diciembre de 2025, ha
de procurarse que el Pueblo de Dios
acoja, con plena participación, tanto
el anuncio de esperanza de la gracia
de Dios como los signos que
atestiguan su eficacia.

El Jubileo ordinario se clausurará
con el cierre de la Puerta Santa de la
Basílica papal de San Pedro en el
Vaticano el 6 de enero de 2026,
Epifanía del Señor. Que la luz de la
esperanza cristiana pueda llegar a
todas las personas, como mensaje del
amor de Dios que se dirige a todos. Y
que la Iglesia sea testigo fiel de este
anuncio en todas partes del mundo.

Signos de esperanza

7. Además de alcanzar la esperanza
que nos da la gracia de Dios, también
estamos llamados a redescubrirla en



los signos de los tiempos que el Señor
nos ofrece. Como afirma el Concilio
Vaticano II, «es deber permanente de
la Iglesia escrutar a fondo los signos
de la época e interpretarlos a la luz
del Evangelio, de forma que,
acomodándose a cada generación,
pueda la Iglesia responder a los
perennes interrogantes de la
humanidad sobre el sentido de la
vida presente y de la vida futura y
sobre la mutua relación de ambas».[4]

Por ello, es necesario poner atención
a todo lo bueno que hay en el mundo
para no caer en la tentación de
considerarnos superados por el mal y
la violencia. En este sentido, los
signos de los tiempos, que contienen
el anhelo del corazón humano,
necesitado de la presencia salvífica
de Dios, requieren ser transformados
en signos de esperanza.

8. Que el primer signo de esperanza
se traduzca en paz para el mundo, el
cual vuelve a encontrarse sumergido



en la tragedia de la guerra. La
humanidad, desmemoriada de los
dramas del pasado, está sometida a
una prueba nueva y difícil cuando ve
a muchas poblaciones oprimidas por
la brutalidad de la violencia. ¿Qué
más les queda a estos pueblos que no
hayan sufrido ya? ¿Cómo es posible
que su grito desesperado de auxilio
no impulse a los responsables de las
Naciones a querer poner fin a los
numerosos conflictos regionales,
conscientes de las consecuencias que
puedan derivarse a nivel mundial?
¿Es demasiado soñar que las armas
callen y dejen de causar destrucción
y muerte? Dejemos que el Jubileo nos
recuerde que los que «trabajan por la
paz» podrán ser «llamados hijos de
Dios» (Mt 5,9). La exigencia de paz
nos interpela a todos y urge que se
lleven a cabo proyectos concretos.
Que no falte el compromiso de la
diplomacia por construir con
valentía y creatividad espacios de



negociación orientados a una paz
duradera.

9. Mirar el futuro con esperanza
también equivale a tener una visión
de la vida llena de entusiasmo para
compartir con los demás. Sin
embargo, debemos constatar con
tristeza que en muchas situaciones
falta esta perspectiva. La primera
consecuencia de ello es la pérdida del
deseo de transmitir la vida. A causa
de los ritmos frenéticos de la vida, de
los temores ante el futuro, de la falta
de garantías laborales y tutelas
sociales adecuadas, de modelos
sociales cuya agenda está dictada por
la búsqueda de beneficios más que
por el cuidado de las relaciones, se
asiste en varios países a una
preocupante disminución de la
natalidad. Por el contrario, en otros
contextos, «culpar al aumento de la
población y no al consumismo
extremo y selectivo de algunos es un



modo de no enfrentar los
problemas».[5]

La apertura a la vida con una
maternidad y paternidad
responsables es el proyecto que el
Creador ha inscrito en el corazón y
en el cuerpo de los hombres y las
mujeres, una misión que el Señor
confía a los esposos y a su amor. Es
urgente que, además del compromiso
legislativo de los estados, haya un
apoyo convencido por parte de las
comunidades creyentes y de la
comunidad civil tanto en su conjunto
como en cada uno de sus miembros,
porque el deseo de los jóvenes de
engendrar nuevos hijos e hijas, como
fruto de la fecundidad de su amor, da
una perspectiva de futuro a toda
sociedad y es un motivo de
esperanza: porque depende de la
esperanza y produce esperanza.

La comunidad cristiana, por tanto,
no se puede quedar atrás en su



apoyo a la necesidad de una alianza
social para la esperanza, que sea
inclusiva y no ideológica, y que
trabaje por un porvenir que se
caracterice por la sonrisa de muchos
niños y niñas que vendrán a llenar
las tantas cunas vacías que ya hay en
numerosas partes del mundo. Pero
todos, en realidad, necesitamos
recuperar la alegría de vivir, porque
el ser humano, creado a imagen y
semejanza de Dios (cf. Gn 1,26), no
puede conformarse con sobrevivir o
subsistir mediocremente,
amoldándose al momento presente y
dejándose satisfacer solamente por
realidades materiales. Eso nos
encierra en el individualismo y
corroe la esperanza, generando una
tristeza que se anida en el corazón,
volviéndonos desagradables e
intolerantes.

10. En el Año jubilar estamos
llamados a ser signos tangibles de
esperanza para tantos hermanos y



hermanas que viven en condiciones
de penuria. Pienso en los presos que,
privados de la libertad,
experimentan cada día —además de
la dureza de la reclusión— el vacío
afectivo, las restricciones impuestas
y, en bastantes casos, la falta de
respeto. Propongo a los gobiernos del
mundo que en el Año del Jubileo se
asuman iniciativas que devuelvan la
esperanza; formas de amnistía o de
condonación de la pena orientadas a
ayudar a las personas para que
recuperen la confianza en sí mismas
y en la sociedad; itinerarios de
reinserción en la comunidad a los
que corresponda un compromiso
concreto en la observancia de las
leyes.

Es una exhortación antigua, que
surge de la Palabra de Dios y
permanece con todo su valor
sapiencial cuando se convoca a tener
actos de clemencia y de liberación
que permitan volver a empezar: «Así



santificarán el quincuagésimo año, y
proclamarán una liberación para
todos los habitantes del país» (Lv
25,10). El profeta Isaías retoma lo
establecido por la Ley mosaica: el
Señor «me envió a llevar la buena
noticia a los pobres, a vendar los
corazones heridos, a proclamar la
liberación a los cautivos y la libertad
a los prisioneros, a proclamar un año
de gracia del Señor» (Is 61,1-2). Estas
son las palabras que Jesús hizo suyas
al comienzo de su ministerio,
declarando que él mismo era el
cumplimiento del “año de gracia del
Señor” (cf. Lc 4,18-19). Que en cada
rincón de la tierra, los creyentes,
especialmente los pastores, se hagan
intérpretes de tales peticiones,
formando una sola voz que reclame
con valentía condiciones dignas para
los reclusos, respeto de los derechos
humanos y sobre todo la abolición de
la pena de muerte, recurso que para
la fe cristiana es inadmisible y
aniquila toda esperanza de perdón y



de renovación.[6] Para ofrecer a los
presos un signo concreto de cercanía,
deseo abrir yo mismo una Puerta
Santa en una cárcel, a fin de que sea
para ellos un símbolo que invita a
mirar al futuro con esperanza y con
un renovado compromiso de vida.

11. Que se ofrezcan signos de
esperanza a los enfermos que están
en sus casas o en los hospitales. Que
sus sufrimientos puedan ser
aliviados con la cercanía de las
personas que los visitan y el afecto
que reciben. Las obras de
misericordia son igualmente obras
de esperanza, que despiertan en los
corazones sentimientos de gratitud.
Que esa gratitud llegue también a
todos los agentes sanitarios que, en
condiciones no pocas veces difíciles,
ejercitan su misión con cuidado
solícito hacia las personas enfermas
y más frágiles.



Que no falte una atención inclusiva
hacia cuantos hallándose en
condiciones de vida particularmente
difíciles experimentan la propia
debilidad, especialmente a los
afectados por patologías o
discapacidades que limitan
notablemente la autonomía personal.
Cuidar de ellos es un himno a la
dignidad humana, un canto de
esperanza que requiere acciones
concertadas por toda la sociedad.

12. También necesitan signos de
esperanza aquellos que en sí mismos
la representan: los jóvenes. Ellos,
lamentablemente, con frecuencia
ven que sus sueños se derrumban.
No podemos decepcionarlos; en su
entusiasmo se fundamenta el
porvenir. Es hermoso verlos liberar
energías, por ejemplo, cuando se
entregan con tesón y se
comprometen voluntariamente en
las situaciones de catástrofe o de
inestabilidad social. Sin embargo,



resulta triste ver jóvenes sin
esperanza. Por otra parte, cuando el
futuro se vuelve incierto e
impermeable a los sueños; cuando
los estudios no ofrecen
oportunidades y la falta de trabajo o
de una ocupación suficientemente
estable amenazan con destruir los
deseos, entonces es inevitable que el
presente se viva en la melancolía y el
aburrimiento. La ilusión de las
drogas, el riesgo de caer en la
delincuencia y la búsqueda de lo
efímero crean en ellos, más que en
otros, confusión y oscurecen la
belleza y el sentido de la vida,
abatiéndolos en abismos oscuros e
induciéndolos a cometer gestos
autodestructivos. Por eso, que el
Jubileo sea en la Iglesia una ocasión
para estimularlos. Ocupémonos con
ardor renovado de los jóvenes, los
estudiantes, los novios, las nuevas
generaciones. ¡Que haya cercanía a
los jóvenes, que son la alegría y la
esperanza de la Iglesia y del mundo!



13. No pueden faltar signos de
esperanza hacia los migrantes, que
abandonan su tierra en busca de una
vida mejor para ellos y sus familias.
Que sus esperanzas no se vean
frustradas por prejuicios y
cerrazones; que la acogida, que abre
los brazos a cada uno en razón de su
dignidad, vaya acompañada por la
responsabilidad, para que a nadie se
le niegue el derecho a construir un
futuro mejor. Que a los numerosos 
exiliados, desplazados y refugiados, a
quienes los conflictivos sucesos
internacionales obligan a huir para
evitar guerras, violencia y
discriminaciones, se les garantice la
seguridad, el acceso al trabajo y a la
instrucción, instrumentos necesarios
para su inserción en el nuevo
contexto social.

Que la comunidad cristiana esté
siempre dispuesta a defender el
derecho de los más débiles. Que
generosamente abra de par en par



sus acogedoras puertas, para que a
nadie le falte nunca la esperanza de
una vida mejor. Que resuene en
nuestros corazones la Palabra del
Señor que, en la parábola del juicio
final, dijo: «estaba de paso, y me
alojaron», porque «cada vez que lo
hicieron con el más pequeño de mis
hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt
25,35.40).

14. Signos de esperanza merecen los 
ancianos, que a menudo
experimentan soledad y sentimientos
de abandono. Valorar el tesoro que
son, sus experiencias de vida, la
sabiduría que tienen y el aporte que
son capaces de ofrecer, es un
compromiso para la comunidad
cristiana y para la sociedad civil,
llamadas a trabajar juntas por la
alianza entre las generaciones.

Dirijo un recuerdo particular a los
abuelos y a las abuelas, que
representan la transmisión de la fe y



la sabiduría de la vida a las
generaciones más jóvenes. Que sean
sostenidos por la gratitud de los hijos
y el amor de los nietos, que
encuentran en ellos arraigo,
comprensión y aliento.

15. Imploro, de manera apremiante,
esperanza para los millares de 
pobres, que carecen con frecuencia
de lo necesario para vivir. Frente a la
sucesión de oleadas de pobreza
siempre nuevas, existe el riesgo de
acostumbrarse y resignarse. Pero no
podemos apartar la mirada de
situaciones tan dramáticas, que hoy
se constatan en todas partes y no sólo
en determinadas zonas del mundo.
Encontramos cada día personas
pobres o empobrecidas que a veces
pueden ser nuestros vecinos. A
menudo no tienen una vivienda, ni la
comida suficiente para cada jornada.
Sufren la exclusión y la indiferencia
de muchos. Es escandaloso que, en
un mundo dotado de enormes



recursos, destinados en gran parte a
los armamentos, los pobres sean «la
mayor parte […], miles de millones
de personas. Hoy están presentes en
los debates políticos y económicos
internacionales, pero
frecuentemente parece que sus
problemas se plantean como un
apéndice, como una cuestión que se
añade casi por obligación o de
manera periférica, si es que no se los
considera un mero daño colateral. De
hecho, a la hora de la actuación
concreta, quedan frecuentemente en
el último lugar».[7] No lo olvidemos:
los pobres, casi siempre, son
víctimas, no culpables.

Llamamientos a la esperanza

16. Haciendo eco a la palabra antigua
de los profetas, el Jubileo nos
recuerda que los bienes de la tierra
no están destinados a unos pocos
privilegiados, sino a todos. Es
necesario que cuantos poseen



riquezas sean generosos,
reconociendo el rostro de los
hermanos que pasan necesidad.
Pienso de modo particular en
aquellos que carecen de agua y de
alimento. El hambre es un flagelo
escandaloso en el cuerpo de nuestra
humanidad y nos invita a todos a
sentir remordimiento de conciencia.
Renuevo el llamamiento a fin de que
«con el dinero que se usa en armas y
otros gastos militares, constituyamos
un Fondo mundial, para acabar de
una vez con el hambre y para el
desarrollo de los países más pobres,
de tal modo que sus habitantes no
acudan a soluciones violentas o
engañosas ni necesiten abandonar
sus países para buscar una vida más
digna».[8]

Hay otra invitación apremiante que
deseo dirigir en vista del Año jubilar;
va dirigida a las naciones más ricas,
para que reconozcan la gravedad de
tantas decisiones tomadas y



determinen condonar las deudas de
los países que nunca podrán
saldarlas. Antes que tratarse de
magnanimidad es una cuestión de
justicia, agravada hoy por una nueva
forma de iniquidad de la que hemos
tomado conciencia: «Porque hay una
verdadera “deuda ecológica”,
particularmente entre el Norte y el
Sur, relacionada con desequilibrios
comerciales con consecuencias en el
ámbito ecológico, así como con el uso
desproporcionado de los recursos
naturales llevado a cabo
históricamente por algunos países».[9]

Como enseña la Sagrada Escritura, la
tierra pertenece a Dios y todos
nosotros habitamos en ella como
«extranjeros y huéspedes» (Lv 25,23).
Si verdaderamente queremos
preparar en el mundo el camino de
la paz, esforcémonos por remediar
las causas que originan las
injusticias, cancelemos las deudas
injustas e insolutas y saciemos a los
hambrientos.



17. Durante el próximo Jubileo se
conmemorará un aniversario muy
significativo para todos los
cristianos. Se cumplirán, en efecto, 
1700 años de la celebración del primer
gran Concilio ecuménico de Nicea.
Conviene recordar que, desde los
tiempos apostólicos, los pastores se
han reunido en asambleas en
diversas ocasiones con el fin de
tratar temáticas doctrinales y
cuestiones disciplinares. En los
primeros siglos de la fe los sínodos se
multiplicaron tanto en el Oriente
como en el Occidente cristianos,
mostrando cuánto fuese importante
custodiar la unidad del Pueblo de
Dios y el anuncio fiel del Evangelio.
El Año jubilar podrá ser una
oportunidad significativa para dar
concreción a esta forma sinodal, que
la comunidad cristiana advierte hoy
como expresión cada vez más
necesaria para corresponder mejor a
la urgencia de la evangelización: que
todos los bautizados, cada uno con su



propio carisma y ministerio, sean
corresponsables, para que por la
multiplicidad de signos de esperanza
testimonien la presencia de Dios en
el mundo.

El Concilio de Nicea tuvo la tarea de
preservar la unidad, seriamente
amenazada por la negación de la
plena divinidad de Jesucristo y de su
misma naturaleza con el Padre.
Estuvieron presentes alrededor de
trescientos obispos, que se reunieron
en el palacio imperial el 20 de mayo
del año 325, convocados por
iniciativa del emperador
Constantino. Después de diversos
debates, todos ellos, movidos por la
gracia del Espíritu, se identificaron
en el Símbolo de la fe que todavía
hoy profesamos en la Celebración
eucarística dominical. Los padres
conciliares quisieron comenzar ese
Símbolo utilizando por primera vez
la expresión «Creemos»[10], como
testimonio de que en ese “nosotros”



todas las Iglesias se reconocían en
comunión, y todos los cristianos
profesaban la misma fe.

El Concilio de Nicea marcó un hito en
la historia de la Iglesia. La
conmemoración de esa fecha invita a
los cristianos a unirse en la alabanza
y el agradecimiento a la Santísima
Trinidad y en particular a Jesucristo,
el Hijo de Dios, «de la misma
naturaleza del Padre»[11], que nos ha
revelado semejante misterio de
amor. Pero Nicea también representa
una invitación a todas las Iglesias y
comunidades eclesiales a seguir
avanzando en el camino hacia la
unidad visible, a no cansarse de
buscar formas adecuadas para
corresponder plenamente a la
oración de Jesús: «Que todos sean
uno: como tú, Padre, estás en mí y yo
en ti, que también ellos sean uno en
nosotros, para que el mundo crea
que tú me enviaste» (Jn 17,21).



En el Concilio de Nicea se trató
además el tema de la fecha de la
Pascua. A este respecto, todavía hoy
existen diferentes posturas, que
impiden celebrar el mismo día el
acontecimiento fundamental de la fe.
Por una circunstancia providencial,
esto tendrá lugar precisamente en el
Año 2025. Que este acontecimiento
sea una llamada para todos los
cristianos de Oriente y de Occidente
a realizar un paso decisivo hacia la
unidad en torno a una fecha común
para la Pascua. Muchos, es bueno
recordarlo, ya no tienen
conocimiento de las disputas del
pasado y no comprenden cómo
puedan subsistir divisiones al
respecto.

Anclados en la esperanza

18. La esperanza, junto con la fe y la
caridad, forman el tríptico de las
“virtudes teologales”, que expresan
la esencia de la vida cristiana (cf. 1



Co 13,13; 1 Ts 1,3). En su dinamismo
inseparable, la esperanza es la que,
por así decirlo, señala la orientación,
indica la dirección y la finalidad de la
existencia cristiana. Por eso el
apóstol Pablo nos invita a
“alegrarnos en la esperanza, a ser
pacientes en la tribulación y
perseverantes en la oración” (cf. Rm
12,12). Sí, necesitamos que
“sobreabunde la esperanza” (cf. Rm
15,13) para testimoniar de manera
creíble y atrayente la fe y el amor
que llevamos en el corazón; para que
la fe sea gozosa y la caridad
entusiasta; para que cada uno sea
capaz de dar aunque sea una sonrisa,
un gesto de amistad, una mirada
fraterna, una escucha sincera, un
servicio gratuito, sabiendo que, en el
Espíritu de Jesús, esto puede
convertirse en una semilla fecunda
de esperanza para quien lo recibe.
Pero ¿cuál es el fundamento de
nuestra espera? Para comprenderlo
es bueno que nos detengamos en las



razones de nuestra esperanza (cf. 1 P
3,15).

19. «Creo en la vida eterna»[12]: así lo
profesa nuestra fe y la esperanza
cristiana encuentra en estas palabras
una base fundamental. La esperanza,
en efecto, «es la virtud teologal por la
que aspiramos […] a la vida eterna
como felicidad nuestra».[13] El
Concilio Ecuménico Vaticano II
afirma: «Cuando […] faltan ese
fundamento divino y esa esperanza
de la vida eterna, la dignidad
humana sufre lesiones gravísimas —
es lo que hoy con frecuencia sucede
—, y los enigmas de la vida y de la
muerte, de la culpa y del dolor,
quedan sin solucionar, llevando no
raramente al hombre a la
desesperación».[14] Nosotros, en
cambio, en virtud de la esperanza en
la que hemos sido salvados, mirando
al tiempo que pasa, tenemos la
certeza de que la historia de la
humanidad y la de cada uno de



nosotros no se dirigen hacia un
punto ciego o un abismo oscuro, sino
que se orientan al encuentro con el
Señor de la gloria. Vivamos por tanto
en la espera de su venida y en la
esperanza de vivir para siempre en
Él. Es con este espíritu que hacemos
nuestra la ardiente invocación de los
primeros cristianos, con la que
termina la Sagrada Escritura: «¡Ven,
Señor Jesús!» (Ap 22,20).

20. Jesús muerto y resucitado es el
centro de nuestra fe. San Pablo, al
enunciar en pocas palabras este
contenido —utiliza sólo cuatro
verbos—, nos transmite el “núcleo”
de nuestra esperanza: «Les he
trasmitido en primer lugar, lo que yo
mismo recibí: Cristo murió por
nuestros pecados, conforme a la
Escritura. Fue sepultado y resucitó al
tercer día, de acuerdo con la
Escritura. Se apareció a Pedro y
después a los Doce» ( 1 Co 15,3-5).
Cristo murió, fue sepultado, resucitó, 



se apareció. Por nosotros atravesó el
drama de la muerte. El amor del
Padre lo resucitó con la fuerza del
Espíritu, haciendo de su humanidad
la primicia de la eternidad para
nuestra salvación. La esperanza
cristiana consiste precisamente en
esto: ante la muerte, donde parece
que todo acaba, se recibe la certeza
de que, gracias a Cristo, a su gracia,
que nos ha sido comunicada en el
Bautismo, «la vida no termina, sino
que se transforma»[15] para siempre.
En el Bautismo, en efecto, sepultados
con Cristo, recibimos en Él resucitado
el don de una vida nueva, que
derriba el muro de la muerte,
haciendo de ella un pasaje hacia la
eternidad.

Y si bien, frente a la muerte —
dolorosa separación que nos obliga a
dejar a nuestros seres más queridos
— no cabe discurso alguno, el Jubileo
nos ofrecerá la oportunidad de
redescubrir, con inmensa gratitud, el



don de esa vida nueva recibida en el
Bautismo, capaz de transfigurar su
dramaticidad. En el contexto jubilar,
es significativo reflexionar sobre
cómo se ha comprendido este
misterio desde los primeros siglos de
nuestra fe. Por ejemplo, los
cristianos, durante mucho tiempo
construyeron la pila bautismal de
forma octogonal, y todavía hoy
podemos admirar muchos
bautisterios antiguos que conservan
dicha forma, como en San Juan de
Letrán en Roma. Esto indica que en
la fuente baustismal se inaugura el
octavo día, es decir, el de la
resurrección, el día que va más allá
del tiempo habitual, marcado por la
sucesión de las semanas, abriendo
así el ciclo del tiempo a la dimensión
de la eternidad, a la vida que dura
para siempre. Esta es la meta a la que
tendemos en nuestra peregrinación
terrena (cf. Rm 6,22).



El testimonio más convincente de
esta esperanza nos lo ofrecen los 
mártires, que, firmes en la fe en
Cristo resucitado, supieron renunciar
a la vida terrena con tal de no
traicionar a su Señor. Ellos están
presentes en todas las épocas y son
numerosos, quizás más que nunca en
nuestros días, como confesores de la
vida que no tiene fin. Necesitamos
conservar su testimonio para hacer
fecunda nuestra esperanza.

Estos mártires, pertenecientes a las
diversas tradiciones cristianas, son
también semillas de unidad porque
expresan el ecumenismo de la
sangre. Durante el Jubileo, por lo
tanto, mi vivo deseo es que haya una
celebración ecuménica donde se
ponga de manifiesto la riqueza del
testimonio de estos mártires.

21. ¿Qué será de nosotros, entonces,
después de la muerte? Más allá de
este umbral está la vida eterna con



Jesús, que consiste en la plena
comunión con Dios, en la
contemplación y participación de su
amor infinito. Lo que ahora vivimos
en la esperanza, después lo veremos
en la realidad. San Agustín escribía
al respecto: «Cuando me haya unido
a Ti con todo mi ser, nada será para
mí dolor ni pena. Será verdadera
vida mi vida, llena de Ti».[16] ¿Qué
caracteriza, por tanto, esta comunión
plena? El ser felices. La felicidad es la
vocación del ser humano, una meta
que atañe a todos.

Pero ¿qué es la felicidad? ¿Qué
felicidad esperamos y deseamos? No
se trata de una alegría pasajera, de
una satisfacción efímera que, una
vez alcanzada, sigue pidiendo
siempre más, en una espiral de
avidez donde el espíritu humano
nunca está satisfecho, sino que más
bien siempre está más vacío.
Necesitamos una felicidad que se
realice definitivamente en aquello



que nos plenifica, es decir, en el
amor, para poder exclamar, ya desde
ahora: Soy amado, luego existo; y
existiré por siempre en el Amor que
no defrauda y del que nada ni nadie
podrá separarme jamás. Recordemos
una vez más las palabras del Apóstol:
«Porque tengo la certeza de que ni la
muerte ni la vida, ni los ángeles ni
los principados, ni lo presente ni lo
futuro, ni los poderes espirituales, ni
lo alto ni lo profundo, ni ninguna
otra criatura podrá separarnos jamás
del amor de Dios, manifestado en
Cristo Jesús, nuestro Señor» (Rm
8,38-39).

22. Otra realidad vinculada con la
vida eterna es el juicio de Dios, que
tiene lugar tanto al culminar nuestra
existencia terrena como al final de
los tiempos. Con frecuencia, el arte
ha intentado representarlo —
pensemos en la obra maestra de
Miguel Ángel en la Capilla Sixtina—
acogiendo la concepción teológica de



su tiempo y transmitiendo a quien
observa un sentimiento de temor.
Aunque es justo disponernos con
gran conciencia y seriedad al
momento que recapitula la
existencia, al mismo tiempo es
necesario hacerlo siempre desde la
dimensión de la esperanza, virtud
teologal que sostiene la vida y hace
posible que no caigamos en el miedo.
El juicio de Dios, que es amor (cf. 1 Jn
4,8.16), no podrá basarse más que en
el amor, de manera especial en cómo
lo hayamos ejercitado respecto a los
más necesitados, en los que Cristo, el
mismo Juez, está presente (cf. Mt
25,31-46). Se trata, por lo tanto, de un
juicio diferente al de los hombres y
los tribunales terrenales; debe
entenderse como una relación en la
verdad con Dios amor y con uno
mismo en el corazón del misterio
insondable de la misericordia divina.
En este sentido, la Sagrada Escritura
afirma: «Tú enseñaste a tu pueblo
que el justo debe ser amigo de los



hombres y colmaste a tus hijos de
una feliz esperanza, porque, después
del pecado, das lugar al
arrepentimiento […] y, al ser
juzgados, contamos con tu
misericordia» (Sb 12,19.22). Como
escribía Benedicto XVI, «en el
momento del Juicio experimentamos
y acogemos este predominio de su
amor sobre todo el mal en el mundo
y en nosotros. El dolor del amor se
convierte en nuestra salvación y
nuestra alegría».[17]

El Juicio, entonces, se refiere a la
salvación que esperamos y que Jesús
nos ha obtenido con su muerte y
resurrección. Por lo tanto, está
dirigido a abrirnos al encuentro
definitivo con Él. Y dado que no es
posible pensar en ese contexto que el
mal realizado quede escondido, este
necesita ser purificado, para
permitirnos el paso definitivo al
amor de Dios. Se comprende en este
sentido la necesidad de rezar por



quienes han finalizado su camino
terreno; solidarizándose en la
intercesión orante que encuentra su
propia eficacia en la comunión de los
santos, en el vínculo común que nos
une con Cristo, primogénito de la
creación. De esta manera la
indulgencia jubilar, en virtud de la
oración, está destinada en particular
a los que nos han precedido, para
que obtengan plena misericordia.

23. La indulgencia, en efecto, permite
descubrir cuán ilimitada es la
misericordia de Dios. No sin razón en
la antigüedad el término
“misericordia” era intercambiable
con el de “indulgencia”,
precisamente porque pretende
expresar la plenitud del perdón de
Dios que no conoce límites.

El sacramento de la Penitencia nos
asegura que Dios quita nuestros
pecados. Resuenan con su carga de
consuelo las palabras del Salmo: «Él



perdona todas tus culpas y cura
todas tus dolencias; rescata tu vida
del sepulcro, te corona de amor y de
ternura. […] El Señor es bondadoso y
compasivo, lento para enojarse y de
gran misericordia; […] no nos trata
según nuestros pecados ni nos paga
conforme a nuestras culpas. Cuanto
se alza el cielo sobre la tierra, así de
inmenso es su amor por los que lo
temen; cuanto dista el oriente del
occidente, así aparta de nosotros
nuestros pecados» (Sal
103,3-4.8.10-12). La Reconciliación
sacramental no es sólo una hermosa
oportunidad espiritual, sino que
representa un paso decisivo, esencial
e irrenunciable para el camino de fe
de cada uno. En ella permitimos que
Señor destruya nuestros pecados,
que sane nuestros corazones, que
nos levante y nos abrace, que nos
muestre su rostro tierno y
compasivo. No hay mejor manera de
conocer a Dios que dejándonos
reconciliar con Él (cf. 2 Co 5,20),



experimentando su perdón. Por eso,
no renunciemos a la Confesión, sino
redescubramos la belleza del
sacramento de la sanación y la
alegría, la belleza del perdón de los
pecados.

Sin embargo, como sabemos por
experiencia personal, el pecado “deja
huella”, lleva consigo unas
consecuencias; no sólo exteriores, en
cuanto consecuencias del mal
cometido, sino también interiores, en
cuanto «todo pecado, incluso venial,
entraña apego desordenado a las
criaturas que es necesario purificar,
sea aquí abajo, sea después de la
muerte, en el estado que se llama
Purgatorio».[18] Por lo tanto, en
nuestra humanidad débil y atraída
por el mal, permanecen los “efectos
residuales del pecado”. Estos son
removidos por la indulgencia,
siempre por la gracia de Cristo, el
cual, como escribió san Pablo VI, es
«nuestra “indulgencia”».[19] La



Penitenciaría Apostólica se
encargará de emanar las
disposiciones para poder obtener y
hacer efectiva la práctica de la
indulgencia jubilar.

Esa experiencia colma de perdón no
puede sino abrir el corazón y la
mente a perdonar. Perdonar no
cambia el pasado, no puede
modificar lo que ya sucedió; y, sin
embargo, el perdón puede permitir
que cambie el futuro y se viva de una
manera diferente, sin rencor, sin ira
ni venganza. El futuro iluminado por
el perdón hace posible que el pasado
se lea con otros ojos, más serenos,
aunque estén aún surcados por las
lágrimas.

Durante el último Jubileo
extraordinario instituí los Misioneros
de la Misericordia, que siguen
realizando una misión importante.
Que durante el próximo Jubileo
también ejerciten su ministerio,



devolviendo la esperanza y
perdonando cada vez que un
pecador se dirige a ellos con corazón
abierto y espíritu arrepentido. Que
sigan siendo instrumentos de
reconciliación y ayuden a mirar el
futuro con la esperanza del corazón
que proviene de la misericordia del
Padre. Quisiera que los obispos
aprovecharan su valioso servicio,
enviándolos especialmente allí
donde la esperanza se pone a dura
prueba, como las cárceles, los
hospitales y los lugares donde la
dignidad de la persona es pisoteada;
en las situaciones más precarias y en
los contextos de mayor degradación,
para que nadie se vea privado de la
posibilidad de recibir el perdón y el
consuelo de Dios.

24. La esperanza encuentra en la 
Madre de Dios su testimonio más
alto. En ella vemos que la esperanza
no es un fútil optimismo, sino un don
de gracia en el realismo de la vida.



Como toda madre, cada vez que
María miraba a su Hijo pensaba en el
futuro, y ciertamente en su corazón
permanecían grabadas esas palabras
que Simeón le había dirigido en el
templo: «Este niño será causa de
caída y de elevación para muchos en
Israel; será signo de contradicción, y
a ti misma una espada te atravesará
el corazón». (Lc 2,34-35). Por eso, al
pie de la cruz, mientras veía a Jesús
inocente sufrir y morir, aun
atravesada por un dolor desgarrador,
repetía su “sí”, sin perder la
esperanza y la confianza en el Señor.
De ese modo ella cooperaba por
nosotros en el cumplimiento de lo
que había dicho su Hijo, anunciando
que «debía sufrir mucho y ser
rechazado por los ancianos, los
sumos sacerdotes y los escribas; que
debía ser condenado a muerte y
resucitar después de tres días» (Mc
8,31), y en el tormento de ese dolor
ofrecido por amor se convertía en
nuestra Madre, Madre de la



esperanza. No es casual que la
piedad popular siga invocando a la
Santísima Virgen como Stella maris,
un título expresivo de la esperanza
cierta de que, en los borrascosos
acontecimientos de la vida, la Madre
de Dios viene en nuestro auxilio, nos
sostiene y nos invita a confiar y a
seguir esperando.

A este respecto, me es grato recordar
que el Santuario de Nuestra Señora
de Guadalupe en la Ciudad de México
se está preparando para celebrar, en
el 2031, los 500 años de la primera
aparición de la Virgen. Por medio de
Juan Diego, la Madre de Dios hacía
llegar un revolucionario mensaje de
esperanza que aún hoy repite a todos
los peregrinos y a los fieles: «¿Acaso
no estoy yo aquí, que soy tu madre?».
[20] Un mensaje similar se graba en los
corazones en tantos santuarios
marianos esparcidos por el mundo,
metas de numerosos peregrinos, que
confían a la Madre de Dios sus



preocupaciones, sus dolores y sus
esperanzas. Que en este Año jubilar
los santuarios sean lugares santos de
acogida y espacios privilegiados para
generar esperanza. Invito a los
peregrinos que vendrán a Roma a
detenerse a rezar en los santuarios
marianos de la ciudad para venerar a
la Virgen María e invocar su
protección. Confío en que todos,
especialmente los que sufren y están
atribulados, puedan experimentar la
cercanía de la más afectuosa de las
madres que nunca abandona a sus
hijos; ella que para el santo Pueblo
de Dios es «signo de esperanza cierta
y de consuelo».[21]

25. Mientras nos acercamos al
Jubileo, volvamos a la Sagrada
Escritura y sintamos dirigidas a
nosotros estas palabras: «Nosotros,
los que acudimos a él, nos sentimos
poderosamente estimulados a
aferrarnos a la esperanza que se nos
ofrece. Esta esperanza que nosotros



tenemos es como un ancla del alma, 
sólida y firme, que penetra más allá
del velo, allí mismo donde Jesús
entró por nosotros, como
precursor» (Hb 6,18-20). Es una
invitación fuerte a no perder nunca
la esperanza que nos ha sido dada, a
abrazarla encontrando refugio en
Dios.

La imagen del ancla es sugestiva
para comprender la estabilidad y la
seguridad que poseemos si nos
encomendamos al Señor Jesús, aun
en medio de las aguas agitadas de la
vida. Las tempestades nunca podrán
prevalecer, porque estamos anclados
en la esperanza de la gracia, que nos
hace capaces de vivir en Cristo
superando el pecado, el miedo y la
muerte. Esta esperanza, mucho más
grande que las satisfacciones de cada
día y que las mejoras de las
condiciones de vida, nos transporta
más allá de las pruebas y nos exhorta
a caminar sin perder de vista la



grandeza de la meta a la que hemos
sido llamados, el cielo.

El próximo Jubileo, por tanto, será un
Año Santo caracterizado por la
esperanza que no declina, la
esperanza en Dios. Que nos ayude
también a recuperar la confianza
necesaria —tanto en la Iglesia como
en la sociedad— en los vínculos
interpersonales, en las relaciones
internacionales, en la promoción de
la dignidad de toda persona y en el
respeto de la creación. Que el
testimonio creyente pueda ser en el
mundo levadura de genuina
esperanza, anuncio de cielos nuevos
y tierra nueva (cf. 2 P 3,13), donde
habite la justicia y la concordia entre
los pueblos, orientados hacia el
cumplimiento de la promesa del
Señor.

Dejémonos atraer desde ahora por la
esperanza y permitamos que a través
de nosotros sea contagiosa para



cuantos la desean. Que nuestra vida
pueda decirles: «Espera en el Señor y
sé fuerte; ten valor y espera en el
Señor» (Sal 27,14). Que la fuerza de
esa esperanza pueda colmar nuestro
presente en la espera confiada de la
venida de Nuestro Señor Jesucristo, a
quien sea la alabanza y la gloria
ahora y por los siglos futuros.

Dado en Roma, en San Juan de Letrán,
el 9 de mayo, Solemnidad de la
Ascensión de Nuestro Señor
Jesucristo, del año 2024, duodécimo
de Pontificado.

FRANCISCO

[1] Sermón 198, 2.

[2] Cf. Fuentes Franciscanas, n. 263,
6.10.

[3] Cf. Misericordiae Vultus, Bula de
convocación del Jubileo
Extraordinario de la Misericordia, nn.
1-3.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


[4] Const. past. Gaudium et spes, n. 4.

[5] Carta enc. Laudato si’, n. 50.

[6] Cf. Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 2267.

[7] Carta enc. Laudato si’, n. 49.

[8] Carta enc. Fratelli tutti, n. 262.

[9] Carta enc. Laudato si’, n. 51.

[10] Símbolo niceno: H. Denzinger – A.
Schönmetzer, Enchiridion
Symbolorum definitionum et
declarationum de rebus fidei et
morum, n. 125.

[11] Ibíd.

[12] Símbolo de los Apóstoles: H.
Denzinger – A. Schönmetzer, 
Enchiridion Symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et
morum, n. 30.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#50
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#262
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51


[13] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1817.

[14] Const. past. Gaudium et spes, n. 21.

[15] Misal Romano, Prefacio de difuntos
I.

[16] Confesiones X, 28.

[17] Carta enc. Spe salvi, n. 47.

[18] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1472.

[19] Carta ap. Apostolorum limina (23
mayo 1974), II.

[20] Nican Mopohua, n. 119.

[21] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 68.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://opusdei.org/es-co/article/bula-jubileo-2025/


opusdei.org/es-co/article/bula-
jubileo-2025/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/bula-jubileo-2025/
https://opusdei.org/es-co/article/bula-jubileo-2025/

	Bula de convocación del Jubileo Ordinario del Año 2025 ‘Spes non confundit’

