
opusdei.org

Balance del Año
Sacerdotal: “Fieles y
renovados por
dentro”

Mons. Javier Echevarría
Rodríguez, Prelado del Opus
Dei, destaca en esta entrevista
la herencia del Año Sacerdotal:
una profunda renovación
personal de los sacerdotes. Y
subraya que uno de los
primeros deberes del presbítero
es ayudar a sus hermanos
clérigos a ser fieles ministros
del Señor



13/06/2010

El día 11 de junio, el Santo Padre
clausurará el Año Sacerdotal , en un
encuentro con sacerdotes de todo el
mundo. En conversación con
PALABRA, Mons. Javier Echevarría
hace un balance de estos meses. Se
refiere a los aspectos principales de
la vida de los sacerdotes, centrando
la atención en la acción de Cristo por
medio de ellos. Sus respuestas
abordan también otros temas, como
el fomento de las vocaciones, la
comunicación en la Iglesia, las
Jornadas Mundiales de la Juventud,
la santidad de Juan Pablo II y otros.

Está a punto de terminar el Año
sacerdotal que el Santo Padre
convocó en el aniversario de la
muerte del Santo Cura de Ars. Ya
que la Iglesia lo propone a los
sacerdotes como modelo, ¿qué

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553
https://opusdei.org/article/concluye-el-ano-sacerdotal-2/
https://opusdei.org/sec.php?s=145


aspectos destacaría en la vida de
San Juan María Vianney?

Su humildad, su piedad, su espíritu
alegre en la penitencia, etc., etc. Y
pienso que el aspecto más
importante de la vida del Santo Cura
de Ars es su completa dedicación al
ministerio. Precisamente por esto, al
final del Año sacerdotal, Benedicto
XVI lo proclamará patrono de todos
los sacerdotes (de los confesores lo
era hace tiempo).

La figura de San Juan María Vianney
es una fuerte llamada a que seamos
sacerdotes, sólo sacerdotes: por el
bien de las almas, hemos de estar
dispuestos a dejar de lado todo lo que
pudiera estorbar, aunque sea una
pequeñez, el servicio pastoral. Con
frase gráfica, un pastor santo de
nuestra época – San Josemaría
Escrivá de Balaguer – solía repetir
que hemos de ser sacerdotes cien por
cien.

https://www.es.josemariaescriva.info/
https://www.es.josemariaescriva.info/


El trabajo de los sacerdotes
encuentra muchos puntos de
apoyo: por ejemplo, la inclinación
de muchos jóvenes a participar en
actividades de voluntariado, o la
disposición favorable de muchas
personas. Pero, a veces, halla
también motivos de desilusión, y
resistencias: ignorancia religiosa,
mentalidad secularista,
incomprensiones, etc. A pesar de
todo, ¿pueden los sacerdotes
trabajar hoy con confianza?

No sólo podemos, sino que debemos
trabajar sacerdotalmente con
optimismo y confianza. Basta tener
presente que la eficacia del
ministerio no proviene de nosotros –
de nuestra preparación, de nuestras
cualidades, etc., aunque todo esto
hemos de cuidarlo para ser mejores
instrumentos–, sino de la acción de
Cristo en cada uno y por medio de
cada uno. Al mismo tiempo, hemos
de esforzarnos para hacer



desaparecer esas resistencias,
difundiendo la verdad con caridad.

La vida sacerdotal gira, en gran
medida, en torno a la liturgia. Su
momento cumbre es la celebración
de la Eucaristía, sobre todo el
domingo. ¿Podría hacer algunas
recomendaciones concretas a los
sacerdotes, para fomentar una
celebración llena de fruto?

El sacrificio eucarístico constituye,
en frase del Concilio Vaticano II, el 
“centro y raíz de toda la vida del
presbítero” ( Presbyterorum Ordinis,
14 ). Para que esa aspiración se
convierta en realidad, suele ser
eficaz preparar la Misa ya desde la
noche anterior a la celebración
eucarística, con actos de amor a Jesús
Sacramentado, con comuniones
espirituales, con deseos de
acompañarle en el tabernáculo; y
prolongar luego la acción de gracias
por el Santo Sacrificio durante la

https://www.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html


jornada. Así lo he visto en la vida del
Fundador del Opus Dei, que era un
sacerdote enamorado de Jesucristo.
Es especialmente útil, para una
celebración llena de fruto, meditar
con frecuencia los textos y las
rúbricas litúrgicas, para profundizar
en su sentido. En cualquier caso,
hemos de fomentar el hambre y la
sed de prestar a Cristo nuestro ser en
la actualización sacramental del
Sacrificio del Calvario. ¿Qué hace
eficaz la predicación? ¿Podría
indicar alguna experiencia
particular relativa al modo de
prepararla?

Hay muchos modos de preparar la
predicación. Como explicó el Sínodo
sobre la Eucaristía, la homilía tiene
una finalidad catequética y
exhortativa (cfr. Sacrosanctum
Concilium, n. 46 ), y no debe
confundirse con una conferencia,
una clase, etc. Ha de ser fruto del
trato personal del sacerdote con el

https://www.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
https://www.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
https://www.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
https://www.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html


Señor. Sin vida interior, sin piedad,
poco valen las palabras persuasivas.
San Agustín aconseja que el
predicador, al hablar, haga cuanto
esté de su parte para que se le
escuche con gusto y docilidad. “Pero
no dude” –añade– “de que si logra
algo, y en la medida que lo logra, es
más por la piedad de sus oraciones
que por sus dotes oratorias. Por tanto,
orando por aquellos a quienes ha de
hablar, sea antes varón de oración
que de peroración” ( De doctrina
christiana 4, 15, 32). Me parece un
consejo plenamente actual.

En su intervención en el Sínodo de
los obispos sobre la Eucaristía se
refirió a las concelebraciones.
¿Cuál es su experiencia? ¿Se
pueden preparar de modo que
faciliten la participación piadosa
de todos los concelebrantes,
aunque sean muchos?



En el Sínodo me hice portavoz de
una experiencia común: en no pocos
casos, las concelebraciones –sobre
todo, si hay un gran número de
concelebrantes– dificultan la piedad
del sacerdote, tanto durante la
celebración eucarística como en la
necesaria preparación personal. En
esas concelebraciones
multitudinarias es fácil que se diluya
el sentido de adoración propio del
misterio eucarístico, también porque
ofrecen muchas ocasiones de
distracción.

Benedicto XVI hizo referencia a estas
dificultades en la Exhortación
apostólica postsinodal Sacramentum
caritatis , y recordó que ese tipo de
concelebraciones han de tener
carácter excepcional, al tiempo que
propiciaba el estudio de los modos
adecuados para asegurar el decoro
en la liturgia y salvaguardar la
participación plena y real de los
sacerdotes y de los fieles en la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis_sp.html


celebración (cfr. SC 61), con el
necesario orden y distinción de
funciones propias de cada uno.

Un tesoro del sacerdocio es la
administración del perdón divino
en el sacramento de la Penitencia.
Usted ha dicho recientemente que
no existe propiamente una crisis
de la confesión, sino que, en todo
caso, sería más acertado hablar de
una crisis de confesores. ¿A qué se
refería?

No es una frase mía, sino una
afirmación que vienen haciendo los
Romanos Pontífices desde Pablo VI a
Benedicto XVI. También en este
aspecto la experiencia lo confirma.
Conozco innumerables casos en los
que la administración del
sacramento de la Reconciliación en
su forma ordinaria ha recibido un
gran impulso, por el simple hecho de
disponer en las iglesias de confesores
con horarios claros y en momentos



favorables para los fieles. Recuerdo,
por ejemplo, que durante el Año
Santo del 2000, en Roma, pudimos
contemplar un “redescubrimiento”
de la Confesión entre todo tipo de
personas, especialmente jóvenes,
porque se cuidó con esmero este
punto.

El ejemplo del Cura de Ars es
elocuente. Un sacerdote con cura de
almas no se queda tranquilo si no
dedica todo el tiempo necesario a
este ministerio, si no ama el
confesonario y no espera en esa sede
a las almas. Y los otros –pienso en los
que trabajan en oficinas de curias, en
la enseñanza, etc.– también pueden
ayudar en esta labor pastoral tan
importante, sacando algún tiempo
para atender el sacramento de la
Penitencia los días de fiesta, los fines
de semana, etc.

La ignorancia en materia religiosa
es patente en muchos lugares.



¿Qué importancia tiene la labor
catequética y formativa? ¿Cómo
conjugarla con las restantes
ocupaciones del sacerdote?

Dar formación a los fieles es de
importancia capital y, en los
momentos actuales, absolutamente
necesario. Anteriormente, en
muchos lugares, la educación en el
seno de la familia y en las escuelas
garantizaba que los niños y
muchachos conocieran las verdades
básicas de nuestra fe, las oraciones
fundamentales del cristiano, la
diferencia entre lo bueno y lo malo.
Ahora, en muchos países, ya no
sucede así, y es preciso suplir ese
vacío con un empeño mayor por
parte de los sacerdotes,
especialmente si tienen confiada la
cura de almas en parroquias,
capellanías, asociaciones, etc.

Si no nos empeñamos en formar a las
jóvenes generaciones en la fe y en la



moral de Cristo, todo lo demás que
llevemos a cabo, siendo bueno,
resultará insuficiente. La instrucción
religiosa es una tarea que el
sacerdote no puede delegar, aunque,
naturalmente, puede y debe buscar
colaboradores. ¡Qué gran labor han
realizado y realizan las catequesis en
tantos lugares!

El modo de conjugar esta mayor
dedicación con las restantes
actividades sacerdotales dependerá
de cada caso concreto. Muchas veces
bastará organizar bien las clases de
preparación a la primera Comunión,
a la Confirmación, al Matrimonio,
yendo a lo que es verdaderamente
esencial. También puede ser útil
tener un programa para desarrollar
en las homilías dominicales, con el
objetivo de explicar los temas
fundamentales de la fe, la moral y la
liturgia, siguiendo el Catecismo de la
Iglesia Católica, como aconsejó la



Asamblea del Sínodo de los Obispos
sobre la Eucaristía (cfr. SC 46).

La Escritura dice que el hermano
ayudado por otro es como una
“ciudad amurallada”. San
Josemaría Escrivá de Balaguer, el
Fundador del Opus Dei, solía
utilizar esa expresión. ¿Podría
hablar de fraternidad entre los
sacerdotes, y de unión de cada uno
con el obispo?

Debemos partir del hecho de que
todos somos débiles. San Josemaría
ilustraba el sentido de la fraternidad
sacerdotal –y, más en general, de la
fraternidad cristiana–con una
imagen tomada de la vida corriente.
Todos recordamos los castillos de
naipes que quizá levantábamos en
nuestra infancia. El Fundador del
Opus Dei señalaba que los cristianos,
apoyándonos unos a otros por la
caridad, estamos en condiciones de
levantar esos castillos. “Vuestra



mutua flaqueza” –escribía– “es
también apoyo que os sostiene
derechos en el cumplimiento del deber
si vivís vuestra fraternidad bendita:
como mutuamente se sostienen,
apoyándose, los naipes” ( Camino,
462 ).

Así como el primer deber de los
obispos se traduce en cuidar de sus
sacerdotes, del mismo modo uno de
los primeros deberes de los
sacerdotes se concreta en ayudar a
sus hermanos clérigos a ser fieles
ministros del Señor. Para lograrlo,
resulta necesario que recemos unos
por otros, no dejar solo a ninguno en
sus necesidades espirituales o
materiales, visitar a los enfermos,
ofrecerse con alegría para ayudar al
que lleva una carga excesiva de
trabajo, etc. En este sentido, la Iglesia
recomienda las asociaciones
sacerdotales aprobadas por la
legítima Autoridad con la finalidad

https://www.escrivaobras.org/book/camino-capitulo-19.htm
https://www.escrivaobras.org/book/camino-capitulo-19.htm


de ofrecer esa atención a los
diáconos y presbíteros.

Por lo que se refiere a la unión de
cada sacerdote con su Obispo,
bastaría recordar que el
presbiterado, por su misma
naturaleza –como enseñó el Concilio
Vaticano II– existe para colaborar
con el episcopado en todo lo
referente a la misión sacerdotal (LG
28, PO 4). Por otra parte, es muy
importante la unión con el propio
Obispo; una unión que no ha de ser
sólo de subordinación jerárquica, no
sólo efectiva, sino también afectiva, y
que junto a la obediencia y
disponibilidad ministerial, lleva a
que cada sacerdote tenga a su Obispo
muy presente en su oración y en su
sacrificio.

¿Cómo hacer para despertar
nuevas y abundantes vocaciones
sacerdotales?



Lo primero, como siempre, es rezar
al Dueño de la mies. Pero rezar de
verdad, sin cansarse, todos los días,
explicando a los demás fieles de la
Iglesia que a todos compete el deber
de promover vocaciones para el
sacerdocio. Luego, al mismo tiempo,
examinar qué acciones concretas se
pueden emprender, para descubrir y
fomentar la llamada de Dios entre los
jóvenes. No sería bueno descargar
esa responsabilidad exclusivamente
sobre el encargado o los encargados
de la pastoral vocacional en las
Diócesis: todos hemos de sentirnos
responsables de dejar al menos un
sucesor, que ocupe nuestro puesto
cuando seamos ancianos o el Señor
nos llame a su presencia.

Bastantes sacerdotes saben por
experiencia personal que es muy
eficaz dedicar una atención especial
a los monaguillos y a otros
muchachos que colaboran en las
parroquias, transmitiéndoles detalles



de piedad eucarística, enseñándoles
a rezar, a servir a los demás, etc. Lo
mismo cabe decir de los profesores
de religión, que pueden descubrir,
entre los alumnos, aquellos que
manifiestan las cualidades humanas
convenientes para que el Señor
siembre en ellos la vocación
sacerdotal. Y un lugar privilegiado es
el confesonario, para la dirección
espiritual y para acompañar a
quienes manifiesten que poseen
condiciones para el sacerdocio.

Usted preside la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz , que
está intrínsecamente unida a la
Prelatura del Opus Dei. ¿Cómo
trabaja esta asociación de
sacerdotes?

Favoreciendo en todo momento la
plena comunión de cada uno con el
Obispo y con el presbiterio de la
Diócesis. Los socios de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz procuran

https://opusdei.org/art.php?p=21694
https://opusdei.org/art.php?p=21694


vivir el espíritu del Opus Dei, y así
buscar la propia santificación en el
ejercicio de su ministerio y en el
ámbito secular propio de su
vocación. Para eso, se les ofrecen –
como también a otros muchos
sacerdotes que lo desean– los medios
para que mejoren su formación
doctrinal, ascética y espiritual,
mediante reuniones periódicas,
acompañamiento personal, cursos de
formación permanente, etc.

Como Prelado del Opus Dei, le ha
correspondido suceder –después
de Mons. Álvaro del Portillo , cuya
fama de santidad es notoria– a San
Josemaría, al frente de la Obra.
¿Qué aspecto de su vida destacaría
en este año?

Tanto San Josemaría como su primer
sucesor, el Siervo de Dios Mons.
Álvaro del Portillo, fueron sacerdotes
cien por cien. Desde la situación
personal en que Dios los había

https://opusdei.org/ssec.php?a=3560


colocado, se entregaron al
cumplimiento de la misión recibida y
la llevaron a cabo con ejemplar
fidelidad y con intensa caridad
pastoral. En los dos destacaba un
amor apasionado a la Eucaristía,
manifestado en muchos detalles
concretos, y un afán de almas que les
empujaba a olvidarse
constantemente de sí mismos para
pensar sólo en el bien de los demás.
No me detengo en referir detalles
concretos, que superarían los límites
de esta entrevista y pueden
encontrarse en las biografías
publicadas.

Parece que está próximo el
momento de la beatificación del
Venerable Siervo de Dios Juan
Pablo II. ¿Qué recuerdos conserva
de la figura sacerdotal y de la
personalidad del anterior Papa?
¿Podría referirnos algún suceso de
sus encuentros con el Papa
Wojtyla?



Fue un sacerdote santo y un servidor
incansable de la Iglesia, preocupado
exclusivamente por el bien de las
almas. Todos esperamos con mucha
ilusión el momento de su elevación a
los altares, porque supondrá un gran
bien para el mundo entero.

Conservo muy grabado en mi
memoria un recuerdo en el que se
pone de manifiesto la entrega la
generosa de Juan Pablo II a su misión
como sucesor de San Pedro. En una
ocasión, acompañé a Mons. Álvaro
del Portillo al Apartamento
Pontificio. Era una hora avanzada de
la tarde. Mientras esperábamos la
llegada del Papa, oímos unos pasos
que se acercaban por un pasillo,
como arrastrando los pies. Era el
Santo Padre; se le notaba muy
fatigado. Don Álvaro, impulsado por
su cariño filial, exclamó: “Santidad,
¡qué cansado está Usted!” . El Papa le
miró y, con voz firme, le respondió: 
“Si a estas horas yo no estuviera



cansado, sería señal de que no he
cumplido con mi deber” .

Además, no puedo olvidar que Juan
Pablo II fue el instrumento del que se
sirvió el Señor para canonizar a San
Josemaría , señalándolo como
modelo a toda la Iglesia, y para
otorgar al Opus Dei su configuración
jurídica definitiva, en plena fidelidad
al carisma fundacional, como 
prelatura personal , orgánicamente
estructurada por el Prelado, el
presbiterio y los fieles laicos.
También por eso le estamos muy
agradecidos.

Hace 25 años comenzaron las
Jornadas Mundiales de la
Juventud. Ya se acerca la de 2011,
que será en Madrid. ¿Cómo valora
estos encuentros, y qué
innovaciones podrían
incorporarse, para que sus frutos
sean más abundantes?

https://opusdei.org/article/canonizacion-de-josemaria-escriva-2/
https://opusdei.org/article/canonizacion-de-josemaria-escriva-2/
https://opusdei.org/art.php?p=21692


Los frutos espirituales de estas
jornadas están patentes ante los ojos
de todos. No me corresponde a mí
sugerir innovaciones. Lo que sí hago
es rezar –ahora, por la Jornada
Mundial que se celebrará en Madrid–
y animar a los fieles y cooperadores
de la Prelatura a rezar y a colaborar
personalmente a la realización de
este evento, en la medida en que
cada uno pueda, para que sea un
momento de gracia en la Iglesia, que
–como afirmó Benedicto XVI al inicio
de su Pontificado– es siempre joven y
bella, y en los jóvenes se hace
misionera del futuro.

Ante algunas tristes noticias
recientes, hay quienes inciden de
nuevo en cuestionar el celibato.
Con todo, esta puede ser una
buena ocasión para volver a
exponer los motivos en que se basa
el celibato sacerdotal, y los frutos
que se esperan de él.



Existen estudios científicos serios –
también algunos realizados por
especialistas no católicos–, que
demuestran que la disciplina sobre el
celibato sacerdotal nada tiene que
ver con esos lamentables casos que
se han aireado recientemente. Más
aún, cuando se vive como lo que es –
un don divino–, por amor a Dios y a
todos los hombres (aunque en
ocasiones haya que luchar para
conservarlo fielmente), el celibato
sitúa al sacerdote en las antípodas de
esos comportamientos aberrantes.

Sí, en el momento actual puede ser
particularmente oportuno retornar y
profundizar en los motivos –que no
son de simple conveniencia práctica–
que relacionan estrechamente el
sacerdocio y el celibato, un doble y
grandioso don de Dios.

Son numerosas las muestras de
afecto que ha recibido el Santo
Padre, en desagravio por los



ataques que le han dirigido. Más
allá del momento actual, ¿cómo
pueden los sacerdotes vivir la
unidad con el Papa, y fomentarla
entre los fieles?

El mejor modo de apoyar al Santo
Padre, en ésta como en otras
circunstancias, se resume en rezar y
hacer rezar por su Persona y sus
intenciones; leer, meditar, difundir y
poner en práctica sus enseñanzas; y
encomendar al Señor también a sus
colaboradores en el gobierno de la
Iglesia, para que sea muy eficaz su
servicio a la misión universal del
Romano Pontífice.

Parece indudable que la ingente
labor de la Iglesia no siempre es
suficientemente conocida y
comprendida. ¿Qué cabe hacer en
ese terreno?

Además de rezar –perdone mi
insistencia en este punto, pero la
oración hecha con fe es



fundamental–, sería oportuno que a
nivel de Conferencia episcopal, e
incluso de cada Diócesis, se cuidara
la preparación de profesionales
competentes en los medios de
comunicación. No basta la “buena
voluntad” para informar
adecuadamente sobre la Iglesia; es
preciso incorporar los modos y los
tiempos de la comunicación
institucional, de la gestión de crisis,
etc., que resultan especialmente
necesarios en el contexto de
globalización característico de la
sociedad actual. A este propósito, me
da alegría comprobar que están
teniendo gran aceptación los cursos
de la Facultad de Comunicación
Institucional de la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz,
dirigidos específicamente a las
personas que se ocupan de la
comunicación institucional en las
oficinas de prensa de Diócesis,
Conferencias episcopales y otras
instituciones de la Iglesia.



Una vez que concluya el Año
sacerdotal, ¿qué debe permanecer
de esta celebración?

En los sacerdotes, una profunda
renovación personal, caracterizada
por concretas y diarias conversiones
interiores, encaminadas a vivir con
una fidelidad más acendrada el
ministerio, un amor más grande y
diario a la celebración de la
Eucaristía y a la administración del
Sacramento de la penitencia. Y en los
demás fieles, la toma de conciencia –
no con solas palabras, sino con
hechos– de que todos somos Iglesia.
El futuro depende también de ellos:
de cómo cumplen sus deberes
cristianos; de cómo rezan por el
Papa, por los Obispos y por los
sacerdotes; de cómo educan a sus
hijos; de cómo ejercitan su alma
sacerdotal también en el trabajo, en
el descanso; de cómo piden al Señor
que envíe a su Viña muchos y santos
trabajadores.



Revista Palabra.- Alfonso Riobó

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/balance-del-
ano-sacerdotal-fieles-y-renovados-por-

dentro-2/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/balance-del-ano-sacerdotal-fieles-y-renovados-por-dentro-2/
https://opusdei.org/es-co/article/balance-del-ano-sacerdotal-fieles-y-renovados-por-dentro-2/
https://opusdei.org/es-co/article/balance-del-ano-sacerdotal-fieles-y-renovados-por-dentro-2/
https://opusdei.org/es-co/article/balance-del-ano-sacerdotal-fieles-y-renovados-por-dentro-2/

	Balance del Año Sacerdotal: “Fieles y renovados por dentro”

