opusdei.org

Audio: Vocacion
cristiana

Incluimos un audio de un
fragmento de una homiliia de

San Josemaria en la que habla
de la vocacion cristiana.

10/10/2013

Vocacion cristiana (18:47 min)

(Homilia pronunciada el 2-XII-1951,
primer domingo de Adviento.)

Comienza el afio litargico, y el
introito de la Misa nos propone una
consideracion intimamente



relacionada con el principio de
nuestra vida cristiana: la vocacion
que hemos recibido. Vias tuas,
Domine, demonstra mihi, et semitas
tuas edoce me (Ps XXIV, 4.); Sefor,
indicame tus caminos, enséiiame tus
sendas. Pedimos al Sefior que nos
guie, que nos muestre sus pisadas,
para que podamos dirigirnos a la
plenitud de sus mandamientos, que
es la caridad (Cfr. Mt XXII, 37; Mc XII,
30; Lc X, 27.).

Me figuro que vosotros, como yo, al
pensar en las circunstancias que han
acompaifiado vuestra decision de
esforzaros por vivir enteramente la
fe, daréis muchas gracias al Sefior,
tendréis el convencimiento sincero —
sin falsas humildades— de que no hay
meérito alguno por nuestra parte.
Ordinariamente aprendimos a
invocar a Dios desde la infancia, de
los labios de unos padres cristianos;
mas adelante, maestros, comparieros,
conocidos, nos han ayudado de mil



maneras a no perder de vista a
Jesucristo.

Un dia -no quiero generalizar, abre
tu corazon al Sefior y cuéntale tu
historia—, quiza un amigo, un
cristiano corriente igual a ti, te
descubri6é un panorama profundo y
nuevo, siendo al mismo tiempo viejo
como el Evangelio. Te sugirio la
posibilidad de empefiarte seriamente
en seguir a Cristo, en ser apostol de
apostoles. Tal vez perdiste entonces
la tranquilidad y no la recuperaste,
convertida en paz, hasta que
libremente, porque te dio la gana -
que es la razon mas sobrenatural-,
respondiste que si a Dios. Y vino la
alegria, recia, constante, que solo
desaparece cuando te apartas de El

No me gusta hablar de elegidos ni de
privilegiados. Pero es Cristo quien
habla, quien elige. Es el lenguaje de
la Escritura: elegit nos in ipso ante
mundi constitutionem —dice San



Pablo- ut essemus sancti (Eph 1, 4.).
Nos ha escogido, desde antes de la
constitucion del mundo, para que
seamos santos. Yo sé que esto no te
llena de orgullo, ni contribuye a que
te consideres superior a los demas
hombres. Esa eleccion, raiz de la
llamada, debe ser la base de tu
humildad. ¢Se levanta acaso un
monumento a los pinceles de un gran
pintor? Sirvieron para plasmar obras
maestras, pero el mérito es del
artista. Nosotros —los cristianos—
somos solo instrumentos del Creador
del mundo, del Redentor de todos los
hombres.

Los Apostoles, hombres corrientes

A mime anima considerar un
precedente narrado, paro a paso, en
las paginas del Evangelio: la vocacion
de los primeros doce. Vamos a
meditarla despacio, rogando a esos
santos testigos del Sefior que



sepamos seguir a Cristo como ellos lo
hicieron.

Aquellos primeros apostoles —a los
que tengo gran devocion y carifio—
eran, segun los criterios humanos,
poca cosa. En cuanto a posicion
social, con excepcion de Mateo, que
seguramente se ganaba bien la vida y
que dejo todo cuando Jesus se lo
pidio, eran pescadores: vivian al dia,
bregando de noche, para poder
lograr el sustento.

Pero la posicion social es lo de
menos. No eran cultos, ni siquiera
muy inteligentes, al menos en lo que
se refiere a las realidades
sobrenaturales. Incluso los ejemplos
y las comparaciones mas sencillas les
resultaban incomprensibles, y
acudian al Maestro: Domine, edissere
nobis parabolam (Mt XIII, 36.), Sefior,
explicanos la parabola. Cuando Jesus,
con una imagen, alude al fermento
de los fariseos, entienden que les esta



recriminando por no haber
comprado pan (Cfr. Mt XVI, 6-7.).

Pobres, ignorantes. Y ni siquiera
sencillos, llanos. Dentro de su
limitacion, eran ambiciosos. Muchas
veces discuten sobre quién seria el
mayor, cuando —segun su
mentalidad- Cristo instaurase en la
tierra el reino definitivo de Israel.
Discuten y se acaloran durante ese
momento sublime, en el que Jesus
esta a punto de inmolarse por la
humanidad: en la intimidad del
Cenaculo (Cfr. Lc XXII, 24-27.).

Fe, poca. El mismo Jesucristo lo dice
(Cfr. Mt X1V, 31; XVI, 8; XVII, 19; XXI,
21.). Han visto resucitar muertos,
curar toda clase de enfermedades,
multiplicar el pan y los peces, calmar
tempestades, echar demonios. San
Pedro, escogido como cabeza, es el
unico que sabe responder
prontamente: Tu eres el Cristo, el Hijo
de Dios vivo (Mt XVI, 16.). Pero es una



fe que él interpreta a su manera, por
eso se permite encararse con
Jesucristo para que no se entregue en
redencion por los hombres. Y Jesus
tiene que contestarle: apartate de mi,
Satands, que me escandalizas, porque
no entiendes las cosas de Dios, sino
las de los hombres (Mt XVI, 23.).
Pedro razonaba humanamente,
comenta San Juan Criséstomo, y
concluia que todo aquello -1a Pasion y
la Muerte- era indigno de Cristo,
reprobable. Por eso, Jesus lo reprende
y le dice: no, sufrir no es cosa indigna
de mi; tu lo juzgas asi porque razonas
con ideas carnales, humanas (S. Juan
Crisostomo, In Matthaeum homiliae,
54, 4 (PG 58, 537).).

Aquellos hombres de poca fe,
isobresalian quizd en el amor a
Cristo? Sin duda lo amaban, al menos
de palabra. A veces se dejan
arrebatar por el entusiasmo: vamos y
muramos con El (Ioh XI, 16.). Pero a
la hora de la verdad huiran todos,



menos Juan, que de veras amaba con
obras. Solo este adolescente, el mas
joven de los apostoles, permanece
junto a la Cruz. Los demads no sentian
ese amor tan fuerte como la muerte
(Can VIII, 6.).

Estos eran los Discipulos elegidos por
el Sefior; asi los escoge Cristo; asi
aparecian antes de que, llenos del
Espiritu Santo, se convirtieran en
columnas de la Iglesia (Cfr. Gal II, 9.).
Son hombres corrientes, con
defectos, con debilidades, con la
palabra mas larga que las obras. Y,
sin embargo, Jesus los llama para
hacer de ellos pescadores de
hombres (Mt IV, 19.), corredentores,
administradores de la gracia de Dios.

3 Algo semejante ha sucedido con
nosotros. Sin gran dificultad
podriamos encontrar en nuestra
familia, entre nuestros amigos y
compafieros, por no referirme al
inmenso panorama del mundo,



tantas otras personas mas dignas que
nosotros para recibir la llamada de
Cristo. Mas sencillos, mas sabios, mas
influyentes, mas importantes, mas
agradecidos, mas generosos.

Yo, al pensar en estos puntos, me
averguenzo. Pero me doy cuenta
también de que nuestra logica
humana no sirve para explicar las
realidades de la gracia. Dios suele
buscar instrumentos flacos, para que
aparezca con clara evidencia que la
obra es suya. San Pablo evoca con
temblor su vocacion: después de
todos se me aparecio a mi, que vengo
a ser como un abortivo, siendo el
menor de los apostoles, que no soy
digno de ser llamado apdstol, porque
persegui a la Iglesia de Dios (1 Cor XV,
8-9.). Asi escribe Saulo de Tarso, con
una personalidad y un empuje que la
historia no ha hecho sino agrandar.

Sin que haya mediado mérito alguno
por nuestra parte, os decia: porque



en la base de la vocacion estan el
conocimiento de nuestra miseria, la
conciencia de que las luces que
iluminan el alma -la fe—, el amor con
el que amamos -la caridad-y el
deseo por el que nos sostenemos -la
esperanza—, son dones gratuitos de
Dios. Por eso, no crecer en humildad
significa perder de vista el objetivo
de la eleccion divina: ut essemus
sancti, la santidad personal.

Ahora, desde esa humildad, podemos
comprender toda la maravilla de la
llamada divina. La mano de Cristo
nos ha cogido de un trigal: el
sembrador aprieta en su mano
llagada el pufiado de trigo. La sangre
de Cristo bafia la simiente, la
empapa. Luego, el Sefior echa al aire
ese trigo, para que muriendo, sea
vida y, hundiéndose en la tierra, sea
capaz de multiplicarse en espigas de
oro.

Ya es hora de despertar



La Epistola de la Misa nos recuerda
que hemos de asumir esta
responsabilidad de apostoles con
nuevo espiritu, con animo,
despiertos. Ya es hora de
despertarnos de nuestro letargo, pues
estamos mas cerca de nuestra salud
que cuando recibimos la fe. La noche
avanza y va a llegar el dia. Dejemos,
pues, las obras de las tinieblas y
revistamonos de las armas de la luz
(Rom XIIT, 11-12.).

Me diréis que no es facil, y no os
faltara razon. Los enemigos del
hombre, que son los enemigos de su
santidad, intentan impedir esa vida
nueva, ese revestirse con el espiritu
de Cristo. No encuentro otra
enumeracion mejor de los obstaculos
a la fidelidad cristiana que la que nos
trae San Juan: concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum et superbia
vitae (1 Ioh II, 16.); todo lo que hay en
el mundo es concupiscencia de la



carne, concupiscencia de los ojos y
soberbia de la vida.

5 La concupiscencia de la carne no es
solo la tendencia desordenada de los
sentidos en general, ni la apetencia
sexual, que debe ser ordenada y no
es mala de suyo, porque es una noble
realidad humana santificable. Ved
que, por eso, nunca hablo de
impureza, sino de pureza, ya que a
todos alcanzan las palabras de Cristo:
bienaventurados los limpios de
corazon, porque ellos veran a Dios
(Mt V, 8.). Por vocacion divina, unos
habran de vivir esa pureza en el
matrimonio; otros, renunciando a los
amores humanos, para corresponder
unica y apasionadamente al amor de
Dios. Ni unos ni otros esclavos de la
sensualidad, sino sefiores del propio
cuerpo y del propio corazon, para
poder darlos sacrificadamente a
otros.



Al tratar de la virtud de la pureza,
suelo anadir el calificativo de santa.
La pureza cristiana, la santa pureza,
no es el orgulloso sentirse puros, no
contaminados. Es saber que tenemos
los pies de barro (Dan II, 33.), aunque
la gracia de Dios nos libre dia a dia
de las asechanzas del enemigo.
Considero una deformacion del
cristianismo la insistencia de algunos
en escribir o predicar casi
exclusivamente de esta materia,
olvidando otras virtudes que son
capitales para el cristiano, y también
en general para la convivencia entre
los hombres.

La santa pureza no es ni la unica ni
la principal virtud cristiana: es, sin
embargo, indispensable para
perseverar en el esfuerzo diario de
nuestra santificacion y, si no se
guarda, no cabe la dedicacion al
apostolado. La pureza es
consecuencia del amor con el que
hemos entregado al Sefior el alma y



el cuerpo, las potencias y los
sentidos. No es negacion, es
afirmacion gozosa.

Decia que la concupiscencia de la
carne no se reduce exclusivamente al
desorden de la sensualidad, sino
también a la comodidad, a la falta de
vibracidn, que empuja a buscar lo
mas facil, lo mas placentero, el
camino en apariencia mas corto, aun
a costa de ceder en la fidelidad a
Dios.

Comportare asi, seria como
abandonarse incondicionalmente al
imperio de una de esas leyes, la del
pecado, contra la que nos previene
San Pablo: cuando quiero hacer el
bien, encuentro una ley por la que el
mal esta pegado a mi; de aqui es que
me complazco en la ley de Dios segun
el hombre interior, pero veo que hay
otra ley en mis miembros, que resiste
a la ley de mi espiritu 'y me sojuzga a
la ley del pecado... |f8Infelix ego



homol!, jinfeliz de mi! ;: Quién me
libertarda de este cuerpo de muerte?
(Rom VII, 21-24.). Oid lo que contesta
el apostol: la gracia de Dios, por
Jesucristo Serior Nuestro (Rom VII,
25.). Podemos y debemos luchar
contra la concupiscencia de la carne,
porque siempre nos sera concedida,
si somos humildes, la gracia del
Seror.

6 El otro enemigo, escribe San Juan,
es la concupiscencia de los ojos, una
avaricia de fondo, que lleva a no
valorar sino lo que se puede tocar.
Los ojos que se quedan como
pegados a las cosas terrenas, pero
también los ojos que, por eso mismo,
no sabe descubrir las realidades
sobrenaturales. Por tanto, podemos
utilizar la expresion de la Sagrada
Escritura, para referirnos a la
avaricia de los bienes materiales, y
ademas a esa deformacion que lleva
a observar lo que nos rodea -los
demas, las circunstancias de nuestra



vida y de nuestro tiempo- solo con
vision humana.

Los ojos del alma se embotan; la
razon se cree autosuficiente para
entender todo, prescindiendo de
Dios. Es una tentacion sutil, que se
ampara en la dignidad de la
inteligencia, que Nuestro Padre Dios
ha dado al hombre para que lo
conozca y lo ame libremente.
Arrastrada por esa tentacion, la
inteligencia humana se considera el
centro del universo, se entusiasma de
nuevo con el seréis como dioses (Gen
I11, 5.)y y, al llenarse de amor por si
misma, vuelve la espalda al amor de
Dios.

La existencia nuestra puede, de este
modo, entregarse sin condiciones en
manos del tercer enemigo, de la
superbia vitae. No se trata sélo de
pensamientos efimeros de vanidad o
de amor propio: es un engreimiento
general. No nos engafiemos, porque



éste es el peor de los males, la raiz de
todos los descaminos. La lucha
contra la soberbia ha de ser
constante, que no en vano se ha
dicho graficamente que esa pasion
muere un dia después de que cada
persona muera. Es la altivez del
fariseo, a quien Dios se resiste a
justificar, porque encuentra en él
una barrera de autosuficiencia. Es la
arrogancia, que conduce a despreciar
a los demas hombres, a dominarlos, a
maltratarlos: porque donde hay
soberbia alli hay ofensay deshonra
(Prv XI, 2.).

7 La misericordia de Dios

Empieza hoy el tiempo de Adviento, y
es bueno que hayamos considerado
las insidias de estos enemigos del
alma: el desorden de la sensualidad y
de la facil ligereza; el desatino de la
razon que se opone al Sefior; la
presuncion altanera, esterilizadora
del amor a Dios y a las criaturas.



Todas estas situaciones del animo
son obstaculos ciertos, y su poder
perturbador es grande. Por eso la
liturgia nos hace implorar la
misericordia divina: a Ti, Serior, elevo
mi alma; en Ti espero; que no sea
confundido, ni se gocen de mi mis
adversarios (Ps XXIV, 1-2.), hemos
rezado en el introito. Y en la antifona
del Ofertorio repetiremos: espero en
Ti, jque yo no sea confundido!

Ahora, que se acerca el tiempo de la
salvacion, consuela escuchar de los
labios de San Pablo que después que
Dios Nuestro Salvador ha
manifestado su benignidad y amor
con los hombres, nos ha liberado no a
causa de las obras de justicia que
hubiésemos hecho, sino por su
misericordia (Tit I11, 5.).

Sirecorréis las Escrituras Santas,
descubriréis constantemente la
presencia de la misericordia de Dios:
llena la tierra (Ps XXXII, 5.), se



extiende a todos sus hijos, super
omnem carnem (Ecclo XVIII, 12.); nos
rodea (Ps XXXI, 10.), nos antecede (Ps
LVIII, 11.), se multiplica para
ayudarnos} (Ps XXXIII, 8.), y
continuamente ha sido confirmada
(Ps CXVI, 2.). Dios, al ocuparse de
nosotros como Padre amoroso, nos
considera en su misericordia (Ps
XXIV, 7.): una misericordia suave (Ps
CVIII, 21.), hermosa como nube de
lluvia (Ecclo XXXV, 26.).

Jesucristo resume y compendia toda
esta historia de la misericordia
divina: bienaventurados los
misericordiosos, porque ellos
alcanzaran misericordia Mt 'V, 7.). Y
en otra ocasion: sed misericordiosos,
como vuestro Padre celestial es
misericordioso (Lc VI, 36.). Nos han
quedado muy grabadas también,
entre otras muchas escenas del
Evangelio, la clemencia con la mujer
adultera, la parabola del hijo
prodigo, la de la oveja perdida, la del



deudor perdonado, la resurreccion
del hijo de la viuda de Naim (Lc VII,
11-17.). jCuantas razones de justicia
para explicar este gran prodigio! Ha
muerto el hijo unico de aquella
pobre viuda, el que daba sentido a su
vida, el que podia ayudarle en su
vejez. Pero Cristo no obra el milagro
por justicia; 1o hace por compasion,
porque interiormente se conmueve
ante el dolor humano.

iQué seguridad debe producirnos la
conmiseracion del Sefior! Clamard a
miy yo le oiré, porque soy
misericordioso (Ex XXII, 27.). Es una
invitacion, una promesa que no
dejara de cumplir. Acerquémonos,
pues, confiadamente al trono de la
gracia, para que alcancemos la
misericordia y el auxilio de la gracia
en el tiempo oportuno (Heb 1V, 16.).
Los enemigos de nuestra
santificacion nada podran, porque
esa misericordia de Dios nos
previene; y si —por nuestra culpa y



nuestra debilidad- caemos, el Sefior
nos socorre y nos levanta. Habias
aprendido a evitar la negligencia, a
alejar de ti la arrogancia, a adquirir
la piedad, a no ser prisionero de las
cuestiones mundanas, a no preferir lo
caduco a lo eterno. Pero, como la
debilidad humana no puede mantener
un paso decidido en un mundo
resbaladizo, el buen médico te ha
indicado también remedios contra la
desorientacion, y el juez
misericordioso no te ha negado la
esperanza del perdon (S. Ambrosio,
Expositio Evangelii secundum Lucam,
7 (PL 15, 1540).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/audio-
vocacion-cristiana-2/ (14/12/2025)


https://opusdei.org/es-co/article/audio-vocacion-cristiana-2/
https://opusdei.org/es-co/article/audio-vocacion-cristiana-2/
https://opusdei.org/es-co/article/audio-vocacion-cristiana-2/

	Audio: Vocación cristiana

