
opusdei.org

Aprender a
perdonar

El arte de convivir está
estrechamente relacionado con
la capacidad de pedir perdón y
de perdonar. Todos somos
débiles y caemos con
frecuencia. Tenemos que
ayudarnos mutuamente a
levantarnos siempre de nuevo.
Lo conseguimos, muchas veces,
a través del perdón. Artículo de
Jutta Burggraf.

14/04/2021

Sumario



Prólogo

I. ¿Qué quiere decir «perdonar»?

1. Reaccionar ante un mal.

2. Actuar con libertad.

3. Recordar el pasado.

4. Renunciar a la venganza.

5. Mirar al agresor en su dignidad
personal.

II. ¿Qué actitudes nos disponen a
perdonar?

1. Amor.

2. Comprensión.

3. Generosidad.

4. Humildad.

III. Reflexión final



Prólogo

Todos hemos sufrido alguna vez
injusticias y humillaciones; algunos
tienen que soportar diariamente
torturas, no sólo en una cárcel, sino
también en un puesto de trabajo o en
el entorno familiar. Es cierto que
nadie puede hacernos tanto daño
como los que debieran amarnos. "El
único dolor que destruye más que el
hierro es la injusticia que procede de
nuestros familiares," dicen los
árabes.

¿Cómo reaccionamos ante un mal
que alguien nos ha ocasionado con
cierta intencionalidad?
Normalmente, desearíamos
espontáneamente pegar a los que nos
han pegado, o hablar mal de los que
han hablado mal de nosotros. Pero
esta actuación es como un bumerán:
nos daña a nosotros mismos. Es una
pena gastar las energías en enfados,
recelos, rencores o desesperación; y



quizá es más triste aún cuando una
persona se endurece para no sufrir
más.

Sólo en el perdón brota nueva vida.
Por esto es tan importante educar en
el "arte" de practicarlo.

I. ¿Qué quiere decir "perdonar"?

¿Qué es el perdón? ¿Qué hago
cuando digo a una persona: "Te
perdono"? Es evidente que reacciono
ante un mal que alguien me ha
hecho; actúo, además, con libertad;
no olvido simplemente la injusticia,
sino que renuncio a la venganza y
quiero, a pesar de todo, lo mejor para
el otro. Vamos a considerar estos
diversos elementos con más
detenimiento.

1. Reaccionar ante un mal

En primer lugar, ha de tratarse
realmente de un mal para el
conjunto de mi vida. Si un cirujano



me quita un brazo que está
peligrosamente infectado, puedo
sentir dolor y tristeza, incluso puedo
montar en cólera contra el médico.
Pero no tengo que perdonarle nada,
porque me ha hecho un gran bien:
me ha salvado la vida. Situaciones
semejantes pueden darse en la
educación. No todo lo que parece mal
a un niño es nocivo para él. Los
buenos padres no conceden a sus
hijos todos los caprichos que ellos
piden; los forman en la fortaleza.
Una maestra me dijo en una ocasión:
"No me importa lo que mis alumnos
piensan hoy sobre mí. Lo importante
es lo que piensen dentro de veinte
años." El perdón sólo tiene sentido,
cuando alguien ha recibido un daño
objetivo de otro.

Por otro lado, perdonar no consiste,
de ninguna manera, en no querer
ver este daño, en colorearlo o
disimularlo. Algunos pasan de largo
las injurias con las que les tratan sus



colegas o sus cónyuges, porque
intentan eludir todo conflicto; buscan
la paz a cualquier precio y pretenden
vivir continuamente en un ambiente
armonioso. Parece que todo les diera
lo mismo. "No importa" si los otros
no les dicen la verdad; "no importa"
cuando los utilizan como meros
objetos para conseguir unos fines
egoístas; "no importan" tampoco el
fraude o el adulterio. Esta actitud es
peligrosa, porque puede llevar a una
completa ceguera ante los valores. La
indignación e incluso la ira son
reacciones normales y hasta
necesarias en ciertas situaciones.
Quien perdona, no cierra los ojos
ante el mal; no niega que existe
objetivamente una injusticia. Si lo
negara, no tendría nada que
perdonar(1).

Si uno se acostumbra a callarlo todo,
tal vez pueda gozar durante un
tiempo de una aparente paz; pero
pagará finalmente un precio muy



alto por ella, pues renuncia a la
libertad de ser él mismo. Esconde y
sepulta sus frustraciones en lo más
profundo de su corazón, detrás de
una muralla gruesa, que levanta para
protegerse. Y ni siquiera se da cuenta
de su falta de autenticidad. Es
normal que una injusticia nos duela
y deje una herida. Si no queremos
verla, no podemos sanarla. Entonces
estamos permanentemente huyendo
de la propia intimidad (es decir, de
nosotros mismos); y el dolor nos
carcome lenta e irremediablemente.
Algunos realizan un viaje alrededor
del mundo, otros se mudan de
ciudad. Pero no pueden huir del
sufrimiento. Todo dolor negado
retorna por la puerta trasera,
permanece largo tiempo como una
experiencia traumática y puede ser
la causa de heridas perdurables. Un
dolor oculto puede conducir, en
ciertos casos, a que una persona se
vuelva agria, obsesiva, medrosa,
nerviosa o insensible, o que rechace



la amistad, o que tenga pesadillas.
Sin que uno lo quiera, tarde o
temprano, reaparecen los recuerdos.
Al final, muchos se dan cuenta de
que tal vez, habría sido mejor, hacer
frente directa y conscientemente a la
experiencia del dolor. Afrontar un
sufrimiento de manera adecuada es
la clave para conseguir la paz
interior.

2. Actuar con libertad

El acto de perdonar es un asunto
libre. Es la única reacción que no re-
actúa simplemente, según el
conocido principio "ojo por ojo,
diente por diente"(2). El odio provoca
la violencia, y la violencia justifica el
odio. Cuando perdono, pongo fin a
este círculo vicioso; impido que la
reacción en cadena siga su curso.
Entonces libero al otro, que ya no
está sujeto al proceso iniciado. Pero,
en primer lugar, me libero a mí
mismo. Estoy dispuesto a desatarme



de los enfados y rencores. No estoy
"re-accionando", de modo
automático, sino que pongo un
nuevo comienzo, también en mí.

Superar las ofensas, es una tarea
sumamente importante, porque el
odio y la venganza envenenan la
vida. El filósofo Max Scheler afirma
que una persona resentida se
intoxica a sí misma(3). El otro le ha
herido; de ahí no se mueve. Ahí se
recluye, se instala y se encapsula.
Queda atrapada en el pasado. Da
pábulo a su rencor con repeticiones y
más repeticiones del mismo
acontecimiento. De este modo
arruina su vida.

Los resentimientos hacen que las
heridas se infecten en nuestro
interior y ejerzan su influjo pesado y
devastador, creando una especie de
malestar y de insatisfacción
generales. En consecuencia, uno no
se siente a gusto en su propia piel.



Pero, si no se encuentra a gusto
consigo mismo, entonces no se
encuentra a gusto en ningún lugar.
Los recuerdos amargos pueden
encender siempre de nuevo la cólera
y la tristeza, pueden llevar a
depresiones. Un refrán chino dice:
"El que busca venganza debe cavar
dos fosas."

En su libro Mi primera amiga blanca,
una periodista norteamericana de
color describe cómo la opresión que
su pueblo había sufrido en Estados
Unidos le llevó en su juventud a
odiar a los blancos, "porque han
linchado y mentido, nos han cogido
prisioneros, envenenado y
eliminado"(4). La autora confiesa
que, después de algún tiempo, llegó a
reconocer que su odio, por muy
comprensible que fuera, estaba
destruyendo su identidad y su
dignidad. Le cegaba, por ejemplo,
ante los gestos de amistad que una
chica blanca le mostraba en el



colegio. Poco a poco descubrió que,
en vez de esperar que los blancos
pidieran perdón por sus injusticias,
ella tenía que pedir perdón por su
propio odio y por su incapacidad de
mirar a un blanco como a una
persona, en vez de hacerlo como a un
miembro de una raza de opresores.
Encontró el enemigo en su propio
interior, formado por los prejuicios y
rencores que le impedían ser feliz.

Las heridas no curadas pueden
reducir enormemente nuestra
libertad. Pueden dar origen a
reacciones desproporcionadas y
violentas, que nos sorprendan a
nosotros mismos. Una persona
herida, hiere a los demás. Y, como
muchas veces oculta su corazón
detrás de una coraza, puede parecer
dura, inaccesible e intratable. En
realidad, no es así. Sólo necesita
defenderse. Parece dura, pero es
insegura; está atormentada por
malas experiencias.



Hace falta descubrir las llagas para
poder limpiarlas y curarlas. Poner
orden en el propio interior, puede
ser un paso para hacer posible el
perdón. Pero este paso es
sumamente difícil y, en ocasiones, no
conseguimos darlo. Podemos
renunciar a la venganza, pero no al
dolor. Aquí se ve claramente que el
perdón, aunque está estrechamente
unido a vivencias afectivas, no es un
sentimiento. Es un acto de la
voluntad que no se reduce a nuestro
estado psíquico(5). Se puede
perdonar llorando.

Cuando una persona ha realizado
este acto eminentemente libre, el
sufrimiento pierde ordinariamente
su amargura, y puede ser que
desaparezca con el tiempo. "Las
heridas se cambian en perlas," dice
Santa Hildegarda de Bingen.

3. Recordar el pasado



Es una ley natural que el tiempo
"cura" algunas llagas. No las cierra de
verdad, pero las hace olvidar.
Algunos hablan de la "caducidad de
nuestras emociones"(6). Llegará un
momento en que una persona no
pueda llorar más, ni sentirse ya
herida. Esto no es una señal de que
haya perdonado a su agresor, sino
que tiene ciertas "ganas de vivir". Un
determinado estado psíquico -por
intenso que sea- de ordinario no
puede convertirse en permanente. A
este estado sigue un lento proceso de
desprendimiento, pues la vida
continúa. No podemos quedarnos
siempre ahí, como pegados al
pasado, perpetuando en nosotros el
daño sufrido. Si permanecemos en el
dolor, bloqueamos el ritmo de la
naturaleza.

La memoria puede ser un cultivo de
frustraciones. La capacidad de
desatarse y de olvidar, por tanto, es
importante para el ser humano, pero



no tiene nada que ver con la actitud
de perdonar. Ésta no consiste
simplemente en "borrón y cuenta
nueva". Exige recuperar la verdad de
la ofensa y de la justicia, que muchas
veces pretende camuflarse o
distorsionarse. El mal hecho debe ser
reconocido y, en lo posible, reparado.

Hace falta "purificar la memoria".
Una memoria sana puede
convertirse en maestra de vida. Si
vivo en paz con mi pasado, puedo
aprender mucho de los
acontecimientos que he vivido.
Recuerdo las injusticias pasadas para
que no se repitan, y las recuerdo
como perdonadas.

4. Renunciar a la venganza

Como el perdón expresa nuestra
libertad, también es posible negar al
otro este don. El judío Simon
Wiesenthal cuenta en uno de sus
libros de sus experiencias en los
campos de concentración durante la



Segunda Guerra Mundial. Un día,
una enfermera se acercó a él y le
pidió seguirle. Le llevó a una
habitación donde se encontraba un
joven oficial de la SS que estaba
muriéndose. Este oficial contó su
vida al preso judío: habló de su
familia, de su formación, y cómo
llegó a ser un colaborador de Hitler.
Le pesaba sobre todo un crimen en el
que había participado: en una
ocasión, los soldados a su mando
habían encerrado a 300 judíos en
una casa, y habían quemado la casa;
todos murieron. "Sé que es horrible -
dijo el oficial-. Durante las largas
noches, en las que estoy esperando
mi muerte, siento la gran urgencia de
hablar con un judío sobre esto y
pedirle perdón de todo corazón."
Wiesenthal concluye su relato
diciendo: "De pronto comprendí, y
sin decir ni una sola palabra, salí de
la habitación"(7). Otro judío añade:
"No, no he perdonado a ninguno de
los culpables, ni estoy dispuesto



ahora ni nunca a perdonar a
ninguno"(8).

Perdonar significa renunciar a la
venganza y al odio. Existen, por otro
lado, personas que no se sienten
nunca heridas. No es que no quieran
ver el mal y repriman el dolor, sino
todo lo contrario: perciben las
injusticias objetivamente, con suma
claridad, pero no dejan que ellas les
molesten. "Aunque nos maten, no
pueden hacernos ningún daño," es
uno de sus lemas(9). Han logrado un
férreo dominio de sí mismos,
parecen de una ironía insensible. Se
sienten superiores a los demás
hombres y mantienen interiormente
una distancia tan grande hacia ellos
que nadie puede tocar su corazón.
Como nada les afecta, no reprochan
nada a sus opresores. ¿Qué le
importa a la luna que un perro le
ladre? Es la actitud de los estoicos y
quizá también de algunos "gurus"
asiáticos que viven solitarios en su



"magnanimidad". No se dignan mirar
siquiera a quienes "absuelven" sin
ningún esfuerzo. No perciben la
existencia del "pulgón".

El problema consiste en que, en este
caso, no hay ninguna relación
interpersonal. No se quiere sufrir y,
por tanto, se renuncia al amor. Una
persona que ama, siempre se hace
pequeña y vulnerable. Se encuentra
cerca a los demás. Es más humano
amar y sufrir mucho a lo largo de la
vida, que adoptar una actitud
distante y superior a los otros.
Cuando a alguien nunca le duele la
actuación de otro, es superfluo el
perdón. Falta la ofensa, y falta el
ofendido.

5. Mirar al agresor en su dignidad
personal

El perdón comienza cuando, gracias
a una fuerza nueva, una persona
rechaza todo tipo de venganza. No
habla de los demás desde sus



experiencias dolorosas, evita
juzgarlos y desvalorizarlos, y está
dispuesta a escucharles con un
corazón abierto.

El secreto consiste en no identificar
al agresor con su obra(10). Todo ser
humano es más grande que su culpa.
Un ejemplo elocuente nos da Albert
Camus, que se dirige en una carta
pública a los nazis y habla de los
crímenes cometidos en Francia: "Y a
pesar de ustedes, les seguiré
llamando hombres… Nos esforzamos
en respetar en ustedes lo que ustedes
no respetaban en los demás"(11).
Cada persona está por encima de sus
peores errores.

Hace pensar una anécdota que se
cuenta de un general del siglo XIX.
Cuando éste se encontraba en su
lecho de muerte, un sacerdote le
preguntó si perdonaba a sus
enemigos. "No es posible -respondió



el general-. Les he mandado ejecutar
a todos"(12).

El perdón del que hablamos aquí no
consiste en saldar un castigo, sino
que es, ante todo, una actitud
interior. Significa vivir en paz con los
recuerdos y no perder el aprecio a
ninguna persona. Se puede
considerar también a un difunto en
su dignidad personal. Nadie está
totalmente corrompido; en cada uno
brilla una luz.

Al perdonar, decimos a alguien: "No,
tú no eres así. ¡Sé quien eres! En
realidad eres mucho mejor."
Queremos todo el bien posible para
el otro, su pleno desarrollo, su dicha
profunda, y nos esforzamos por
quererlo desde el fondo del corazón,
con gran sinceridad.

II. ¿Qué actitudes nos disponen a
perdonar?



Después de aclarar, en grandes
líneas, en qué consiste el perdón,
vamos a considerar algunas actitudes
que nos disponen a realizar este acto
que nos libera a nosotros y también
libera a los demás.

1. Amor

Perdonar es amar intensamente. El
verbo latín per-donare lo expresa
con mucha claridad: el prefijo per
intensifica el verbo que acompaña, 
donare. Es dar abundantemente,
entregarse hasta el extremo. El poeta
Werner Bergengruen ha dicho que el
amor se prueba en la fidelidad, y se
completa en el perdón.

Sin embargo, cuando alguien nos ha
ofendido gravemente, el amor
apenas es posible. Es necesario, en
un primer paso, separarnos de algún
modo del agresor, aunque sea sólo
interiormente. Mientras el cuchillo
está en la herida, la herida nunca se
cerrará. Hace falta retirar el cuchillo,



adquirir distancia del otro; sólo
entonces podemos ver su rostro. Un
cierto desprendimiento es condición
previa para poder perdonar de todo
corazón, y dar al otro el amor que
necesita.

Una persona sólo puede vivir y
desarrollarse sanamente, cuando es
aceptada tal como es, cuando alguien
la quiere verdaderamente, y le dice:
"Es bueno que existas"(13). Hace falta
no sólo "estar aquí", en la tierra, sino
que hace falta la confirmación en el
ser para sentirse a gusto en el
mundo, para que sea posible
adquirir una cierta estimación
propia y ser capaz de relacionarse
con otros en amistad. En este sentido
se ha dicho que el amor continúa y
perfecciona la obra de la
creación(14).

Amar a una persona quiere decir
hacerle consciente de su propio
valor, de su propia belleza. Una



persona amada es una persona
aprobada, que puede responder al
otro con toda verdad: "Te necesito
para ser yo mismo."

Si no perdono al otro, de alguna
manera le quito el espacio para vivir
y desarrollarse sanamente. Éste se
aleja, en consecuencia, cada vez más
de su ideal y de su autorrealización.
En otras palabras, le mato, en sentido
espiritual. Se puede matar,
realmente, a una persona con
palabras injustas y duras, con
pensamientos malos o,
sencillamente, negando el perdón. El
otro puede ponerse entonces triste,
pasivo y amargo. Kierkegaard habla
de la "desesperación de aquel que,
desesperadamente, quiere ser él
mismo", y no llega a serlo, porque los
otros lo impiden(15).

Cuando, en cambio, concedemos el
perdón, ayudamos al otro a volver a
la propia identidad, a vivir con una



nueva libertad y con una felicidad
más honda.

2. Comprensión

Es preciso comprender que cada uno
necesita más amor que "merece";
cada uno es más vulnerable de lo que
parece; y todos somos débiles y
podemos cansarnos. Perdonar es
tener la firme convicción de que en
cada persona, detrás de todo el mal,
hay un ser humano vulnerable y
capaz de cambiar. Significa creer en
la posibilidad de transformación y de
evolución de los demás.

Si una persona no perdona, puede
ser que tome a los demás demasiado
en serio, que exija demasiado de
ellos. Pero "tomar a un hombre
perfectamente en serio, significa
destruirle," advierte el filósofo
Robert Spaemann(16). Todos somos
débiles y fallamos con frecuencia. Y,
muchas veces, no somos conscientes
de las consecuencias de nuestros



actos: "no sabemos lo que
hacemos"(17). Cuando, por ejemplo,
una persona está enfadada, grita
cosas que, en el fondo, no piensa ni
quiere decir. Si la tomo
completamente en serio, cada
minuto del día, y me pongo a
"analizar" lo que ha dicho cuando
estaba rabiosa, puedo causar
conflictos sin fin. Si lleváramos la
cuenta de todos los fallos de una
persona, acabaríamos
transformando en un monstruo,
hasta al ser más encantador.

Tenemos que creer en las
capacidades del otro y dárselo a
entender. A veces, impresiona ver
cuánto puede transformarse una
persona, si se le da confianza; cómo
cambia, si se le trata según la idea
perfeccionada que se tiene de ella.
Hay muchas personas que saben
animar a los otros a ser mejores. Les
comunican la seguridad de que hay
mucho bueno y bello dentro de ellos,



a pesar de todos sus errores y caídas.
Actúan según lo que dice la sabiduría
popular: "Si quieres que el otro sea
bueno, trátale como si ya lo fuese."

3. Generosidad

Perdonar exige un corazón
misericordioso y generoso. Significa
ir más allá de la justicia. Hay
situaciones tan complejas en las que
la mera justicia es imposible. Si se ha
robado, se devuelve; si se ha roto, se
arregla o sustituye. ¿Pero si alguien
pierde un órgano, un familiar o un
buen amigo? Es imposible restituirlo
con la justicia. Precisamente ahí,
donde el castigo no cubre nunca la
pérdida, es donde tiene espacio el
perdón.

El perdón no anula el derecho, pero
lo excede infinitamente. Es por
naturaleza incondicional, ya que es
un don gratuito del amor, un don
siempre inmerecido. Esto significa
que el que perdona no exige nada a



su agresor, ni siquiera que le duela lo
que ha hecho. Antes, mucho antes
que el agresor busca la
reconciliación, el que ama ya le ha
perdonado.

El arrepentimiento del otro no es una
condición necesaria para el perdón,
aunque sí es conveniente. Es,
ciertamente, mucho más fácil
perdonar cuando el otro pide
perdón. Pero a veces hace falta
comprender que en los que obran
mal hay bloqueos, que les impiden
admitir su culpabilidad.

Hay un modo "impuro" de
perdonar(18), cuando se hace con
cálculos, especulaciones y metas: "Te
perdono para que te des cuenta de la
barbaridad que has hecho; te
perdono para que mejores." Pueden
ser fines educativos loables, pero en
este caso no se trata del perdón
verdadero que se concede sin
ninguna condición, al igual que el



amor auténtico: "Te perdono porque
te quiero -a pesar de todo."

Puedo perdonar al otro incluso sin
dárselo a entender, en el caso de que
no entendería nada. Es un regalo que
le hago, aunque no se entera, o
aunque no sabe por qué.

4. Humildad

Hace falta prudencia y delicadeza
para ver cómo mostrar al otro el
perdón. En ocasiones, no es
aconsejable hacerlo enseguida,
cuando la otra persona está todavía
agitada. Puede parecerle como una
venganza sublime, puede humillarla
y enfadarla aún más. En efecto, la
oferta de la reconciliación puede
tener carácter de una acusación.
Puede ocultar una actitud farisaica:
quiero demostrar que tengo razón y
que soy generoso. Lo que impide
entonces llegar a la paz, no es la
obstinación del otro, sino mi propia
arrogancia.



Por otro lado, es siempre un riesgo
ofrecer el perdón, pues este gesto no
asegura su recepción y puede
molestar al agresor en cualquier
momento. "Cuando uno perdona, se
abandona al otro, a su poder, se
expone a lo que imprevisiblemente
puede hacer y se le da libertad de
ofender y herir (de nuevo)"(19). Aquí
se ve que hace falta humildad para
buscar la reconciliación.

Cuando se den las circunstancias -
quizá después de un largo tiempo-
conviene tener una conversación con
el otro. En ella se pueden dar a
conocer los propios motivos y
razones, el propio punto de vista; y se
debe escuchar atentamente los
argumentos del otro. Es importante
escuchar hasta el final, y esforzarse
por captar también las palabras que
el otro no dice. De vez en cuando es
necesario "cambiar la silla", al menos
mentalmente, y tratar de ver el
mundo desde la perspectiva del otro.



El perdón es un acto de fuerza
interior, pero no de voluntad de
poder. Es humilde y respetuoso con
el otro. No quiere dominar o
humillarle. Para que sea verdadero y
"puro", la víctima debe evitar hasta
la menor señal de una "superioridad
moral" que, en principio, no existe; al
menos no somos nosotros los que
podemos ni debemos juzgar acerca
de lo que se esconde en el corazón de
los otros. Hay que evitar que en las
conversaciones se acuse al agresor
siempre de nuevo. Quien demuestra
la propia irreprochabilidad, no
ofrece realmente el perdón.
Enfurecerse por la culpa de otro
puede conducir con gran facilidad a
la represión de la culpa de uno
mismo. Debemos perdonar como
pecadores que somos, no como
justos, por lo que el perdón es más
para compartir que para conceder.

Todos necesitamos el perdón, porque
todos hacemos daño a los demás,



aunque algunas veces quizá no nos
demos cuenta. Necesitamos el
perdón para deshacer los nudos del
pasado y comenzar de nuevo. Es
importante que cada uno reconozca
la propia flaqueza, los propios fallos -
que, a lo mejor, han llevado al otro a
un comportamiento desviado-, y no
dude en pedir, a su vez, perdón al
otro.

III. Reflexión final

Hemos hablado de una labor interior
auténtica y dura. No podemos negar
que la exigencia del perdón llega en
ciertos casos al límite de nuestras
fuerzas. ¿Se puede perdonar cuando
el opresor no se arrepiente en
absoluto, sino que incluso insulta a
su víctima y cree haber obrado
correctamente? ¿Puede una madre
perdonar jamás al asesino de su hijo?
Podemos perdonar, por lo menos, a
una persona que nos ha dejado
completamente en ridículo ante los



demás, que nos ha quitado la libertad
o la dignidad, que nos ha engañado,
difamado o destruido algo que para
nosotros era muy importante? Quizá
nunca será posible perdonar de todo
corazón, al menos si contamos sólo
con nuestra propia capacidad. Pero
un cristiano cuenta, además, con la
ayuda todopoderosa de Dios. "Con mi
Dios, salto los muros," canta el
salmista. Podemos referir estas
palabras a los muros que están en
nuestro corazón. Con la ayuda de
buenos amigos y, sobre todo, con la
gracia de Dios, es posible realizar
esta tarea sumamente difícil y
liberarnos a nosotros mismos.
Perdonar es un acto de fortaleza
espiritual, un gran alivio. Significa
optar por la vida y actuar con
creatividad.

Sin embargo, no parece adecuado
dictar comportamientos a las
víctimas. Hay que dejar a una
persona todo el tiempo que necesite



para llegar al perdón. Si alguien le
acusara de rencorosa o vengativa,
engrandaría su herida. Santo Tomás
de Aquino, el gran teólogo de la Edad
Media, aconseja a quienes sufren,
entre otras cosas, que no se rompan
la cabeza con argumentos, ni leer, ni
escribir; antes que nada, deben
tomar un baño, dormir y hablar con
un amigo(20). En un primer
momento, generalmente no somos
capaces de aceptar un gran dolor.
Antes que nada, debemos
tranquilizarnos, aceptar que nos
cuesta perdonar, que necesitamos
tiempo. Seguir el ritmo de nuestra
naturaleza nos puede ayudar mucho.
No podemos sorprendernos frente a
tales dificultades, tanto si son
propias, como si son ajenas.

Si conseguimos crear una cultura del
perdón, podremos construir juntos
un mundo habitable, donde habrá
más vitalidad y fecundidad;
podremos proyectar juntos un futuro



realmente nuevo. Para terminar, nos
pueden ayudar unas sabias palabras:
"¿Quieres ser feliz un momento?
Véngate. ¿Quieres ser feliz siempre?
Perdona."

Jutta Burggraf, teóloga alemana
recientemente fallecida, escribió este
artículo para "Retos de futuro en
educación". (Ed. por O.F. Otero.
Madrid 2004). In memoriam
(1952-2010)

Notas

1 Se ha destacado que la justicia,
junto con la verdad, son los
presupuestos del perdón. Cfr. JUAN
PABLO II, Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz Ofrece el perdón,
recibe la paz, 1-I-1997.

2 Mt 5,38.

https://www.unav.edu/documents/10174/270156/Inmemoriam_Jutta_Burggraf.pdf


3 M. SCHELER, Das Ressentiment im
Aufbau der Moralen, en Vom
Umsturz der Werte, Bern 51972, pp.
36s.

4 P. RAYBON, My First White Friend,
New York 1996, p.4s.

5 Cfr. D. von HILDEBRAND, Moralia,
Werke IX, Regensburg 1980, p.338.

6 A. KOLNAI, Forgiveness, en B.
WILLIAMS; D. WIGGINS (eds.),
Ethics, Value and Reality. Selected
Papers of Aurel Kolnai, Indianapolis
1978, p.95.

7 Cfr. S. WIESENTHAL, The
Sunflower. On the Possibilities and
Limits of Forgiveness, New York
1998. Sin embargo, la cuestión del
perdón se presenta abierta para este
autor. Cfr. IDEM, Los límites del
perdón, Barcelona 1998.

8 P. LEVI, Sí, esto es un hombre,
Barcelona 1987, p.186. Cfr. IDEM, Los



hundidos y los salvados, Barcelona
1995, p.117.

9 Se suele atribuir esta frase al
filósofo estoico Epicteto, que era un
esclavo. Cfr. EPICTETO,
Handbüchlein der Moral, ed. por H.
Schmidt, Stuttgart 1984, p.31.

10 El odio no se dirige a las personas,
sino a las obras. Cfr. Rm 12,9. Apoc
2,6.

11 A. CAMUS, Carta a un amigo
alemán, Barcelona 1995, p.58.

12 Cfr. M. CRESPO, Das Verzeihen.
Eine philosophische Untersuchung,
Heidelberg 2002, p.96.

13 J. PIEPER, Über die Liebe,
München 1972, p.38s.

14 Cfr. ibid., p.47.

15 S. Kierkegaard, Die Krankheit zum
Tode, München 1976, p.99.



16 R. SPAEMANN, Felicidad y
benevolencia, Madrid 1991, p.273.

17 Pero también existe un no querer
ver, una ceguera voluntaria. Cfr. D.
von HILDEBRAND, Sittlichkeit und
ethische Werterkenntnis. Eine
Untersuchung über ethische
Strukturprobleme, Vallendar 31982,
p.49.

18 Cfr. V. JANKÉLÉVITCH, El perdón,
Barcelona 1999, p.144.

19 A. CENCINI, Vivir en paz, Bilbao
1997, p.96.

20 Cfr. TOMÁS DE AQUINO, Summa
theologiae I-II, q.22.

Jutta Burggraf

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-co/article/aprender-a-perdonar/


opusdei.org/es-co/article/aprender-a-
perdonar/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/aprender-a-perdonar/
https://opusdei.org/es-co/article/aprender-a-perdonar/

	Aprender a perdonar

