
opusdei.org

Meditaciones:
sábado de la 17.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
sábado de la decimoséptima
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: la
guía del corazón de Herodes;
custodiar lo que realmente nos
importa; un mundo interior.

- La guía del corazón de Herodes.

- Custodiar lo que realmente nos
importa.

- Un mundo interior.



HERODES había encarcelado a Juan
el Bautista y se había casado con
Herodías, la mujer de su hermano.
Como el profeta no aceptaba esa
unión, el rey lo había metido en la
cárcel. Aunque Herodías deseaba
matar al Bautista, Herodes reconocía
que se trataba de un hombre justo y
santo, y quería protegerlo. Además
de que le escuchaba con gusto, tenía
miedo de que una condena así
agitara al pueblo. Sin embargo, el día
de su cumpleaños vio danzar a «la
hija de Herodías y le gustó tanto a
Herodes, que juró darle cualquier
cosa que pidiese» (Mt 14,6-7). Ella,
instigada por su madre, pidió la
muerte del Bautista. Herodes, como
no quería incumplir su juramento ni
quedar mal frente a los invitados,
mandó decapitar a Juan.

Todo parece indicar que Herodes
carecía de convicciones buenas y



firmes que pudiesen orientar sus
inclinaciones más inmediatas.
Podríamos decir que, según lo que
conocemos de su figura, se guiaba
por lo que sentía superficialmente en
cada momento. Quizás así llegó a
unirse a la mujer de su hermano, por
eso mantuvo con vida a Juan, y por
eso ofreció a la hija de Herodías lo
que quisiese, aunque fuera la mitad
de su reino. Afianzar la propia vida
sobre algo tan inestable y peligroso
como las inclinaciones más
inmediatas y superficiales nos lleva,
finalmente, a no saber dónde buscar
la verdadera felicidad. En estas
situaciones, la meta, el fin de las
acciones, el porqué hacemos las
cosas, cambia con tanta frecuencia
que uno no sabe hacia dónde se
dirige. Esto, además de producir
insatisfacción, puede dar lugar a
terribles injusticias como las que
comete Herodes con quienes le
rodean y consigo mismo.



«Muchas personas sufren porque no
saben qué quieren hacer con su vida;
probablemente nunca han tomado
contacto con su deseo profundo (...).
De aquí surge el riesgo de transcurrir
la existencia entre intentos y
expedientes de diversa índole, sin
llegar nunca a ningún lado, o
desperdiciando oportunidades
valiosas»[1]. Podemos pedir a Dios
que nos ayude a identificar los
deseos más profundos que él mismo
ha puesto en nuestro corazón para
que, trabajando por purificarlos en el
camino de la vida, sean la guía que
nos oriente hacia la felicidad con él,
en la tierra y en el cielo.

HERODES, al escuchar la petición de
la hija de Herodías, «se
entristeció» (Mt 14,9). Intuía que iba
a realizar algo que, en realidad, no
deseaba. Por la pasión que le había



provocado aquella mujer, por no
haber educado a su corazón para
gustar ordenadamente del bien y de
la belleza, iba a mandar matar a una
persona que consideraba respetable.
Y esa decisión le llenaba de tristeza,
pues iba a sacrificar a alguien a
quien estimaba.

Aprender a educar el corazón para lo
valioso, en cambio, nos llena de
alegría, porque nos permite ser
quienes de verdad queremos ser.
Aprendemos a gozar con lo
verdaderamente bueno, porque
crece en nosotros una complicidad
con la presencia de Dios en las
personas y en todo lo creado. Educar
nuestros deseos refuerza nuestra
identidad, nos protege ante tantos
peligros del camino. Un corazón
como el de Herodes sacrifica lo que
realmente vale la pena –su
matrimonio o la vida de Juan– por un
destello de placer; un corazón puro,
en cambio, vibra con lo valioso, lo



disfruta, no se deja dominar por lo
efímero o superficial.

En este sentido, san Josemaría decía
que la castidad «es combate, pero no
renuncia; respondemos con una
afirmación gozosa, con una entrega
libre y alegre. Tu comportamiento no
ha de limitarse a esquivar la caída, la
ocasión. No ha de reducirse de
ninguna manera a una negación fría
y matemática. ¿Te has convencido de
que la castidad es una virtud y de
que, como tal, debe crecer y
perfeccionarse?»[2]. La castidad no
consiste en ignorar nuestra
afectividad ni en oponerse a lo que
sentimos. Aunque es cierto que en
algunos momentos implica actuar
contra alguna inclinación inmediata,
este no es el objetivo de la virtud
sino, más bien, el de educar nuestro
corazón para disfrutar con bienes
más grandes, con lo que de verdad
llena nuestra alma.



QUIZÁ todos tenemos la experiencia
de estar siguiendo una película, una
serie o un libro con especial interés.
Nuestros sentidos se encuentran
centrados en aquello que ha atraído
nuestra atención. La trama nos tiene
tan atrapados que no damos
importancia a lo que nos sucede
alrededor o a las preocupaciones que
antes llenaban nuestra cabeza. Sin
desmerecer el valor de los formatos
que contribuyen al entretenimiento,
la imagen de los sentidos sometidos a
una fuerza externa quizá puede
ayudar a ilustrar aquella sugerencia
de san Josemaría para vivir el
cuidado del corazón: «¿Para qué has
de mirar, si “tu mundo” lo llevas
dentro de ti?»[3]. Si uno lleva un
mundo dentro de sí –hecho de cosas
grandes, humanas y divinas, hacia
las que dirigimos nuestra ilusión y
nuestro tiempo–, las tentaciones
contra la castidad pueden tener una



cierta fuerza de atracción, pero serán
mucho más fáciles de combatir:
serán percibidas como una amenaza
a la armonía del propio mundo
interior, nos complican seguir con
atención aquello que realmente nos
interesa.

La castidad nos permite conectar
afectivamente con las demás
personas, y disfrutar con todo lo
hermoso, lo noble, lo genuinamente
divertido. En cambio, la falta de esta
virtud impide muchas veces gozar de
las pequeñas cosas de la vida y de las
relaciones personales, pues se
perciben como poco relevantes o
insípidas. Por eso, decía también san
Josemaría: «No me ha gustado nunca
hablar de impureza. Yo quiero
considerar los frutos de la
templanza. (...) Al vivir así –con
sacrificio– [el hombre] se libra de
muchas esclavitudes y logra, en lo
íntimo de su corazón, saborear todo
el amor de Dios (...); se está en



condiciones de preocuparse de los
demás, de compartir lo propio con
todos, de dedicarse a tareas
grandes»[4]. Podemos pedir a la
Virgen María que nos ayude a hacer
crecer en nuestra alma la virtud de la
castidad, para poder apreciar así el
genuino sabor de una vida junto a su
Hijo.

[1] Francisco, Audiencia, 12-X-2022.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
182.

[3] San Josemaría, Camino, n. 184.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
84.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/meditation/
meditaciones-sabado-de-la-17-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-sabado-de-la-17-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-sabado-de-la-17-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-sabado-de-la-17-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-sabado-de-la-17-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: sábado de la 17.ª semana del Tiempo Ordinario

