
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 6.ª
semana Tiempo
Ordinario (ciclo A)

Reflexión para meditar el 6.º
domingo del tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: la
novedad de la Ley; instrumento
de libertad; raíz del pecado.

La novedad de la Ley.
Instrumento de libertad.
Raíz del pecado.

• 
• 
• 



DESPUÉS de pronunciar las
bienaventuranzas, Jesús continúa el
sermón de la montaña hablando
sobre la Ley. Desde el principio, el
Señor no se presenta como alguien
que ha venido a abolir lo que habían
dicho Moisés o los profetas, sino a
dar plenitud a aquellas palabras (cfr.
Mt 5,17). Y esta plenitud, este
significado más profundo, implica no
comprender la Ley como algo
externo, ajeno a la persona, que sin
embargo debe hacerse violencia por
cumplir; los preceptos de Dios en
realidad sintonizan con nuestro
corazón y están para cambiarlo y
disponerlo hacia la verdadera
felicidad.

Ya el salmista afirma que serán
dichosos los que guardan los
preceptos del Señor «y le buscan de
todo corazón» (Sal 118,2). También el
libro del Sirácide señala que Dios
«conoce cualquier acción
humana» (Sir 20): no se queda



solamente en la superficie del acto,
sino que le importa también la
intención con que fue realizado.
Jesús no quiere que nos mueva el
simple afán de cumplir, pues esta
actitud no nos une a los demás sino
que lleva al formalismo: a realizar lo
establecido externamente, pero sin
llegar a percibir el bien que causa en
la propia vida. El Señor nos invita,
por tanto, a movernos por un amor
como el suyo, que supo estar muchas
veces por encima de la misma Ley.

«La novedad de Jesús consiste,
esencialmente, en el hecho que él
mismo llena los mandamientos con el
amor de Dios, con la fuerza del
Espíritu Santo que habita en él. Y
nosotros, a través de la fe en Cristo,
podemos abrirnos a la acción del
Espíritu Santo, que nos hace capaces
de vivir el amor divino. Por eso todo
precepto se convierte en verdadero
como exigencia de amor, y todos se
reúnen en un único mandamiento:



ama a Dios con todo el corazón y
ama al prójimo como a ti mismo»[1].

A LO LARGO de la historia hay quien
ha concebido la Ley como una
imposición arbitraria de Dios. Esta
mentalidad lleva a pensar que el
único motivo por el que es
conveniente cumplirla es porque él
lo ha establecido así, de modo que se
podría decir: «Dios ha dictado un
mandamiento, pero podría haber
decretado también su contrario».
Este planteamiento impide percibir
la bondad de los preceptos divinos y
la profunda racionalidad que los
sustenta: no son caprichos, sino que
responden al deseo de bien presente
en la naturaleza humana.

No se trata, por tanto, de concebir los
mandamientos como imposiciones
arbitrarias, sino «como un



instrumento de libertad, que me
ayude a ser más libre, que me ayude
a no ser esclavo de las pasiones y el
pecado. (...) Cuando se cede a las
tentaciones y pasiones, uno no es
señor y protagonista de su vida, sino
que se vuelve incapaz de
manejarla»[2]. Dios, con su Ley, nos
marca un camino que satisface la sed
de plenitud que todos tenemos; un
camino por el que somos más dueños
de nosotros mismos porque nuestra
libertad crece cada vez más. Por eso
la gravedad del pecado no es tanto el
incumplimiento de una norma, sino
el daño que nos hacemos a nosotros
mismos: perdemos el protagonismo
en nuestra vida y dejamos que sean
las pasiones las que nos dominen.

Como decía san Josemaría: «La
libertad adquiere su auténtico
sentido cuando se ejercita en servicio
de la verdad que rescata, cuando se
gasta en buscar el Amor infinito de
Dios, que nos desata de todas las



servidumbres»[3]. Los mandamientos
del Señor no oprimen la libertad,
sino todo lo contrario: «Es lex
perfecta libertatis (cfr. St 1,25): ley
perfecta de libertad, como el mismo
Evangelio, porque toda ella se
resume en la ley del amor, y no solo
como norma exterior que manda
amar, sino a la vez como gracia
interior que da la fuerza para
amar»[4].

EN SU DISCURSO, Jesús, además de
mostrar la plenitud de la Ley –un
camino que se recorre con el corazón
y que nos libera–, nos invita a
reflexionar sobre el origen del mal.
La ley mosaica prohibía el homicidio
y el adulterio, pero Cristo va más
allá: «Todo el que se llene de ira
contra su hermano será reo de
juicio» (Mt 5,22); y «el que mira a una
mujer deseándola, ya ha cometido



adulterio en su corazón» (Mt 5,28).
La plenitud de la Ley, el nuevo
Evangelio de Jesucristo, por tanto, no
se refiere solamente a los actos
externos, sino también a los
movimientos internos de la persona:
afectos, deseos, emociones…

La enseñanza de Jesús está dirigida a
la raíz del pecado. El homicidio está
precedido por el deseo de hacer daño
a otro. El adulterio es consecuencia
del rechazo al propio cónyuge y el
afán de poseer a otra persona. Estos
males son concebidos, en primer
lugar, en la propia intimidad. Y una
vez arraigados en el corazón se
exteriorizan a través de actos
concretos. Por eso el Señor nos
anima a dirigir nuestra mirada hacia
el interior y a reflexionar sobre los
motivos que mueven nuestras
acciones. Como dirá en otra ocasión:
«Lo que sale de la boca procede del
corazón, y eso es lo que hace impuro
al hombre. Porque del corazón



proceden los malos pensamientos,
los homicidios, los adulterios» (Mt
15,18-19).

San Josemaría insistía en la
necesidad del examen de conciencia
para poder reconocer el origen de
nuestros pecados. Por este motivo,
podemos pensar: ¿cómo examino mi
vida desde la luz de Cristo? «Mira tu
conducta con detenimiento. Verás
que estás lleno de errores, que te
hacen daño a ti y quizá también a los
que te rodean. (...) Necesitas un buen
examen de conciencia diario, que te
lleve a propósitos concretos de
mejora, porque sientas verdadero
dolor de tus faltas, de tus omisiones y
pecados»[5]. Dios, con su gracia, nos
ayudará a acoger en nuestra alma la
plenitud de la Ley que su Hijo reveló.
Podemos dirigir a la Virgen María
estas palabras del fundador del Opus
Dei: «Si en mí hay algo que te
desagrada, dímelo, para que lo
arranquemos»[6].



[1] Benedicto XVI, Ángelus, 13-II-2011.

[2] Francisco, Ángelus, 16-II-2020.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
27.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 9-I-2018.

[5] San Josemaría, Forja, n. 481.

[6] Ibíd., n. 108.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/meditation/
meditaciones-domingo-de-la-6-a-
semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-domingo-de-la-6-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-domingo-de-la-6-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-domingo-de-la-6-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-domingo-de-la-6-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/

	Meditaciones: domingo de la 6.ª semana Tiempo Ordinario (ciclo A)

