
opusdei.org

Meditaciones: 3.º
domingo de
Cuaresma (Ciclo C)

Reflexión para meditar el 3.º
domingo de Cuaresma. Los
temas propuestos son: el estilo
de Dios es cercanía; examinar
nuestro corazón; la humildad
de la conversión.

El estilo de Dios es cercanía.
Examinar nuestro corazón.
La humildad de la conversión.

MUCHOS AÑOS han transcurrido
desde que Moisés había huido de

• 
• 
• 



Egipto. El faraón de entonces estaba
ya muerto, pero la situación de los
israelitas no mejoraba. La Sagrada
Escritura nos dice que «los hijos de
Israel se quejaban de la esclavitud y
clamaron. Sus gritos, desde la
esclavitud, subieron a Dios; y Dios
escuchó» (Ex 2,23-24). Por aquel
entonces, «Moisés pastoreaba el
rebaño de su suegro Jetró» (Ex 3,1).
Marchaba sin rumbo, por una tierra
extraña, en busca de pastos para
alimentar un rebaño ajeno.

Un día encuentra una zarza en
llamas, algo normal en un paraje
reseco por el sol. Moisés ha visto
arder muchos matorrales, pero
ninguno como este: «se fijó: la zarza
ardía sin consumirse» (Ex 3,2).
Intrigado, se acerca a contemplar ese
«espectáculo admirable» (Ex 3,3).
Entonces, Dios habla, y la vida de
Moisés y la historia de los hombres
cambian para siempre. Dios
nuevamente está entrando en la



historia. Ha decidido tomar partido,
ha elegido un pueblo y le ha revelado
su Nombre, mezclando su suerte con
la de aquel. Dios asume el riesgo de
hacerse cercano.

Los israelitas tendrán que recurrir a
la poesía y al canto, para intentar dar
voz a tanta maravilla: «Bendice alma
mía, al Señor, y todo mi ser a su
santo nombre. Bendice alma mía, al
Señor, y no olvides sus
beneficios» (Sal 102, 1-2). Comienzan
a descubrir «el estilo de Dios, que
fundamentalmente es un estilo de
cercanía. Él mismo da al pueblo esta
definición de Sí: “¿Díganme, qué
nación tiene sus dioses tan cercanos
como tú me tienes a mí?” (cfr. Dt
4,7)»[1]. «No dejarás de ver, aun en los
momentos de mayor trepidación –
decía san Josemaría–, que nuestro
Padre del Cielo está siempre cerca,
muy cerca»[2].



«NO QUIERO que ignoréis, hermanos
–escribe san Pablo–, que nuestros
padres estuvieron todos bajo la nube,
y todos cruzaron el mar, y para
unirse a Moisés todos fueron
bautizados en la nube y en el mar
(...). Pero la mayoría de ellos no
agradó a Dios» (1 Cor 10,1-5). Y el
apóstol agrega que todas aquellas
cosas «fueron escritas para
escarmiento nuestro», para que
fuéramos conscientes de lo que a
nosotros, como nuevo pueblo de
Dios, nos puede también suceder. El
mismo Jesucristo, después de
recordar a algunos que, por aquellos
días, habían muerto de manera
cruenta, pregunta: «¿Pensáis que
estos galileos eran más pecadores
que todos los galileos, porque
padecieron tales cosas? No, os lo
aseguro; pero si no os convertís,
todos pereceréis igualmente» (Lc
13,2-3).



Nos hacen bien las palabras claras de
Jesús y la advertencia de san Pablo,
porque provocan en nosotros una
reacción que no siempre nos surge
de manera espontánea. A veces,
cuando nos parece que las cosas van
mal, buscamos las causas,
necesitamos establecer una
responsabilidad. Y si conseguimos
encontrar un culpable, respiramos
tranquilos, porque entonces
podemos pensar que aquello no tiene
que ver con nosotros.

Jesús corrige, en esta y en otras
ocasiones, esa visión equivocada de
sus discípulos. Nos anima a
aprovechar esas coyunturas para
buscar una conversión personal más
profunda, en lugar de gastar tiempo
y energías buscando culpables.
Conversión, que significa volver la
mirada a Dios y reconsiderar las
cosas partiendo del amor que nos
tiene, a nosotros y a los demás. «No
juzguéis» (Mt 7,1), nos dice Jesús. Y



«no murmuréis» (1 Cor 10,10), añade
san Pablo. Porque cuando cedemos a
esa visión negativa, podemos caer en
la trampa de la murmuración. Si nos
contentamos con culpar a los demás
o a las circunstancias, perdemos la
ocasión de examinar nuestro propio
corazón, que es donde está el único
mal que verdaderamente podemos
ahogar con sobreabundancia de
gracia.

«ÉRASE UNA VEZ un hombre que
tenía una higuera plantada en su
viña, y fue a buscar fruto en ella, y
no lo encontró» (Lc 13, 6). Cuando
dejamos de buscar los problemas
fuera, entonces se nos hace evidente
nuestra indigencia. Entonces somos
más capaces de reconocer la
generosidad de Dios con nosotros y
que, en realidad, no tenemos con qué
pagarle. Ya no aparecemos ante



nuestros propios ojos tan buenos
como cuando nos comparábamos
con los demás: aprendemos a ser
humildes.

Esta constatación no nos entristecerá
si hacemos lo que Jesús nos dice:
poner nuestros ojos en Dios, que es
nuestro Padre. Es este el don de la
conversión, que pedimos al Señor
especialmente en Cuaresma,
apoyados en una penitencia que da
forma poco a poco a nuestro
corazón. «Oh, Dios –imploramos
junto a toda la Iglesia–, autor de toda
misericordia y bondad, que aceptas
el ayuno, la oración y la limosna
como remedio de nuestros pecados,
mira con amor el reconocimiento de
nuestra pequeñez y levanta con tu
misericordia a los que nos sentimos
abatidos por nuestra conciencia»[3].

Descubrimos así, como lo hizo el
pueblo elegido, que el mayor
prodigio obrado por Dios es su



increíble cercanía. «¡Estamos en las
manos de Jesús!»[4], solía repetir san
Josemaría. Y Jesús no desespera,
como tampoco lo hace su madre,
Santa María, a quien le podemos
pedir que ablande nuestro corazón
siempre que lo necesitemos.

[1] Francisco, Discurso, 17-II-2022.

[2] San Josemaría, Forja, n. 240.

[3] Domingo III semana de Cuaresma,
Oración colecta.

[4] San Josemaría, Mientras nos
hablaba en el camino, p. 107.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/meditation/

https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-domingo-de-la-3-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-domingo-de-la-3-semana-de-cuaresma/


meditaciones-domingo-de-la-3-semana-
de-cuaresma/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-domingo-de-la-3-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/meditaciones-domingo-de-la-3-semana-de-cuaresma/

	Meditaciones: 3.º domingo de Cuaresma (Ciclo C)

