
opusdei.org

8 de diciembre:
Inmaculada
Concepción de María

Reflexión para meditar en la
Fiesta de la Inmaculada
Concepción. Los temas
propuestos son: el dogma de la
Inmaculada Concepción de
María; la belleza de una vida
santa; llamados a una vida de
fe, esperanza y caridad

– El dogma de la Inmaculada
Concepción de María

– La belleza de una vida santa

– Llamados a una vida de fe,
esperanza y caridad



«OH MARÍA, gloria del mundo, hija
de la Luz eterna, a quien tu Hijo
preservó de toda mancha»[1]. Hoy,
junto a toda la Iglesia, celebramos la
santidad de María, la mujer de
Nazaret que recibió todos los dones y
frutos del Espíritu Santo. Desde los
primeros tiempos, los escritores
cristianos se refirieron a la Virgen
como la nueva Eva, reconociendo que
estaba asociada de modo particular a
una nueva creación del mundo, la
obra de la redención. El papa Pío IX
definió el dogma de la inmaculada
Concepción de María el 8 de
diciembre de 1854 a través de la bula
Ineffabilis Deus.

La fórmula central del documento,
en donde se define de manera clara
la fe de la Iglesia, dice: «La doctrina
que sostiene que la bienaventurada
Virgen María fue preservada inmune
de toda mancha de la culpa original



en el primer instante de su
concepción por singular gracia y
privilegio de Dios omnipotente, en
atención a los méritos de Cristo Jesús
salvador del género humano, está
revelada por Dios y debe ser, por
tanto, firme y constantemente creída
por todos los fieles»[2].

La primera lectura de la Misa
presenta uno de los textos bíblicos
que cita el Papa en la bula: el relato
de la expulsión del paraíso de
nuestros primeros padres, después
del pecado original. Sin embargo, la
narración incluye también un
anuncio lleno de esperanza. El Señor
se dirige a la serpiente tentadora y le
dice: «Pongo hostilidad entre ti y la
mujer, entre tu descendencia y su
descendencia; esta te aplastará la
cabeza cuando tú la hieras en el
talón» (Gn 3,15). Este pasaje es
llamado el protoevangelio porque es
el primer anuncio de nuestra
salvación.



San Juan Pablo II hacía notar que,
tradicionalmente, el texto del Génesis
«ha inspirado muchas
representaciones de la Inmaculada,
que aplasta a la serpiente bajo sus
pies (…). Esta traducción no
corresponde al texto hebraico, en el
que quien pisa la cabeza de la
serpiente no es la mujer, sino su
linaje, su descendiente. Ese texto, por
consiguiente, no atribuye a María,
sino a su Hijo la victoria sobre
Satanás. Sin embargo, dado que la
concepción bíblica establece una
profunda solidaridad entre el
progenitor y la descendencia, es
coherente con el sentido original del
pasaje la representación de la
Inmaculada que aplasta a la
serpiente, no por virtud propia sino
de la gracia del Hijo»[3].



EL PREFACIO de la Misa considera el
misterio que une a María con el
origen de la Iglesia: «Preservaste a la
santísima Virgen María de toda
mancha de pecado original, para
preparar en ella, enriquecida con la
plenitud de tu gracia, la digna madre
de tu Hijo, y mostrar el comienzo de
la Iglesia, su bella esposa, sin mancha
ni arruga»[4]. A partir de la
concepción inmaculada de María,
aquel momento de la historia que
recordamos hoy con alegría,
comienza el tiempo de la Iglesia, que
es el nuestro.

Todos estamos llamados a imitar la
santidad de nuestra madre. Sin
embargo, al considerar esta
invitación, quizá asome a nuestra
mente «la sospecha de que una
persona que no peca para nada, en el
fondo es aburrida; que le falta algo
en su vida: la dimensión dramática
de ser autónomos»[5]. Aunque
sabemos que no es cierto, puede ser



que nos ronde la inquietud de que,
en cierto sentido, solo llegaremos a
ser plenamente humanos al
experimentar esa tensión que parece
estar ausente en la vida de la Virgen.

«Pero al mirar el mundo que nos
rodea, podemos ver que no es así, es
decir, que el mal envenena siempre,
no eleva al hombre, sino que lo
envilece y lo humilla; no lo hace más
grande, más puro y más rico, sino
que lo daña y lo empequeñece. En el
día de la Inmaculada debemos
aprender más bien esto: el hombre
que se abandona totalmente en las
manos de Dios no se convierte en un
títere de Dios, en una persona
aburrida y conformista; no pierde su
libertad. Sólo el hombre que se pone
totalmente en manos de Dios
encuentra la verdadera libertad, la
amplitud grande y creativa de la
libertad del bien»[6]. En definitiva, el
hombre que sigue los pasos de
nuestra Madre se encuentra a sí



mismo y puede acercarse más a cada
persona.

Ese es el sueño de Dios que se
vislumbra en el evangelio de hoy,
cuando María recibe el anuncio de su
vocación (Lc 1,26-38). Y es también
expresión del misterioso designio de
Dios para cada persona. Como dice
san Pablo en la segunda lectura de la
Misa: «Él nos eligió en Cristo antes de
la fundación del mundo para que
fuésemos santos e intachables ante él
por el amor» (Ef 1,4).

«EL ÁNGEL, entrando en su
presencia, dijo: “Alégrate, llena de
gracia, el Señor está contigo”» (Lc
1,28). Conocer los planes de Dios es
motivo de gozo. Participar en ellos es
el camino de la felicidad en la tierra
y en el cielo. Podemos decir que dos
son los aspectos esenciales de este



saludo angelical: por un lado, la
invitación a la alegría, ya que el Hijo
de Dios anunciado en el Génesis está
a punto de encarnarse; por otro lado,
está la constatación de la plenitud de
gracia de María, en donde se nos
revela que la Virgen es
completamente santa, que en ella se
manifestaría en una plenitud de fe,
esperanza y caridad.

Nosotros también deseamos ser
colmados de fe y vivir según los
planes de Dios. Quisiéramos una fe
que permanezca siempre y que se
manifieste de modo fecundo cuando
nos acompañen el dolor y las
dificultades; sabemos que «si Dios ha
querido ensalzar a su Madre, es
igualmente cierto que durante su
vida terrena no fueron ahorrados a
María ni la experiencia del dolor, ni
el cansancio del trabajo, ni el
claroscuro de la fe»[7]. Deseamos vivir
también de esperanza, pues tenemos
la certeza de que estamos



participando de la victoria del
redentor. Como los apóstoles
reavivaron su esperanza al ver la
gloria de Jesús en el Tabor, así
nosotros al contemplar a la llena de
gracia nos llenamos de optimismo en
nuestra misión, incluso cuando
humanamente estemos pasando por
algún momento un poco más costoso.
«Que en los momentos de dificultad,
María, la Madre que Jesús nos ha
regalado a todos nosotros, pueda
siempre sostener nuestros pasos,
pueda siempre decir a nuestro
corazón: “¡levántate!, mira adelante,
mira el horizonte”, porque Ella es
Madre de esperanza»[8].

Pedimos a santa María, por último,
que nos consiga de su Hijo Jesús una
mayor caridad para intensificar
nuestro amor a Dios y a los demás.
Ser hijos de tan buena Madre nos
hará parecernos a su Hijo, que pasó
por la tierra haciendo el bien y
encendiendo en los corazones la luz



siempre nueva y eficaz de la gracia
divina.

[1] Liturgia de las Horas, solemnidad
de la Inmaculada Concepción, Himno
de Laudes.

[2] Pío IX, Carta apostólica Ineffabilis
Deus, n. 18.

[3] San Juan Pablo II, Audiencia
General, 29-V-1996.

[4] Prefacio, Misa en la Solemnidad de
la Inmaculada concepción de María.

[5] Benedicto XVI, Homilía, 8-XII-2005.

[6] Ibíd.

[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 172.

[8] Francisco, Audiencia general, 10-
V-2017.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/meditation/
inmaculada-concepcion-de-maria/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/meditation/inmaculada-concepcion-de-maria/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/inmaculada-concepcion-de-maria/
https://opusdei.org/es-cl/meditation/inmaculada-concepcion-de-maria/

	8 de diciembre: Inmaculada Concepción de María

