
opusdei.org

Via Crucis 2007

Via Crucis que el Santo Padre
reza en torno al Coliseo de
Roma en la Semana Santa de
2007, ofrecido por la Oficina de
celebraciones litúrgicas del
Sumo Pontífice.

03/04/2007

VÍA CRUCIS

EN EL COLISEO

PRESIDIDO POR EL SANTO PADRE

BENEDICTO XVI



VIERNES SANTO 2007

MEDITACIONES DE Mons.
GIANFRANCO RAVASI, Prefecto de
la Biblioteca-Pinacoteca
Ambrosiana de Milán

PRESENTACIÓN

Al final de una mañana primaveral
de un año entre el 30 y el 33 de
nuestra era, por una calle de
Jerusalén —que en los siglos
sucesivos llevaría el emblemático
nombre de «Vía dolorosa»—
avanzaba un pequeño cortejo: un
condenado a muerte, escoltado por
una patrulla del ejército romano,
caminaba sosteniendo el patibulum,
es decir, el brazo transversal de la
cruz cuyo palo vertical ya estaba
plantado allá arriba, entre las
piedras de un pequeño promontorio
rocoso llamado en arameo Gólgota y
en latín Calvario, o sea, «Cráneo».



Esta era la última etapa de una
historia conocida por todos, en cuyo
centro destaca la figura de Jesucristo,
el hombre crucificado y humillado y
el Señor resucitado y glorioso. Era
una historia que había comenzado
en la tenebrosa oscuridad de la
noche anterior, bajo las ramas de los
olivos de un campo denominado
Getsemaní, es decir, «molino de
aceitunas». Una historia que se había
desarrollado de modo acelerado
también en los palacios del poder
religioso y político, y que había
desembocado en una condena a
muerte. Sin embargo, la tumba,
ofrecida generosamente por un
hombre rico llamado José de
Arimatea, no sería el último capítulo
de la historia de ese condenado,
como había sucedido en los casos de
muchos otros cuerpos martirizados
en el cruel suplicio de la crucifixión,
destinado por los Romanos al castigo
de los revolucionarios y de los
esclavos.



En efecto, habría una etapa ulterior,
sorprendente e inesperada: aquel
condenado, Jesús de Nazaret,
revelaría de modo fulgurante otra
naturaleza suya oculta bajo el perfil
concreto de su rostro y de su cuerpo
de hombre, la de ser el Hijo de Dios.
La cruz y el sepulcro no fueron el
último capítulo de aquella historia,
sino que lo fue la luz de su
resurrección y de su gloria. Como
cantaría pocos años después el
apóstol Pablo, Aquel que se había
despojado de su poder, volviéndose
impotente y débil como los hombres
y humillándose hasta esa muerte
infame por crucifixión, había sido
exaltado por el Padre divino que lo
había constituido Señor de la tierra y
del cielo, de la historia y de la
eternidad (cf. Filipenses 2, 6-11).

Durante siglos los cristianos han
querido recorrer de nuevo las etapas
de este Vía Crucis, un itinerario
orientado hacia la colina de la



crucifixión, pero con la mirada
puesta en la última meta, la luz
pascual. Lo han hecho como
peregrinos en ese misma calle de
Jerusalén, pero también en sus
ciudades, en sus iglesias, en sus
casas. Durante siglos escritores y
artistas, grandes o desconocidos, se
han esforzado por hacer revivir ante
los ojos asombrados y conmovidos de
los fieles aquellas etapas o
«estaciones», auténticas paradas para
meditar a lo largo del camino hacia
el Gólgota. Así han surgido imágenes
poderosas y sencillas, elevadas y
populares, dramáticas e ingenuas.

También en Roma bajo la guía de su
Obispo, el Papa Benedicto XVI, con
toda la cristiandad esparcida por el
mundo unida a su Pastor universal,
en cada Viernes Santo se vuelve a
realizar ese viaje del espíritu tras las
huellas de Jesucristo. Este año las
reflexiones —mezcla de narración y
meditación— destinadas a nuestra



consideración y oración durante las
estaciones, siguiendo la trama del
relato de la Pasión según el
evangelista san Lucas, nos las
propone un biblista, Mons.
Gianfranco Ravasi, Prefecto de la
Biblioteca-Pinacoteca Ambrosiana de
Milán, una institución cultural
fundada hace cuatro siglos por el
Cardenal Federico Borromeo,
Arzobispo de esa ciudad y primo de
san Carlos, una institución que hace
un siglo tuvo entre sus Prefectos a
Achille Ratti, el futuro Papa Pío XI.

Así pues, avancemos juntos a lo largo
de este itinerario de oración, no para
hacer simplemente memoria
histórica de un suceso pasado y de
un difunto, sino para vivir la
realidad de un acontecimiento
áspero y duro, pero abierto a la
esperanza, a la alegría, a la salvación.
Tal vez a nuestro lado caminarán
también personas que aún están en
fase de búsqueda, avanzando con la



inquietud de sus interrogantes. Y
mientras caminamos, etapa tras
etapa, a lo largo de esta senda de
dolor y de luz, resonarán
nuevamente las vibrantes palabras
del apóstol san Pablo: «La muerte ha
sido devorada en la victoria. ¿Dónde
está, oh muerte, tu victoria? ...
¡Gracias sean dadas a Dios, que nos
da la victoria por nuestro Señor
Jesucristo!» (1 Corintios 15, 54-55.57).

ORACIÓN INICIAL El Santo Padre:

En el nombre del Padre y del Hijo y
del Espíritu Santo.

R. Amén.

Hermanos y hermanas,

ha descendido sobre Roma la sombra
de la noche

como en aquella tarde sobre las casas
y sobre los huertos de Jerusalén.



También nosotros ahora nos
acercaremos a los olivos de
Getsemaní

y comenzaremos a seguir los pasos
de Jesús de Nazaret

en las últimas horas de su vida
terrena.

Será un viaje en el dolor, en la
soledad, en la crueldad

en el mal y en la muerte.

Pero también será un recorrido en la
fe, en la esperanza y en el amor,

porque el sepulcro de la última etapa
de nuestro camino

no quedará sellado para siempre.

Pasada la tiniebla,

en el alba de Pascua despuntará la
luz de la alegría,



en medio del silencio resonará la
palabra de vida,

a la muerte sucederá la gloria de la
resurrección.

Oremos ahora

uniendo nuestras palabras

a las de una antigua voz del Oriente
cristiano.

Señor Jesús,

concédenos las lágrimas que ahora
no tenemos,

para lavar nuestros pecados.

Danos el valor de suplicar tu
misericordia.

En el día de tu último juicio

arranca las páginas que enumeran
nuestros pecados

y haz que desparezcan [1].



Señor Jesús,

también a nosotros nos repites, esta
tarde,

las palabras que dijiste un día a
Pedro:

«Sígueme».

Obedeciendo a tu invitación

queremos seguirte, paso a paso,

por el camino de tu Pasión,

para aprender también nosotros

a pensar según Dios

y no según los hombres.

Amén.

[1] Nil Sorskij (1433-1508), Oración
penitencial.

------------------------------------



PRIMERA ESTACIÓN

Jesús en el huerto de los olivos

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 22,
39-46

Jesús salió y, como de costumbre, fue
al monte de los Olivos, y los discípulos
le siguieron. Llegado al lugar les dijo:
«Pedid que no caigáis en tentación». Y
se apartó de ellos como un tiro de
piedra, y puesto de rodillas oraba
diciendo: «Padre, si quieres, aparta de
mí este cáliz; pero no se haga mi
voluntad, sino la tuya». Entonces, se le
apareció un ángel venido del cielo que
le confortaba. Y sumido en agonía,
insistía más en su oración. Su sudor
se hizo como gotas espesas de sangre
que caían en tierra. Levantándose de



la oración, vino donde los discípulos y
los encontró dormidos por la tristeza;
y les dijo: «¿Cómo es que estáis
dormidos? Levantaos y orad para que
no caigáis en tentación».
MEDITACIÓN

Cuando desciende sobre Jerusalén el
velo de la oscuridad, aún hoy los
olivos de Getsemaní, con el susurro
de sus hojas, parecen remontarnos a
aquella noche de sufrimiento y de
oración que vivió Jesús. Él destaca
solitario, en el centro de la escena,
arrodillado sobre los terrones de
aquel huerto. Como cualquier
persona cuando afronta la muerte,
también Cristo está embargado de
angustia; más aún, la palabra
original que utiliza el evangelista san
Lucas es «agonía», o sea, lucha.
Entonces la oración de Jesús es
dramática, es tensa como en un
combate, y el sudor mezclado con
sangre que resbala por su rostro es
signo de un tormento áspero y duro.



Jesús lanza un grito hacia lo alto,
hacia aquel Padre que parece
misterioso y mudo: «Padre, si
quieres, aparta de mí este cáliz», el
cáliz del dolor y de la muerte.
También uno de los grandes padres
de Israel, Jacob, en una noche oscura,
en las riberas de un afluente del
Jordán, se había encontrado con Dios
como una persona misteriosa que
«estuvo luchando con él hasta rayar
el alba».[1] Orar en el tiempo de la
prueba es una experiencia que
conmueve el cuerpo y el alma, y
también Jesús, en las tinieblas de
aquella noche, «ofrece ruegos y
súplicas con poderoso clamor y
lágrimas al que puede salvarle de la
muerte».[2]

* * *

En el Cristo de Getsemaní, en lucha
con la angustia, nos reconocemos a
nosotros mismos cuando
atravesamos la noche del dolor



lacerante, de la soledad de los
amigos, del silencio de Dios. Por esto,
Jesús –como se ha dicho– «estará en
agonía hasta el fin del mundo: no hay
que dormir hasta ese momento,
porque él busca compañía y
consuelo»[3], como cualquier
persona de la tierra que sufre. En él
descubrimos también nuestro rostro,
cuando está bañado en lágrimas y
marcado por la desolación.

Pero la lucha de Jesús no desemboca
en la tentación de la rendición
desesperada, sino en la profesión de
confianza en el Padre y en su
misterioso designio. En esa hora
amarga repite las palabras del
«Padre nuestro»: «Orad para que no
caigáis en tentación... No se haga mi
voluntad, sino la tuya». Entonces
aparece el ángel de la consolación,
del apoyo y del consuelo, que ayuda
a Jesús y nos ayuda a nosotros a
seguir hasta el fin nuestro camino.



Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Stabat mater dolorosa,

iuxta crucem lacrimosa,

dum pendebat Filius.



[1] Cf. Génesis 32, 23-32.

[2] Cf. Hebreos 5, 7.

[3] Blaise Pascal, Pensamientos, n.
553 ed. Brunschvicg.

------------------------------------

SEGUNDA ESTACIÓN

Jesús, traicionado por Judas, es
arrestado

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 22,
47-53

Todavía estaba hablando, cuando se
presentó un grupo; el llamado Judas,
uno de los Doce, iba el primero, y se
acercó a Jesús para darle un beso.
Jesús le dijo: «Judas, ¿con un beso



entregas al Hijo del hombre?». Viendo
los que estaban con él lo que iba a
suceder, dijeron: «Señor, ¿herimos a
espada?». Y uno de ellos hirió al
siervo del Sumo Sacerdote y le llevó la
oreja derecha. Pero Jesús dijo:
«¡Dejad! ¡Basta ya!». Y tocando la
oreja le curó. Dijo Jesús a los sumos
sacerdotes, jefes de la guardia del
Templo y ancianos que habían venido
contra él: «¿Como contra un salteador
habéis salido con espadas y palos?
Estando yo todos los días en el Templo
con vosotros, no me pusisteis las
manos encima; pero esta es vuestra
hora y el poder de las tinieblas».
MEDITACIÓN

Entre los olivos de Getsemaní, en
medio de la tiniebla, avanza ahora
una pequeña multitud: la guía Judas,
«uno de los Doce», un discípulo de
Jesús. En el relato de san Lucas, Judas
no pronuncia ni siquiera una
palabra; es sólo una presencia gélida.
Casi parece que no logra acercarse



totalmente al rostro de Jesús para
besarlo, porque lo detiene la única
voz que resuena, la de Cristo: «Judas,
¿con un beso entregas al Hijo del
hombre?». Son palabras tristes, pero
firmes, que revelan la maraña
maligna que anida en el corazón
agitado y endurecido del discípulo,
tal vez iluso y desengañado, y dentro
de poco desesperado.

Esa traición y ese beso, a lo largo de
los siglos, se han transformado en el
símbolo de todas las infidelidades, de
todas las apostasías, de todos los
engaños. Cristo, por tanto, afronta
otra prueba, la de la traición que
engendra abandono y aislamiento.
No es la soledad que tanto amaba,
cuando se retiraba a los montes a
orar; no es la soledad interior, fuente
de paz y de serenidad porque con
ella nos asomamos al misterio del
alma y de Dios. Es, por el contrario,
la experiencia dolorosa de tantas
personas que también en esta hora



en que nos encontramos aquí
reunidos, al igual que en otros
momentos del día, están solas en una
habitación, ante una pared desnuda
o ante un teléfono mudo, olvidados
por todos por ser viejos, enfermos,
extranjeros o extraños. Jesús bebe
con ellos también este cáliz que
contiene el veneno del abandono, de
la soledad, de la hostilidad.

* * *

La escena de Getsemaní, a
continuación, se vuelve a animar: al
anterior cuadro solemne, íntimo y
silencioso, de la oración se opone
ahora, bajo los olivos, el alboroto, el
tumulto e incluso la violencia. Con
todo, Jesús destaca siempre en el
centro como un punto firme. Es
consciente de que el mal envuelve la
historia humana con su sudario de
prepotencia, de agresión, de
brutalidad: «Esta es vuestra hora y el
poder de las tinieblas».



Cristo no quiere que los discípulos,
dispuestos a echar mano a la espada,
reaccionen al mal con el mal, a la
violencia con otra violencia. Está
seguro de que el poder de las
tinieblas –aparentemente invencible
y jamás harto de triunfos– está
destinado a sucumbir. En efecto, a la
noche sucederá el alba, a la
oscuridad la luz, a la traición el
arrepentimiento, también para
Judas. Por esto, a pesar de todo, es
preciso seguir esperando y amando.
Como Jesús mismo había enseñado
en el monte de las Bienaventuranzas,
para tener un mundo nuevo y
diverso, es necesario «amar a
nuestros enemigos y orar por los que
nos persiguen» [5].

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;



fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Cuius animam gementem,

contristatam et dolentem

pertransivit gladius.

[5] Mateo 5, 44.

------------------------------------

TERCERA ESTACIÓN

Jesús es condenado por el Sanedrín



V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia por sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 22,
66-71

En cuanto se hizo de día, se reunió el
consejo de ancianos del pueblo, sumos
sacerdotes y escribas; le hicieron
venir a su Sanedrín y le dijeron: «Si tú
eres el Cristo, dínoslo». Él respondió:
«Si os lo digo, no me creeréis. Si os
pregunto, no me responderéis. De
ahora en adelante, el Hijo del hombre
estará sentado a la diestra del poder
de Dios». Dijeron todos: «Entonces,
¿tú eres el Hijo de Dios?». Él les dijo:
«Vosotros lo decís: Yo soy». Dijeron
ellos: «¿Qué necesidad tenemos ya de
testigos, pues nosotros mismos lo
hemos oído de su propia boca?».
MEDITACIÓN



El sol del Viernes Santo se está
asomando tras el monte de los
Olivos, después de haber iluminado
los valles del desierto de Judea. Los
setenta y un miembros del Sanedrín,
la máxima institución judía, están
reunidos en semicírculo en torno a
Jesús. Está a punto de iniciarse la
audiencia que comprende el
procedimiento acostumbrado de las
asambleas judiciales: el control de la
identidad, los cargos que se imputan
al acusado, los testimonios. El juicio
es de índole religiosa, de acuerdo con
la competencia de ese tribunal, como
lo demuestran también las dos
preguntas capitales: «¿Eres tú el
Cristo?... ¿Eres tú el Hijo de Dios?».

La respuesta de Jesús parte de una
premisa casi desalentada: «Si os lo
digo, no me creeréis. Si os pregunto,
no me responderéis». Por
consiguiente, sabe que se cierne
sobre él la incomprensión, la
sospecha, el equívoco. Percibe en



torno a sí una fría cortina de
desconfianza y de hostilidad, mucho
más opresiva por haberla levantado
contra él su misma comunidad
religiosa y nacional. Ya el Salmista
había experimentado esa desilusión:
«Si mi enemigo me injuriase, lo
aguantaría; si mi adversario se alzase
contra mí, me escondería de él; pero
eres tú, mi compañero, mi amigo y
confidente, a quien me unía una
dulce intimidad; juntos íbamos entre
el bullicio por la casa de Dios».[6]

* * *

Sin embargo, a pesar de la
incomprensión, Jesús no duda en
proclamar el misterio que hay en él y
que desde ese momento está a punto
de ser revelado como una epifanía.
Recurriendo al lenguaje de las
Sagradas Escrituras, se presenta
como «el Hijo del hombre sentado a
la diestra del poder de Dios». Es la
gloria mesiánica, esperada por Israel,



la que ahora se manifiesta en este
condenado. Más aún, es el Hijo de
Dios, que paradójicamente se
presenta revestido ahora de los
harapos de un imputado. La
respuesta de Jesús –«Yo soy»–, a
primera vista semejante a la
confesión de un condenado, se
transforma realmente en una
profesión solemne de divinidad. En
efecto, para la Biblia «Yo soy» es el
nombre y el apelativo de Dios
mismo.[7]

La imputación, que producirá una
sentencia de muerte, se convierte así
en una revelación y llega a ser
también nuestra profesión de fe en
Cristo, Hijo de Dios. Ese imputado,
humillado por la corte arrogante, por
la sala suntuosa, por un juicio ya
fallado, recuerda a todos el deber de
dar testimonio de la verdad. Un
testimonio que se debe dar incluso
cuando es fuerte la tentación de
esconderse, de resignarse, de dejarse



llevar a la deriva por la opinión
dominante. Como declaraba una
joven judía destinada a ser asesinada
en un campo de concentración[8], «a
cada nuevo horror o crimen
debemos oponer un nuevo
fragmento de verdad y de bondad
que hemos conquistado en nosotros
mismos. Podemos sufrir, pero no
debemos sucumbir».

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,



sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

O quam tristis et afflicta

fuit illa benedica

mater Unigeniti!

[6] Salmo 55 (54) 13- 15.

[7] Cf. Éxodo 3, 14.

[8] Etty Hillesum, Diario 1941-1943 (3
de julio de 1943).

------------------------------------

CUARTA ESTACIÓN

Jesús es negado por Pedro

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.



R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 22,
54-62

Entonces le prendieron, se lo llevaron
y le hicieron entrar en la casa del
Sumo Sacerdote; Pedro le iba
siguiendo de lejos. Habían encendido
una hoguera en medio del patio y
estaban sentados alrededor; Pedro se
sentó entre ellos. Una criada, al verle
sentado junto a la lumbre, se le quedó
mirando y dijo: «Este también estaba
con él». Pero él lo negó: «¡Mujer, no le
conozco!». Poco después, otro,
viéndole, dijo: «Tú también eres uno
de ellos». Pedro dijo: «¡Hombre, no lo
soy!». Pasada como una hora, otro
aseguraba: «Cierto que este también
estaba con él, pues además es
galileo». Le dijo Pedro: «¡Hombre, no
sé de qué hablas!». Y en aquel
momento, estando aún hablando,
cantó un gallo, y el Señor se volvió y



miró a Pedro, y recordó Pedro las
palabras del Señor, cuando le dijo:
«Antes que cante hoy el gallo, me
habrás negado tres veces». Y, saliendo
fuera, rompió a llorar amargamente.
MEDITACIÓN

Volvamos de nuevo a la noche que
habíamos dejado al entrar en la sala
del primer proceso que sufrió Jesús.
La oscuridad y el frío son
desgarrados por las llamas de un
brasero situado en el patio del
palacio del Sanedrín. El personal de
servicio y de custodia estira las
manos hacia esa fuente de calor; los
rostros están iluminados. Y he aquí
que se escuchan tres voces en
sucesión, tres manos apuntan hacia
un rostro reconocido, el de Pedro.

La primera es una voz femenina. Es
una criada del palacio que se queda
mirando al discípulo y exclama: «Tú
también estabas con Jesús». Luego se
escucha una voz masculina: «Eres



uno de ellos». Y más tarde otro
hombre repite la misma acusación, al
notar el acento septentrional de
Pedro: «Estabas con él». A estas
denuncias, casi en un crescendo
desesperado de autodefensa, el
apóstol no duda en jurar tres veces:
«¡No conozco a Jesús! ¡No soy uno de
sus discípulos! ¡No sé lo que decís!».
La luz de aquel brasero penetra, por
tanto, mucho más allá del rostro de
Pedro; revela un alma mezquina, su
fragilidad, el egoísmo, el miedo. Y, sin
embargo, pocas horas antes había
proclamado: «Aunque todos se
escandalicen, yo no... Aunque tenga
que morir contigo, yo no te negaré».
[9]

* * *

Sin embargo, el telón no cae sobre
esta traición, como había acontecido
con Judas. En efecto, en esa noche un
sonido intenso desgarra el silencio de
Jerusalén y sobre todo la conciencia



de Pedro: el canto de un gallo. En ese
preciso momento Jesús está saliendo
de la sala del juicio donde ha sido
condenado. San Lucas describe el
cruce de las miradas de Cristo y
Pedro, y lo hace usando un verbo
griego que indica fijar intensamente
la mirada en un rostro. Pero, como
observa el evangelista, no es un
hombre cualquiera el que ahora mira
a otro; es «el Señor», cuyos ojos
escrutan el corazón y los riñones, es
decir, el secreto íntimo de un alma.

Y de los ojos del apóstol resbalan las
lágrimas del arrepentimiento. En su
historia se condensan numerosas
historias de infidelidad y de
conversión, de debilidad y de
liberación. «He llorado y he creído»:
así, con estos dos únicos verbos, hace
siglos, un convertido[10] relacionará
su experiencia con la de Pedro,
interpretando también el
sentimiento de todos los que cada día
realizamos pequeñas traiciones,



protegiéndonos tras justificaciones
mezquinas, dejándonos arrastrar por
temores viles. Pero, como sucedió al
apóstol, también nosotros tenemos
abierto el camino del encuentro con
la mirada de Cristo, que nos hace el
mismo encargo: También tú, «una
vez convertido, confirma a tus
hermanos».[11]

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;



et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Quæ mærebat et dolebat

Pia mater, cum videbat

Nati poenas incliti.

[9] Marcos 14. 29.31.

[10] François-René de
Chateaubriand, El genio del
Cristianismo (1802).

[11] Lucas 22, 32.

------------------------------------ 

QUINTA ESTACIÓN

Jesús es juzgado por Pilato

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.



Del Evangelio según san Lucas 23,
13-25

Pilato convocó a los sumos
sacerdotes, a los magistrados y al
pueblo y les dijo: «Me habéis traído a
este hombre como alborotador del
pueblo, pero yo le he interrogado
delante de vosotros y no he hallado en
este hombre ninguno de los delitos de
que le acusáis. Ni tampoco Herodes,
porque nos lo ha remitido. Nada ha
hecho, pues, que merezca la muerte.
Así que le castigaré y le soltaré». Toda
la muchedumbre se puso a gritar a
una: «¡Fuera ese; suéltanos a
Barrabás!». Este había sido
encarcelado por un motín que hubo en
la ciudad y por asesinato. Pilato les
habló de nuevo, intentando librar a
Jesús, pero ellos seguían gritando:
«¡Crucifícale, crucifícale!». Por tercera
vez les dijo: «Pero ¿qué mal ha hecho
este? No encuentro en él ningún delito
que merezca la muerte; así que le
castigaré y le soltaré». Pero ellos



insistían pidiendo a grandes voces que
fuera crucificado y sus gritos eran
cada vez más fuertes. Pilato sentenció
que se cumpliera su demanda. Soltó,
pues, al que habían pedido, el que
estaba en la cárcel por motín y
asesinato, y a Jesús se lo entregó a su
voluntad. MEDITACIÓN

Jesús está ahora entre las insignias
imperiales, los estandartes, las
águilas y las enseñas de la autoridad
romana, en el interior de otro palacio
del poder, el del gobernador Poncio
Pilato, un nombre marginal y
olvidado en la historia del imperio de
Roma. Y, sin embargo, es un nombre
que resuena cada domingo en todo el
mundo, precisamente a causa del
proceso que se está celebrando
ahora: en efecto, los cristianos, en el
Credo, proclaman que Cristo «fue
crucificado en tiempos de Poncio
Pilato». Por un lado, Pilato encarna a
primera vista la brutalidad
represiva, hasta el punto de que san



Lucas, en una página de su
Evangelio, recuerda el día en que no
dudó en mezclar en el templo la
sangre judía con la de los animales
del sacrificio[12]. A él se une también
otro poder oscuro e impalpable: la
fuerza feroz de las masas,
manipuladas por las estrategias de
los poderes ocultos que traman en la
sombra. El resultado es la decisión de
indultar a un rebelde homicida,
Barrabás.

Por otro lado, sin embargo, emerge
un aspecto diverso de Pilato: parece
representar la tradicional equidad e
imparcialidad del derecho romano.
En efecto, tres veces intenta
proponer la absolución de Jesús por
insuficiencia de pruebas,
conminando al máximo la sanción
disciplinaria de la flagelación.
Efectivamente, en un análisis serio
del proceso, la acusación no se
sostenía. Por tanto, como reafirman
todos los evangelistas, Pilato



manifiesta cierta apertura de
espíritu, una disponibilidad que sin
embargo progresivamente se
decolora y se apaga.

* * *

Entonces, bajo la presión de la
opinión pública, Pilato encarna una
actitud que parece dominar en
nuestros días: la indiferencia, el
desinterés, la conveniencia personal.
Para vivir tranquilos y buscando el
propio beneficio, no se duda en
pisotear la verdad y la justicia. La
inmoralidad explícita engendra al
menos una turbación o una reacción;
pero esta es pura amoralidad, que
paraliza la conciencia, extingue el
remordimiento y embota la mente.
La indiferencia es la muerte lenta de
la verdadera humanidad.

El resultado es la decisión final de
Pilato. Como decían los antiguos
latinos, una justicia hipócrita y
apática es como una telaraña en la



que quedan atrapados y mueren los
mosquitos pero que los pájaros
desgarran con la fuerza de su vuelo.
Jesús, que es uno de los pequeños de
la tierra, sin poder decir una palabra,
es ahogado por esta red. Y como
hacemos a menudo también
nosotros, Pilato mira hacia otra
parte, se lava las manos y aduce
como álibi –según el evangelista san
Juan[13]– la eterna pregunta típica
de todo escepticismo y de todo
relativismo ético: «¿Qué es la
verdad?».

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.



Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Quis est homo qui non fleret,

matrem Christi si videret

in tanto supplicio?

[12] Lucas 13, 1

[13] Juan 18, 38.

------------------------------------ 

SEXTA ESTACIÓN

Jesús es azotado y coronado de
espinas



V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia por sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 22,
63-65

Los hombres que le tenían preso se
burlaban de él y le golpeaban; y
cubriéndole con un velo le
preguntaban: «¡Adivina! ¿Quién es el
que te ha pegado?». Y le insultaban
diciéndole otras muchas cosas.

Del Evangelio según san Juan 19, 2-3

Los soldados trenzaron una corona de
espinas, se la pusieron en la cabeza y
le vistieron un manto de púrpura; y,
acercándose a él, le decían: «Salve, rey
de los judíos». Y le daban bofetadas.
MEDITACIÓN

Un día, mientras caminaba por el
valle del Jordán, no lejos de Jericó,



Jesús se había detenido y había
dirigido a los Doce unas palabras
duras e indescifrables para ellos:
«Mirad que subimos a Jerusalén, y se
cumplirá todo lo que los profetas
escribieron para el Hijo del hombre;
pues será entregado a los gentiles, y
será objeto de burlas, insultado y
escupido; y después de azotarle le
matarán...»[14]. Ahora esas palabras
dejan de ser enigmáticas: en el patio
del pretorio, la sede jerosolimitana
del gobernador romano, comienza el
lúgubre ritual de la tortura,
acompañado fuera del palacio por el
bullicio de la muchedumbre que
espera el espectáculo del cortejo de la
ejecución capital.

En ese espacio prohibido al público
se realiza un gesto que se repetirá a
lo largo de los siglos con mil formas
sádicas y perversas, en la oscuridad
de tantas celdas. Jesús no sólo es
golpeado, sino también humillado.
Más aún, el evangelista san Lucas,



para definir esos insultos, usa el
verbo «blasfemar», revelando de
modo alusivo el significado profundo
de ese desahogo de los guardias que
se ensañan con su víctima. Pero,
además de desgarrar la carne de
Cristo, ultrajan su dignidad personal
con una farsa macabra.

* * *

Es el evangelista san Juan quien
relata ese acto sarcástico, marcado
por el ritmo de un juego popular, el
del rey de burla. En efecto, ahí está
una corona hecha de ramitas
espinosas; la púrpura real, sustituida
por un manto rojo; y el saludo
imperial «Ave, César». Y, sin
embargo, en esa burla se puede
vislumbrar un signo glorioso: sí,
Jesús es humillado como rey de
escarnio; pero, en realidad, él es el
verdadero soberano de la historia.

Cuando, al final, se ponga de
manifiesto su realeza –como nos



recuerda otro evangelista, san
Mateo[15]– él condenará a todos los
torturadores y opresores, e
introducirá en la gloria no sólo a las
víctimas, sino también a los que
hayan visitado a los que estaban en
la cárcel, curado a los heridos y a los
que sufren, sostenido a los
hambrientos, a los sedientos y a los
perseguidos. Sin embargo, el rostro
que se manifestó transfigurado en el
Tabor[16], ahora está desfigurado; el
que es «el resplandor de la gloria
divina»[17] está oscurecido y
humillado; como había anunciado
Isaías, el Siervo mesiánico del Señor
tiene la espalda surcada por los
azotes, la barba arrancada de las
mejillas, el rostro lleno de
salivazos[18]. En él, que es el Dios de
la gloria, está presente también
nuestra humanidad doliente; en él,
que es el Señor de la historia, se
revela la vulnerabilidad de las
criaturas; en él, que es el Creador del



mundo, se condensan los suspiros de
dolor de todos los seres vivos.

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo

Pro peccatis suae gentis

vidit Iesum in tormentis



et flagellis subditum

[14] Lucas 18, 31-32.

[15] Cf. Mateo 25, 31-46.

[16] Cf. Lucas 9, 29.

[17] Hebreos 1, 3.

[18] Isaías 50, 6.

------------------------------------ 

SÉPTIMA ESTACIÓN

Jesús es cargado con la Cruz

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Marcos 15,
20

Cuando se hubieron burlado de él, le
quitaron la púrpura, le pusieron sus



ropas y le sacaron fuera para
crucificarle. MEDITACIÓN

En los patios del palacio imperial ha
concluido la fiesta macabra; caen los
harapos de aquel ridículo vestido
real, y se abre de par en par el portal.
Jesús camina, con sus vestidos
habituales, con su túnica «sin
costura, tejida de una pieza de arriba
abajo»[19]. Sobre sus hombros lleva
el madero horizontal, destinado a
acoger sus brazos cuando sea fijado
sobre el palo de la crucifixión.
Avanza en silencio; sus huellas
sangran sobre aquella calle que aún
hoy en Jerusalén lleva el nombre de
«Vía dolorosa».

Ahora comienza en sentido estricto el
Vía Crucis, el recorrido que también
esta tarde se repite y que se dirige
hacia la colina de las ejecuciones
capitales, fuera de las murallas de la
ciudad santa. Jesús avanza y vacila
bajo ese peso y por la debilidad de su



cuerpo herido. La tradición ha
querido marcar simbólicamente ese
itinerario con tres caídas. En ellas
está la historia infinita de tantas
mujeres y hombres postrados en la
miseria o en el hambre: son niños
endebles, ancianos extenuados,
pobres debilitados, de cuyas venas
ha sido chupada toda energía.

En esas caídas está también la
historia de todas las personas
desoladas en el alma e infelices,
ignoradas por el frenesí y por la
distracción de quienes pasan a su
lado. En Cristo, inclinado bajo el peso
de la cruz, está la humanidad
enferma y débil que, como afirmaba
el profeta Isaías,[20] «postrada, habla
desde la tierra; desde el polvo surge
ahogada su palabra; su voz sale de la
tierra como la de un fantasma, y
desde el polvo su palabra suena
como un murmullo».

* * *



También hoy, como entonces, en
torno a Jesús que se levanta y avanza
sosteniendo el madero de la cruz, se
desarrolla la vida diaria de la calle,
marcada por los negocios, por los
escaparates rutilantes, por la
búsqueda del placer. Y, sin embargo,
en torno a él no sólo hay hostilidad o
indiferencia. Tras sus pasos avanzan
hoy también quienes han elegido
seguirlo. Han escuchado la llamada
que un día él hizo al pasar por los
campos de Galilea: «Si alguno quiere
venir en pos de mí, niéguese a sí
mismo, tome su cruz cada día, y
sígame».[21] «Así pues, salgamos
donde él fuera del campamento,
cargando con su oprobio».[22] Al
final de la Vía dolorosa no sólo está
la colina de la muerte o el abismo del
sepulcro, sino también el monte de la
Ascensión gloriosa y de la luz.

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:



sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Quis non posset contristari

piam matrem contemplari

dolentem cum Filio?

[19] Juan 19, 23.

[20] Isaías 29, 4.



[21] Lucas 9, 23.

[22] Hebreos 13, 13.

------------------------------------ 

OCTAVA ESTACIÓN

Jesús es ayudado por el Cireneo a
llevar la Cruz

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 23, 26

Cuando llevaban a Jesús, echaron
mano de un cierto Simón de Cirene,
que venía del campo, y le cargaron la
cruz para que la llevara detrás de
Jesús. MEDITACIÓN

Volvía del campo, tal vez después de
varias horas de trabajo. En casa lo
esperaban los preparativos del día de



fiesta: en efecto, al atardecer se
abriría la frontera sagrada del
sábado, cuando brillaran las
primeras estrellas en el cielo. Simón
era su nombre; era un judío oriundo
de África, de Cirene, ciudad situada
junto al litoral libio y en la que vivía
una numerosa comunidad de la
Diáspora judía.[23] Una orden
tajante de la patrulla romana que
escolta a Jesús lo detiene y lo obliga a
llevar durante un tramo de camino el
patíbulo de aquel condenado
exhausto.

Simón pasaba por allí por
casualidad. No sabía que ese
encuentro sería extraordinario.
Como se ha escrito[24], «¡cuántos
hombres, a lo largo de los siglos,
hubieran querido estar allí, en su
lugar, haber pasado por allí
precisamente en ese momento! Pero
ya era demasiado tarde; era él quien
pasaba por allí y en el decurso de los
siglos él jamás cedería su puesto a



otros». Es el misterio del encuentro
con Dios, que cambia
repentinamente tantas vidas. Pablo,
el apóstol, había sido interceptado,
«aferrado y conquistado»[25] por
Cristo en el camino de Damasco. Por
eso, luego tomaría de Isaías aquellas
sorprendentes palabras de Dios: «Fui
hallado por quienes no me buscaban;
me manifesté a quienes no
preguntaban por mí».[26]

* * *

Dios está al acecho por las sendas de
nuestra existencia diaria. Es él quien
a veces llama a nuestra puerta,
pidiendo un puesto a nuestra mesa
para cenar con nosotros.[27] Incluso
un imprevisto, como el que aconteció
en la vida de Simón de Cirene, puede
transformarse en un don de
conversión, hasta el punto de que el
evangelista san Marcos citará los
nombres de los hijos de ese hombre,
ya cristianos, Alejandro y Rufo.[28]



De este modo, el Cireneo es el
emblema del abrazo misterioso entre
la gracia divina y la obra humana. En
efecto, al final, el evangelista lo
presenta como el discípulo que «lleva
la cruz tras Jesús», siguiendo sus
huellas.[29]

Su gesto, realizado como acción
forzada, se transforma idealmente en
un símbolo de todos los actos de
solidaridad en favor de los que
sufren, de los oprimidos y de los
cansados. El Cireneo representa, así,
a la inmensa multitud de personas
generosas, de misioneros, de
samaritanos que no «dan un
rodeo»[30], sino que socorren a los
desdichados, cargándolos sobre sí
para sostenerlos. Sobre la cabeza y
sobre los hombros de Simón,
inclinados bajo el peso de la cruz,
resuenan entonces las palabras de
san Pablo: «Ayudaos mutuamente a
llevar vuestras cargas y cumplid así
la ley de Cristo».[31]



Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Tui Nati vulnerati,

tam dignati pro me pati,

poenas mecum divide.



[23] Cf. Hechos 2, 10; 6, 9; 13, 1.

[24] Charles Péguy, El misterio de la
caridad de santa Juan de Arco (1910).

[25] Filipenses 3, 12.

[26] Romanos 10, 20.

[27] Cf. Apocalipsis 3, 20.

[28] Cf. Marcos 15, 21.

[29] Cf. Lucas 9, 23.

[30] Cf. Lucas 10, 30-37.

[31] Gálatas 6, 2.

------------------------------------

NOVENA ESTACIÓN

Jesús encuentra a las mujeres de
Jerusalén

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.



R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 23,
27-31

Le seguía una gran multitud del
pueblo y mujeres que se dolían y se
lamentaban por él. Jesús, volviéndose
a ellas, dijo: «Hijas de Jerusalén, no
lloréis por mí; llorad más bien por
vosotras y por vuestros hijos. Porque
llegarán días en que se dirá: ¡Dichosas
las estériles, las entrañas que no
engendraron y los pechos que no
criaron! Entonces se pondrán a decir
a los montes: ¡Caed sobre nosotros! Y
a las colinas: ¡Cubridnos! Porque si en
el leño verde hacen esto, en el seco
¿qué se hará?». MEDITACIÓN

En aquel viernes de primavera, en el
camino que llevaba al Gólgota no se
agolpaban sólo los desocupados, los
curiosos y la gente hostil a Jesús. En
efecto, también había un grupo de
mujeres, tal vez pertenecientes a una



cofradía dedicada al consuelo y a la
lamentación ritual por los
moribundos y los condenados a
muerte. Cristo, durante su vida
terrena, superando convenciones y
prejuicios, a menudo se había
rodeado de mujeres y había
conversado con ellas, escuchando sus
dramas pequeños y grandes: desde la
fiebre de la suegra de Pedro hasta la
tragedia de la viuda de Naím, desde
la prostituta que lloraba hasta el
tormento interior de María
Magdalena, desde el afecto de Marta
y María hasta el sufrimiento de la
mujer que padecía un flujo de
sangre, desde la joven hija de Jairo
hasta la anciana encorvada, desde la
noble Juana de Cusa hasta la viuda
indigente y las figuras femeninas de
la muchedumbre que lo seguía.

Así pues, en torno a Jesús, hasta su
última hora, se encuentran
numerosas madres, hijas y
hermanas. Nosotros, ahora, nos



imaginamos que están también a su
lado todas las mujeres humilladas y
violentadas, las marginadas y
sometidas a prácticas tribales
indignas, las mujeres con crisis y
solas ante su maternidad, las madres
judías y palestinas, y las de todas las
tierras en guerra, las viudas y las
ancianas olvidadas por sus hijos... Es
una larga lista de mujeres que
testimonian ante un mundo árido y
cruel el don de la ternura y de la
conmoción, como hicieron por el hijo
de María al final de aquella mañana
de Jerusalén. Esas mujeres nos
enseñan la belleza de los
sentimientos: no debemos
avergonzarnos de que nuestro
corazón acelere sus latidos por la
compasión, de que a veces resbalen
las lágrimas por nuestras mejillas, de
que sintamos la necesidad de una
caricia y de un consuelo.

* * *



Jesús acepta los gestos de caridad de
esas mujeres, como en otras
ocasiones había aceptado otros
gestos delicados. Pero
paradójicamente ahora es él quien se
interesa por los sufrimientos que
afectan a esas «hijas de Jerusalén»:
«No lloréis por mí; llorad más bien
por vosotras y por vuestros hijos». En
efecto, está a punto de estallar un
incendio sobre el pueblo y sobre la
ciudad santa, «un leño seco»
preparado para atizar el fuego.

La mirada de Jesús se desliza hacia el
futuro juicio divino sobre el mal,
sobre la injusticia, sobre el odio que
están alimentando ese fuego. Cristo
se conmueve por el dolor que va a
caer sobre esas madres cuando
irrumpa en la historia la
intervención justa de Dios. Pero sus
estremecedoras palabras no indican
un desenlace desesperado, porque su
voz es la voz de los profetas, una voz
que no engendra agonía y muerte,



sino conversión y vida: «Buscad al
Señor y viviréis... Entonces se
alegrará la doncella en el baile, los
mozos y los viejos juntos, y cambiaré
su duelo en regocijo, y los consolaré
y alegraré de su tristeza».[32]

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;



sed libera nos a malo.

Eia, mater, fons amoris,

me sentire vim doloris

fac, ut tecum lugeam.

[32] Amós 5, 6; Jeremías 31, 13.

------------------------------------ 

DÉCIMA ESTACIÓN

Jesús es crucificado

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 23,
33-38

Llegados al lugar llamado Calvario, le
crucificaron allí a él y a los dos
malhechores, uno a la derecha y otro
a la izquierda. Jesús decía: «Padre,



perdónales, porque no saben lo que
hacen». Se repartieron sus vestidos,
echando a suertes. Estaba el pueblo
mirando; los magistrados hacían
muecas diciendo: «A otros salvó; que
se salve a sí mismo si él es el Cristo de
Dios, el Elegido». También los
soldados se burlaban de él y,
acercándose, le ofrecían vinagre y le
decían: «Si tú eres el rey de los judíos,
¡sálvate!». Había encima de él una
inscripción: «Este es el rey de los
judíos». MEDITACIÓN

Era sólo un promontorio rocoso
denominado en arameo Gólgota, en
latín Calvario, es decir, «Cráneo», tal
vez por su configuración física. En
aquel pico se alzan tres cruces de
condenados a muerte, dos
«malhechores», probablemente
revolucionarios antirromanos, y
Jesús. Comienzan a transcurrir las
últimas horas de la vida terrena de
Cristo, horas marcadas por el
desgarramiento de su carne, por el



descoyuntamiento de sus huesos, por
la asfixia progresiva, por la
desolación interior. Son las horas
que atestiguan la plena fraternidad
del Hijo de Dios con el hombre que
sufre, agoniza y muere. Un poeta
cantaba:[33] «El ladrón de la
izquierda y el ladrón de la derecha /
sólo sentían los clavos en el cuenco
de la mano. / Cristo, en cambio,
sentía el dolor dado por la salvación /
el costado atravesado, el corazón
traspasado. / Era su corazón que
ardía. / El corazón devorado por el
amor». Sí, porque en torno a ese
patíbulo parece resonar la voz de
Isaías: «Él ha sido herido por
nuestras rebeldías, molido por
nuestras culpas. Él soportó el castigo
que nos trae la paz, y con sus llagas
hemos sido curados. Él se da a sí
mismo en expiación».[34] Los brazos
abiertos de aquel cuerpo martirizado
quieren abarcar todo el horizonte,
abrazando a la humanidad, casi
«como una gallina que recoge a su



nidada bajo las alas».[35] En efecto,
esta era su misión: «Yo, cuando sea
levantado de la tierra, atraeré a todos
hacia mí».[36]

* * *

Bajo aquel cuerpo agonizante desfila
la multitud que quiere «ver» un
espectáculo macabro. Es el retrato de
la superficialidad, de la curiosidad
trivial, de la búsqueda de emociones
fuertes. Un retrato en el que se puede
identificar también a una sociedad
como la nuestra, que escoge la
provocación y el exceso casi como
una droga para excitar a un alma ya
entorpecida, a un corazón insensible,
a una mente ofuscada.

Bajo aquella cruz está también la
crueldad pura y dura, la de los jefes y
de los soldados que no saben lo que
es compasión y logran profanar
incluso el sufrimiento y la muerte
con el escarnio: «Si tú eres el rey de
los judíos, ¡sálvate!». No saben que



precisamente sus palabras
sarcásticas y la inscripción oficial
puesta sobre la cruz –«Este es el rey
de los judíos»– encierran una verdad.
Ciertamente, Jesús no baja de la cruz
con una acción espectacular: no
quiere adhesiones serviles y
fundadas en lo prodigioso, sino una
fe libre y un amor auténtico. Con
todo, precisamente a través de la
derrota de su humillación y la
impotencia de la muerte, él abre la
puerta de la gloria y de la vida,
revelándose como el verdadero
Señor y rey de la historia y del
mundo.

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.



Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Fac ut ardeat cor meum

in amando Christum Deum,

ut sibi complaceam.

[33] Charles Péguy, El misterio de la
caridad de santa Juana de Arco
(1910).

[34] Isaías 53, 5.10

[35] Lucas 13, 34.

[36] Juan 12, 32.

------------------------------------ 



UNDÉCIMA ESTACIÓN

Jesús promete su reino al buen
ladrón

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 23,
39-43

Uno de los malhechores colgados en
la cruz le insultaba: «¿No eres tú el
Cristo? Pues ¡sálvate a ti y a
nosotros!». Pero el otro le respondió
diciendo: «¿Es que no temes a Dios, tú
que sufres la misma condena? Y
nosotros con razón, porque nos lo
hemos merecido con nuestros hechos;
en cambio, éste nada malo ha hecho».
Y decía: «Jesús, acuérdate de mí
cuando entres en tu Reino». Jesús le
dijo: «Yo te aseguro: hoy estarás



conmigo en el Paraíso».
MEDITACIÓN

Transcurren los minutos de la agonía
y la energía vital de Jesús crucificado
se está atenuando lentamente. Sin
embargo, aún tiene la fuerza para
realizar un último acto de amor en
favor de uno de los dos condenados a
la pena capital que se encuentran a
su lado en esos instantes trágicos,
mientras el sol está aún en lo alto del
cielo. Entre Cristo y aquel hombre
tiene lugar un diálogo tenue,
compuesto por dos frases esenciales.

Por un lado, está la petición del
malhechor, al que la tradición llama
«el buen ladrón», el convertido en la
hora extrema de su vida: «Jesús,
acuérdate de mí cuando entres en tu
Reino». En cierto sentido, es como si
aquel hombre rezara una versión
personal del «Padre nuestro» y de la
invocación: «Venga tu Reino». Sin
embargo, hace la petición



directamente a Jesús, llamándolo por
su nombre, un nombre con un
significado luminoso en ese instante:
«El Señor salva». Luego viene el
imperativo: «Acuérdate de mí». En el
lenguaje de la Biblia este verbo tiene
una fuerza particular, que no
corresponde a nuestro pálido
«recuerdo». Es una palabra de
certeza y de confianza, como para
decir: «Tómame a tu cargo, no me
abandones, sé como el amigo que
sostiene y apoya».

* * *

Por otro lado, está la respuesta de
Jesús, brevísima, casi como un
suspiro: «Hoy estarás conmigo en el
Paraíso». La palabra «Paraíso», tan
rara en las Escrituras, que sólo
aparece otras dos veces en el Nuevo
Testamento[37], en su significado
originario evoca un jardín fértil y
florido. Es una imagen fragante de
aquel Reino de luz y de paz que Jesús



había anunciado en su predicación,
que había inaugurado con sus
milagros y que dentro de poco tendrá
una epifanía gloriosa en la Pascua. Es
la meta de nuestro fatigoso camino
en la historia, es la plenitud de la
vida, es la intimidad del abrazo con
Dios. Es el último don que Cristo nos
hace, precisamente a través del
sacrificio de su muerte, que se abre a
la gloria de la resurrección.

Nada más se dijeron en aquel día de
angustia y de dolor los dos
crucificados, pero esas pocas
palabras pronunciadas con dificultad
por sus gargantas secas resuenan
aún hoy y constituyen siempre un
signo de confianza y de salvación
para quienes han pecado pero
también han creído y esperado,
aunque sea en la última frontera de
la vida.

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:



sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Sancta mater, istud agas,

Crucifixi fige plagas

cordi meo valide.

[37] Cf. 2 Corintios 12, 4; Apocalipsis
2, 7.

------------------------------------ 



DUODÉCIMA ESTACIÓN

Jesús en la Cruz, la Madre y el
discípulo

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Juan 19,
25-27

Junto a la cruz de Jesús estaban su
madre y la hermana de su madre,
María de Cleofás, y María Magdalena.
Jesús, viendo a su madre y junto a ella
al discípulo a quien amaba, dice a su
madre: «Mujer, ahí tienes a tu hijo».
Luego dice al discípulo: «Ahí tienes a
tu madre». Y desde aquella hora el
discípulo la acogió en su casa.
MEDITACIÓN

Había comenzado a desprenderse de
aquel Hijo desde el día en que, a los



doce años, él le había dicho que tenía
otra casa y otra misión que realizar,
en nombre de su Padre celestial. Sin
embargo, ahora para María ha
llegado el momento de la separación
suprema. En esa hora está el
desgarramiento de toda madre que
ve alterada la lógica misma de la
naturaleza, por la que son las madres
quienes mueren antes que sus hijos.
Pero el evangelista san Juan borra
toda lágrima de aquel rostro
dolorido, apaga todo grito en
aquellos labios, no presenta a María
postrada en tierra en medio de la
desesperación.

Más aún, reina el silencio, sólo roto
por una voz que baja de la cruz y del
rostro torturado del Hijo agonizante.
Es mucho más que un testamento
familiar: es una revelación que
marca un cambio radical en la vida
de la Madre. Aquel desprendimiento
extremo en la muerte no es estéril,
sino que tiene una fecundidad



inesperada, semejante a la del parto
de una madre. Exactamente como
había anunciado Jesús mismo pocas
horas antes, en la última tarde de su
existencia terrena: «La mujer,
cuando va a dar a luz, está triste,
porque le ha llegado su hora; pero
cuando ha dado a luz al niño, ya no
se acuerda del aprieto por el gozo de
que ha nacido un hombre en el
mundo».[38]

* * *

María vuelve a ser madre: no es
casualidad que en las pocas líneas de
este relato evangélico aparezca cinco
veces la palabra «madre». Por
consiguiente, María vuelve a ser
madre y sus hijos serán todos los que
son como «el discípulo amado», es
decir, todos los que se acogen bajo el
manto de la gracia divina salvadora y
que siguen a Cristo con fe y amor.

Desde aquel instante María ya no
estará sola; se convertirá en la madre



de la Iglesia, un pueblo inmenso de
toda lengua, pueblo y estirpe, que a
lo largo de los siglos se unirá a ella en
torno a la cruz de Cristo, su
primogénito. Desde aquel momento
también nosotros caminamos con
ella por las sendas de la fe, nos
encontramos con ella en la casa
donde sopla el Espíritu de
Pentecostés, nos sentamos a la mesa
donde se parte el pan de la Eucaristía
y esperamos el día en que su Hijo
vuelva para llevarnos como a ella a
la eternidad de su gloria.

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.



Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Fac me tecum pie flere

Crucifixo condolere

donec ego vixero.

[38] Juan 16, 21.

------------------------------------ 

DECIMOTERCERA ESTACIÓN

Jesús muere en la Cruz

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi. 



R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Del Evangelio según san Lucas 23,
44-47

Era ya cerca de la hora sexta cuando,
al eclipsarse el sol, hubo oscuridad
sobre toda la tierra hasta la hora
nona. El velo del Templo se rasgó por
medio y Jesús, dando un fuerte grito,
dijo: «Padre, en tus manos entrego mi
espíritu» y, dicho esto, expiró. Al ver el
centurión lo sucedido, glorificaba a
Dios diciendo: «Ciertamente este
hombre era justo». MEDITACIÓN

Al inicio de nuestro itinerario era el
velo de la noche el que envolvía a
Getsemaní; ahora es la oscuridad de
un eclipse la que se extiende como
un sudario sobre el Gólgota. Así pues,
el «poder de las tinieblas»[39] parece
dominar sobre la tierra donde Dios
muere. Sí, el Hijo de Dios, por ser
verdaderamente hombre y hermano
nuestro, debe beber también el cáliz



de la muerte, la muerte que es el
carné de identidad real de todos los
hijos de Adán. Así es como Cristo «se
asemeja en todo a sus hermanos»,
[40] se hace plenamente uno de
nosotros, presente con nosotros
también en la extrema agonía entre
la vida y la muerte. Una agonía que
tal vez se repite también en estos
minutos para un hombre o una
mujer aquí en Roma y en muchas
otras ciudades y aldeas del mundo.

Ya no es el Dios grecorromano
impasible y remoto, como un
emperador relegado a los cielos
dorados de su Olimpo. Ahora, en
Cristo que muere se revela el Dios
apasionado, enamorado de sus
criaturas hasta el punto de
encerrarse libremente en su frontera
de dolor y de muerte. Por esto el
Crucifijo es un signo humano
universal de la soledad de la muerte
y también de la injusticia y del mal.
Pero también es un signo divino



universal de esperanza para las
expectativas de todo centurión, es
decir, de toda persona inquieta que
busca.

* * *

En efecto, incluso estando allá arriba,
muriendo en aquel patíbulo,
mientras su respiración de apaga,
Jesús no deja de ser el Hijo de Dios.
En aquel momento todos los
sufrimientos y las muertes son
atravesadas y poseídas por la
divinidad, son impregnadas de
eternidad; en ellas queda depositada
una semilla de vida inmortal, brilla
un rayo de luz divina.

La muerte, entonces, aun sin perder
su perfil trágico, muestra un rostro
inesperado, tiene los mismos ojos del
Padre celestial. Por esto Jesús, en
aquella hora extrema, reza con
ternura: «Padre, en tus manos
entrego mi espíritu». A esa
invocación nos unimos también



nosotros a través de la voz poética y
orante de una escritora:[41] «Padre,
que tus dedos también cierren mis
párpados. / Tú, que eres mi Padre,
vuélvete a mi también como tierna
Madre, / a la cabecera de su niño que
duerme. / Padre, vuélvete a mí y
acógeme en tus brazos».

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;



et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Vidit suum dulcem Natum

morientem desolatum,

cum emisit spiritum.

[39] Lucas 22, 53.

[40] Hebreos 2, 17.

[41] Marie Noël, Las canciones y las
horas (1930).

------------------------------------ 

DECIMOCUARTA ESTACIÓN

Jesús es colocado en el sepulcro

V. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.



Del Evangelio según san Lucas 23,
50-54

Había un hombre llamado José,
miembro del Sanedrín, hombre bueno
y justo, que no había asentido al
consejo y proceder de los demás. Era
de Arimatea, ciudad de Judea, y
esperaba el Reino de Dios. Se presentó
a Pilato y le pidió el cuerpo de Jesús y,
después de descolgarlo, lo envolvió en
una sábana y lo puso en un sepulcro
excavado en la roca, en el que nadie
había sido puesto todavía. Era el día
de la Preparación, y ya brillaban las
luces del sábado. MEDITACIÓN

Envuelto en la sábana funeraria, el
«santo sudario», el cuerpo
crucificado y martirizado de Jesús se
desliza lentamente de las manos
compasivas y amorosas de José de
Arimatea hasta el sepulcro excavado
en la roca. En las horas de silencio
que seguirán, Cristo será
verdaderamente como todos los



hombres que entran en el seno
oscuro de la muerte, de la rigidez
cadavérica, del fin. Y, sin embargo,
en aquel crepúsculo del Viernes
Santo, ya se produce un
estremecimiento. El evangelista san
Lucas nota que «ya brillaban las
luces del sábado» en las ventanas de
las casas de Jerusalén.

La vigilia de los judíos en sus
habitaciones se convierte casi en el
símbolo de la espera de aquellas
mujeres y de aquel discípulo secreto
de Jesús, José de Arimatea, y de los
demás discípulos. Una espera que
ahora invade con una tonalidad
nueva el corazón de todos los
creyentes cuando se encuentran ante
un sepulcro o incluso cuando sienten
que en su interior se posa la mano
fría de la enfermedad o de la muerte.
Es la espera de un alba diversa, el
alba que dentro de pocas horas,
pasado el sábado, despuntará ante
nuestros ojos de discípulos de Cristo.



* * *

En aquella aurora, a lo largo del
camino que lleva a las tumbas, saldrá
a nuestro encuentro el ángel y nos
dirá: «¿Por qué buscáis entre los
muertos al que está vivo? No está
aquí, ha resucitado».[42] Y al volver
a nuestras casas, será el Resucitado
quien se situará a nuestro lado,
caminando con nosotros, cruzando
nuestros umbrales para ser huésped
a nuestra mesa y partir con nosotros
el pan.[43] Entonces oraremos
también nosotros con las palabras de
fe de un pasaje de la admirable 
Pasión según san Mateo que convirtió
en música y en canto uno de los más
grandes músicos de la humanidad:
[44]

«A pesar de que mi corazón se
deshace en lágrimas cuando Jesús se
aleja de mí, su testamento me llena
de gozo: Su Carne y su Sangre, ¡oh
preciado tesoro!, llegan a mis



manos... Quiero entregarte mi
corazón, sumérgete en él, Salvador
mío. Quiero abandonarme en tus
brazos. Si el mundo es pequeño para
ti, sé tú sólo para mí más que el cielo
y el mundo».

Todos:

Pater noster, qui es in cælis:

sanctificetur nomen tuum;

adveniat regnum tuum;

fiat voluntas tua, sicut in cælo, et in
terra.

Panem nostrum cotidianum da nobis
hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris;

et ne nos inducas in tentationem;



sed libera nos a malo.

Quando corpus morietur,

fac ut animæ donetur

paradisi goria. Amen.

[42] Lucas 24, 5-6

[43] Cf. Lucas 24, 13-32.

[44] Johan Sebastian Bach, Pasión
según san Mateo, BWV 244, nn. 18-19.

------------------------------------ 

El Santo Padre dirige su palabra a los
presentes. Al final del discurso, el
Santo Padre imparte la Bendición
Apostólica: BENDICIÓN V. Dominus
vobiscum.

R. Et cum spiritu tuo. V. Sit nomen
Domini benedictum.



R. Ex hoc nunc et usque in sæculum.
V. Adiutorium nostrum nomine
Domini.

R. Qui fecit cælum et terram. V.
Benedicat vos omnipotens Deus,

Pater, et Filius, et Spiritus Sanctus. R.
Amen. 

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/via-crucis-2007/
(30/12/2025)

https://opusdei.org/es-cl/article/via-crucis-2007/
https://opusdei.org/es-cl/article/via-crucis-2007/

	Via Crucis 2007

