
opusdei.org

“¡Vale la pena!” (IV):
De generación en
generación

Con el avance de los años y de
las generaciones, la familia del
Opus Dei está llamada a ser fiel
al regalo que Dios hizo al
mundo el 2 de octubre de 1928,
un carisma «viejo como el
Evangelio, y como el Evangelio
nuevo».

10/11/2022

«El Señor anula los planes de las
naciones, vuelve vanos los proyectos



de los pueblos» (Sal 33,10). Este verso
del salmista podría resultarnos un
tanto severo, si pensamos en
nuestros proyectos personales. Sin
embargo, si prestamos atención, el
salmo se refiere a la fragilidad de lo
que se construye prescindiendo de
Dios, poniendo los cimientos «sobre
arena» (cfr. Mt 7,26). Por eso,
continúa el salmista: «El designio del
Señor se mantiene eternamente, los
proyectos de su corazón, de
generación en generación» (Sal
33,11). La Sagrada Escritura nos
recuerda de muchas maneras la
flaqueza de lo puramente humano,
por fuerte que parezca, frente a la
enorme solidez de cuanto Dios inicia
en la historia, a pesar de su aparente
fragilidad. Y el Opus Dei es
precisamente uno de esos proyectos
del corazón de Dios que, con el
tiempo, se despliega de generación
en generación.



Con la frescura del 2 de octubre de
1928

Si tuviésemos que resumir en una
sola frase el gran «proyecto» del
corazón de Dios que es el Opus Dei, lo
podríamos hacer probablemente con
aquellas palabras de Jesús que
resonaron en el corazón de san
Josemaría el 7 de agosto de 1931:
«Cuando yo sea elevado sobre la
tierra, atraeré a todos hacia mí» (*)
(Jn 12,32). En realidad, este proyecto
del Señor es mucho más antiguo que
la Obra: es un plan en curso desde
hace más de dos mil años, que
explica la razón de ser de la vida de
toda la Iglesia; un proyecto al que
son convocados hombres y mujeres
de toda raza, lengua, época y
condición para formar un solo
pueblo. Sin embargo, el 2 de octubre
de 1928 Dios quiso dar un nuevo
impulso a ese proyecto, creando una
nueva familia en el seno de su
Iglesia. Así sintetizaba san Josemaría



la intuición de aquel momento: «Que,
en todos los lugares del mundo, haya
cristianos con una dedicación
personal y libérrima, que sean otros
Cristos»[1].

La Obra es muy joven en
comparación con la Iglesia y con
tantas instituciones que han surgido
a lo largo de su historia. Aun así,
acercándonos a su primer
centenario, y al percibir cómo han
cambiado las circunstancias
históricas respecto al momento
fundacional, es lógico que nos
preguntemos por el modo de seguir
siendo fieles a ese carisma divino.
«El centenario será un tiempo de
reflexión sobre nuestra identidad,
nuestra historia y nuestra misión»[2],
ha escrito el prelado del Opus Dei.
Nos llena de paz la idea de desplegar,
al amparo de la Iglesia, esta
inquietud por ser cada vez más
fieles. El Espíritu Santo ha sabido
hacer de su Iglesia un pueblo fiel en



medio de tantas vicisitudes de la
historia, alentándola para que no
perdiera su frescura y su fecundidad.
Por eso, es precisamente desde muy
adentro de la Iglesia como podremos
transmitir a las generaciones futuras
el Opus Dei, «con la misma pujanza y
frescura de espíritu que tenía
nuestro Padre el 2 de octubre de
1928»[3]. Contribuir a esta fiel
continuidad forma parte también de
nuestro camino.

Para ser milicia, cuidar la familia

San Josemaría utilizaba con
frecuencia el binomio «familia y
milicia» para describir la naturaleza
íntima de la nueva realidad que Dios
le había pedido fundar. Por ello,
aquella fiel continuidad tiene mucho
que ver con custodiar la actualidad
de esta descripción, con mantener
bien oxigenados estos dos pulmones.
Recordar que la Obra ha sido querida
por Dios como una familia nos



ayudará, en primer lugar, a tener
presente que los lazos que nos unen
no son primariamente fruto de
nuestra libre elección, sino de la
aceptación de un don recibido, del
mismo modo que no elegimos a
nuestros padres ni a nuestros
hermanos. El peso que puedan tener
afinidades de carácter, de edad o de
otro tipo es secundario: no es
decisivo a la hora de ofrecer nuestro
afecto. Por eso don Javier, segundo
sucesor de san Josemaría, repetía con
frecuencia: «Que os queráis». Es una
invitación a redescubrir la vida de
nuestros hermanos, a no excluir a
nadie de nuestra amistad.

Este carácter de familia del Opus Dei
tiene también, desde el principio, dos
rasgos fundamentales que podríamos
resumir así: somos un hogar y
tenemos un aire de familia. El hogar
es el espacio que permite la
intimidad y el crecimiento en un
clima agradable, de aprecio mutuo.



Salta a la vista, entonces, la
importancia que tiene para la
continuidad fiel el trabajo de la
Administración de los centros del
Opus Dei –«apostolado de los
apostolados», como lo llamaba san
Josemaría–, y la necesidad del
empeño de cada uno por hacer
hogar.

A su vez, como sucede en todas las
casas, tenemos también un aire de
familia propio, único, reconocible en
cualquier lugar, pero que presenta
también toda la variedad de la
extensión territorial de la Obra. Este 
aire está marcado por la secularidad
–somos cristianos en medio del
mundo iguales a los demás–, por la
elegancia de quienes valoran la
buena educación en la convivencia, y
por nuestra propia historia. Las
costumbres y tradiciones de la vida
de familia, que nos vinculan con
nuestro origen, nos ayudan a
sabernos parte de algo que nos



trasciende; nos dan una clave para
situarnos en el mundo
adecuadamente: no como individuos
aislados, sino precisamente como
miembros de una familia. Además,
los centros del Opus Dei han sido
siempre hogares abiertos a todos los
que deseen participar en sus
actividades; «deben ser lugares en los
que muchas personas encuentren un
amor sincero y aprendan a ser
amigas de verdad»[4].

Por otro lado, recordar que el Opus
Dei es milicia significa comprender
nuestra vida en los mismos términos
que la de Jesús. Puesto que «no es
posible separar en Cristo su ser de
Dios-Hombre y su función de
Redentor»[5], tampoco los cristianos
podemos entender el apostolado
como una mera actividad externa,
sino como algo constitutivo: «No
hacemos apostolado, somos
apóstoles»[6]. En ese sentido, el Papa
Francisco ha subrayado que «la



nueva evangelización debe implicar
un nuevo protagonismo de cada uno
de los bautizados. Esta convicción se
convierte en un llamado dirigido a
cada cristiano, para que nadie
postergue su compromiso con la
evangelización, pues si uno de
verdad ha hecho una experiencia del
amor de Dios que lo salva, no
necesita mucho tiempo de
preparación para salir a
anunciarlo»[7]. La Obra ha sido y es
milicia porque existe para llevar la
felicidad de la vida con Dios a todos
los hombres.

Del deslumbramiento al amor

El primer capítulo de Forja recoge
muchas reflexiones de san Josemaría
en torno a la vocación. El capítulo
lleva como título «Deslumbramiento»
porque una llamada de Dios, cuando
es auténtica, supone una ampliación
asombrosa de horizontes, una
revelación del amor personalísimo



de Dios por cada uno. El centro
luminoso de este deslumbramiento
no puede ser otro que Jesús, que es
quien llama y aquel a quien
respondemos. Sin embargo, todos
hemos experimentado cómo Cristo se
sirve de la atracción que suscitan los
cristianos para darse a conocer: la
Iglesia participa de su belleza (cfr. Ef
5,27). Por eso, la llamada de Cristo a
seguirle en el Opus Dei va de la mano
de un deslumbramiento ante la vida
de esta familia: de un modo u otro,
todos hemos intuido que este era 
nuestro lugar para vivir junto a Dios.

Si pensamos en nuestra vocación al
Opus Dei desde la analogía con la
experiencia del amor humano,
podemos encontrar algunas luces
para nuestro camino. En el amor
entre esposos, el paso del tiempo
permite progresar del 
enamoramiento hacia el amor. Se
trata de un progreso –no de un
retroceso– en el que puede decaer



cierto entusiasmo, en el que
aparecen ante nuestros ojos las
debilidades de la persona amada.
Pero es precisamente esa toma de
tierra, ese contacto con la realidad, lo
que permite que surja el amor
verdadero: un amor por el que uno
es capaz de entregarse a alguien que
no es perfecto, con la convicción de
que es quien da sentido a nuestra
vida. En este progreso, ambos
encontrarán cada vez más motivos
para amarse, y su vida juntos
adquirirá una solidez que no tenía en
los primeros momentos. Si, en
cambio, se dejan invadir por la
tibieza y el desencanto, el amor
retrocederá; no se producirá ese
necesario paso del enamoramiento al
amor. La tibieza, en efecto, es una
enfermedad de la voluntad, que
parece incapaz de moverse una vez
pasado el entusiasmo; el desencanto,
por su parte, es un defecto de la
inteligencia, incapaz de asumir
adecuadamente la imperfección



propia y ajena. Se trata, pues, de dos
enemigos que conviene
desenmascarar para poder vivir de
amor a lo largo de toda la vida.

Comprenderemos, en primer lugar,
que un deslumbramiento por la Obra,
como camino de unión con Jesús,
constituye un signo de vocación del
que no se puede prescindir en la
labor de discernimiento. Sabremos,
después, valorar lo positivo de pasar
de ese deslumbramiento inicial a una
consideración más serena de la
realidad, a un deslumbramiento más
profundo, más maduro, superando
situaciones ideales que nos
incapacitarían para amar.
Finalmente, llegaremos a poder leer
nuestra vida en la de aquellos
hermanos y hermanas nuestros «que
nos han precedido en el camino y
nos han dejado un testimonio
precioso de ese vale la pena»[8].

Acrecentar la herencia



Característico de una familia es dejar
una herencia, muchas veces
material, a la siguiente generación.
De hecho, a lo largo de la historia, el
acto de desheredar a un hijo ha sido
considerado uno de los castigos más
terribles que puede infligir un padre.
A la vez, también es característico de
la familia el deseo de acrecentar la
herencia recibida, para pasarla,
mejorada, a las generaciones
sucesivas. Con el transcurrir de los
años, los hombres y mujeres que se
van incorporando al Opus Dei
reciben una herencia acrecentada
por quienes los precedieron. Así, al
espíritu que Dios entregó a san
Josemaría, herencia fundamental de
la que la Obra no puede 
descapitalizarse, se suman tanto
algunos modos de vivir nuestro
espíritu, propios de cada momento,
como algunas obras de apostolado
corporativo, fruto de la
magnanimidad de quienes nos han
precedido. Tarea de cada generación



será transmitir vivo y lozano el
espíritu de la Obra, adaptando
aquellas concreciones accidentales,
fruto de cada tiempo, y renovando el
impulso que requieran las distintas
obras apostólicas corporativas.

Esta empresa de acrecentar la
herencia del Opus Dei exige, en
primer lugar, un importante empeño
personal por formarnos en el
espíritu de la Obra y por adentrarnos
siempre más en la vida de san
Josemaría, conscientes de que fue el
transmisor de un carisma divino. Son
las obras de Dios las que fecundan la
historia, y no las ocurrencias
humanas, por brillantes que puedan
parecer a primera vista. Por eso, será
cada vez más importante
profundizar en la comprensión de lo
que Dios quiso el 2 de octubre de
1928.

En segundo lugar, conviene que
sintonicemos vitalmente con una



convicción de san Josemaría que nos
ayudará a «ser Opus Dei» en nuestras
propias coordenadas
espaciotemporales: la radical
modernidad del Evangelio, y del
espíritu de la Obra, respecto a las
distintas culturas, siendo el primero
el que vivifica a las segundas. De este
modo, lo verdaderamente nuevo –el
Evangelio, leído a la luz del carisma
del Opus Dei– iluminará las sombras
de algunas manifestaciones
culturales, aparentemente modernas,
que nacen de la confusión y de la
mentira del pecado. Esto requiere
distinguir con sabiduría y delicadeza
lo que conforma el espíritu de lo que
es una concreción que puede
cambiar, y que efectivamente ha
cambiado en el tiempo. En este
ámbito, el Papa anima a todos los
cristianos a no refugiarse en el
«siempre se ha hecho así», porque
esa actitud «mata la libertad, mata la
alegría, mata la fidelidad al Espíritu
Santo que siempre actúa hacia



adelante, llevando adelante la
Iglesia»[9].

San Josemaría resumía en frase
redonda la novedad perenne del
espíritu de la Obra: es, decía, «viejo
como el Evangelio y como el
Evangelio nuevo»[10]. La conciencia
serena de esta modernidad nos
encamina hacia un apostolado libre y
responsable, que se adapta a cada
uno «como el guante a la mano»,
para poder transmitir el Evangelio en
nuestro mundo. «Jesucristo ama
especialmente a aquellos que buscan
tener la vida que Él ha querido y
predicado», escribió en una ocasión.
«Y el Opus Dei, sin normas
accidentales rígidas, para no
entorpecer con disposiciones
anticuadas la adaptabilidad de la
Obra al tiempo, con realidades de
unión, de paz y de caridad, crea una
organización de católicos cultos y
consecuentes para la actuación social
y pública»[11].



Por último, acrecentar la herencia
del Opus Dei requiere también –Dios
y la Obra cuentan con ello–
creatividad para, cuando resulte
conveniente, revitalizar las obras de
apostolado ya existentes, y para dar
lugar a tantas otras nuevas, de muy
diverso tipo. La fidelidad
institucional nos llevará a veces a
esforzarnos por mantener obras que
otros pusieron en marcha, dándoles
el vigor que cada época requiera.
Mejorar lo que otros iniciaron es un
signo de madurez en quienes forman
parte de una institución que avanza
en el tiempo.

Una paternidad que continúa

Aunque algunas voces en el debate
cultural hayan postulado la «muerte
del padre» como requisito para la
emancipación del ser humano, las
consecuencias de esta propuesta
están a la vista de todos y se juzgan
por sí mismas: las personas se



encuentran más solas y, por ello, son
más vulnerables. Lo que buscaba
conducir a la libertad ha llevado a
una mayor esclavitud. En una
familia, el padre no es a fin de
cuentas un obstáculo para la
libertad, sino una condición
necesaria para que la misma familia
exista y cumpla su misión:
capacitarnos para amar, ofrecernos
un lugar seguro para crecer de
manera saludable.

En el Opus Dei, la paternidad
encomendada a nuestro Padre
continúa en la figura de sus
sucesores. Esta paternidad nos
recuerda que somos hijos amados del
Padre del cielo, anima nuestro amor
a Dios y a los demás, nos sostiene en
la fidelidad a las llamadas de Dios y a
la herencia familiar –el espíritu de la
Obra– que corresponde a todos
cuidar. Que quede al prelado del
Opus Dei, junto con los Consejos que
le ayudan en su tarea de gobierno, el



discernimiento de lo que pertenece
al espíritu de la Obra y de lo que es
mudable[12], no responde a unos
criterios de organización
institucional, sino a la naturaleza
familiar del Opus Dei dentro de la
Iglesia. La paternidad en la Obra es,
por tanto, una prueba más de la
misericordia de Dios con nosotros; es
una manifestación de que «el cielo
está empeñado en que se realice»[13].

«Pienso en la Obra y me quedo 
abobao»[14]. Estas palabras de san
Josemaría no reflejan la emoción
pasajera de un amor adolescente,
incapaz de percibir las dificultades, y
que anula la capacidad de mejora.
Reflejan, más bien, el amor vivo de
quien deja que la gracia de Dios
trabaje en su corazón, año tras año.
Para ser eslabones de esta cadena, en
la historia que comenzó en 1928,
necesitamos un corazón así.



* Así leía san Josemaría el texto de Jn
12,32 antes de que la Neovulgata y
las sucesivas traducciones a las
distintas lenguas introdujeran
"omnes" en lugar de "omnia", esto es
"todos" en lugar de "todas las cosas" o
"todo".

[1] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, 1, p. 380.

[2] Mons. F. Ocáriz, Mensaje, 10-
VI-2021.

[3] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral 19-
III-2022, n. 12.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, n. 6.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 122.



[6] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 9.

[7] Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium, n. 120.

[8] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 19-
III-2022, n. 5.

[9] Francisco, Homilía, 8-V-2017.

[10] San Josemaría, Conversaciones, n.
24.

[11] San Josemaría, Instrucción para la
obra de San Gabriel, n. 14

[12] Cfr. Mons. F. Ocáriz, Carta
pastoral, 19-III-2022, n. 11.

[13] San Josemaría, Instrucción, 19-
III-1934, n. 47.

[14] Cf. Mons. J. Echevarría, Carta
pastoral, agosto 2014.

Nicolás Álvarez de las Asturias



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/vale-la-pena-iv-
de-generacion-en-generacion/

(15/12/2025)

https://opusdei.org/es-cl/article/vale-la-pena-iv-de-generacion-en-generacion/
https://opusdei.org/es-cl/article/vale-la-pena-iv-de-generacion-en-generacion/
https://opusdei.org/es-cl/article/vale-la-pena-iv-de-generacion-en-generacion/

	“¡Vale la pena!” (IV): De generación en generación

