
opusdei.org

Un mundo para
todos

Conversión personal en la
Encíclica Laudato si’ Wenceslao
Vial

07/07/2015

Un mundo para todos

Conversión personal en la
Encíclica Laudato si’ Wenceslao
Vial

Laudato si’ mi’ Signore. Las primeras
palabras de la encíclica del Papa
Francisco abren un horizonte



espléndido. El conocido canto a la
creación, de Francisco de Asís, se
dirige a Alguien superior para quien
no somos lejanos. Él espera una
respuesta, un compromiso, un
agradecimiento, por tantos dones,
entre ellos el mundo que habitamos.
Este mundo puede seguir siendo
bueno, como salió de sus manos (Gen
1, 31). Hace pocos días contemplé un
cuadro titulado Memento (del latín:
acuérdate), de un prestigioso
cardiocirujano romano que se dedica
ahora a la pintura, Pier Augusto
Breccia. La imagen impresiona por
su fuerza. Las explicaciones del autor
le dieron vida. Con su autorización,
lo utilizo para unas breves
pinceladas sobre la encíclica. La tela,
de dos metros de altura, presenta
una sala en perspectiva. En los
balcones laterales, gente de distinta
clase y condición observa con
indiferencia la escena del primer
plano. Dos figuras no bien
diferenciadas flagelan la esfera del



mundo. Justo encima, se rasga al
improviso el techo de la sala y
aparece Jesucristo en la Cruz. Uno de
los verdugos suelta el látigo y mira
absorto a Dios hecho hombre.

Romper con la indiferencia

Escribe el Papa sobre las maravillas
de nuestra madre Tierra, que «clama
por el daño que le provocamos, a
causa del uso irresponsable y del
abuso de los bienes que Dios ha
puesto en ella» (n. 2). Esto ocurre
ante la mirada indiferente de
poderosos, ricos, corruptos…, de la de
cada uno de nosotros tantas veces,
que desde los propios balcones del
poder, de la comodidad o la
indiferencia no queremos
complicarnos la vida. Por demasiado
tiempo le hemos prestado poca
atención. Es el momento de
despertar, porque «la humanidad
aún posee la capacidad de colaborar
para construir nuestra casa



común» (n. 13). San Francisco de
Asís, que «amaba y era amado por su
alegría» (n. 10), superó la pereza,
venció la comodidad y tuvo una
existencia plena de sentido. Es
preciso cambiar el estilo de vida, ser
más solidarios. Y esto sólo se
conseguirá si cambian los «modelos
de producción y de consumo» (n. 5),
pero sobre todo si cada persona se
decide a mejorar ella misma,
mirando a la tierra, al cielo y a los
que vendrán. El cristiano no reza
Padre mío que estas en los cielos,
sino Padre nuestro. No considera la
tierra su morada exclusiva, sino que
la comparte con hombres y mujeres,
creyentes y no creyentes, con los
peces, las aves, las plantas…
Invitando a cantar «al sol, a la luna y
a los más pequeños animales» (n. 11),
incluso a los seres inanimados como
las piedras y los minerales…, que
fueron creados buenos. ¡Magnífica
riqueza la diversidad de formas, de
dimensiones, edades, medidas y



pensamientos! Todos distintos y
todos mirados con amor por un
mismo Creador. Hay que acabar no
sólo con «el rechazo de los
poderosos, sino también con la falta
de interés de los demás» (n. 14),
donde entramos todos.

Volver a admirarse

La encíclica es una llamada a
asombrarse, a abrirse a la magia del
mundo y sus habitantes, para
descubrir al Autor divino. Qué bueno
sería mirar como miran los niños.
Como aquel chico pequeño descrito
por Chesterton, que un día muy
temprano se acerca a una ventana y
subido en una silla se pasma porque
¡está saliendo el sol! Señor: ¡lo has
hecho de nuevo!, exclama. Quizá
cuantos chicos y no tan chicos ante
este tipo de espectáculos podrían
decir hoy solamente: vaya, esto ya lo
he visto en la web. La vida es sin
duda más alegre cuando se sale de



uno mismo y de las redes, si se
cambian algunos clicks por la belleza
verdadera, por el descanso en la
naturaleza off line. Por este camino
nos será más fácil renunciar «a
convertir la realidad en mero objeto
de uso y de dominio» (n. 11), y
reconocer «la naturaleza como un
espléndido libro en el cual Dios nos
habla» (n. 12). La consciencia de que
somos una sola familia humana (n.
52) nos lleva a despertar de nuestro
sopor, a proteger el ambiente y
ayudar a los demás. Dentro de tanta
grandeza, el mayor motivo de
asombro es el propio ser humano,
creado a imagen y semejanza de
Dios, querido por Él antes de su
formación en el seno materno. ¡Qué
gran motivo de esperanza saber que
«fuimos concebidos en el corazón de
Dios» (n. 65)! Resuena la voz de san
Agustín: «los hombres por lo común
se admiran de ver la altura de los
montes, las grandes olas del mar, las
anchurosas corrientes de los ríos, la



latitud inmensa del océano, el curso
de los astros; y se olvidan de lo
mucho que tienen que admirar en sí
mismos» (Confesiones, VIII). El ser
humano, con su capacidad de
conocerse, de poseerse, de donarse y
entrar libremente en relación con los
demás y con su Padre Dios tiene una
dignidad infinita (n. 65), que no
puede olvidar, sabiendo a la vez que
maltratar a otras creaturas es
contrario a esa misma dignidad (n.
92).

Proteger al débil

Como el santo de Asís, «ejemplo por
excelencia del cuidado por lo que es
débil, y de una ecología integral
vivida con alegría y autenticidad» (n.
10), tenemos que defender al más
necesitado. La tierra flagelada nos
lleva a pensar en los más débiles. No
podemos callar ante la cultura del
descarte (nn. 20-22, 43). Los primeros
que notan el rigor del látigo y salen



disparados de este mundo son los
que aún no han nacido, los enfermos,
los niños, los ancianos, los
trabajadores precarios, quienes no
poseen una casa, los inmigrantes que
huyen de la guerra o de la miseria…
Estas personas, con su dignidad
infinita, caen en la oscuridad
cósmica, en el vacío al que dan lugar
tantas leyes hechas sólo para los
ricos y para los sanos. Cuantos
políticos cierran las puertas de la
casa común a quienes en apariencia
no son útiles. En la tarea de proteger
al débil un primer plano lo ocupa el
niño que no ha nacido. Así se
expresa el Papa: «no parece factible
un camino educativo para acoger a
los seres débiles que nos rodean, que
a veces son molestos e inoportunos,
si no se protege a un embrión
humano aunque su llegada sea causa
de molestias y dificultades» (n. 120).
Si podemos cantar a las bellezas del
mundo, es porque reconocemos que
la misma vida humana «es un don



que debe ser protegido de diversas
formas de degradación» (n. 5), y que
hoy está amenazada o aplastada por
leyes que promueven el aborto y una
manipulación genética sin
escrúpulos (n. 131).

Nuevamente los políticos son
llamados en causa. Es altamente
injusto y desestabilizante querer
excluir a alguien de la casa común,
«culpar al aumento de la población y
no al consumo extremo y selectivo de
algunos» (n. 50) que quieren
imponer sus políticas de control de la
natalidad y la así llamada salud
reproductiva. Son los mismos que
promueven una sexualidad privada
de lo propiamente humano, alaban la
pornografía y las experiencias
sexuales precoces. Difunden la
prostitución y el abuso de menores,
en un negocio enorme, superior al
producto interno de muchos países:
es la danza en torno al cerdo de oro,
en palabras de Viktor Frankl. El



mundo que está siendo flagelado
«incluye el ambiente, la familia, la
sexualidad, las relaciones sociales,
etc.» (n. 6). Un flagelo muy actual es
la ideología del género, que busca
imponer sin base científica la
ausencia de una distinción entre
hombres y mujeres. Es un azote serio
que daña la identidad más elemental
de las personas: nuevamente los más
indefensos son los más perjudicados;
se obliga a los niños a recibir
adoctrinamiento sin el
consentimiento de sus padres. El
Papa se refiere a los alarmantes
cambios sociales, «a la inequidad en
la disponibilidad y el consumo de
energía y otros servicios, la
fragmentación social, el crecimiento
de la violencia y el surgimiento de
nuevas formas de agresividad social,
el narcotráfico y el consumo
creciente de drogas entre los más
jóvenes, y la pérdida de
identidad» (n. 46). El ser humano
posee una común naturaleza que



debe respetar y no puede manipular
como quiera (n. 155). Este es el
fundamento de una «fraternidad
universal» (n. 228). Está llamado a
«aceptar el cuerpo como don de
Dios» (n. 156), respetando sus
significados. No cabe anular las
diferencias sexuales o reducir todo a
una sexualidad meramente animal.
Entender al ser humano,
«apreciándolo en su masculinidad o
femineidad», creado para poblar la
tierra y disfrutarla con respeto, es
también dejar de flagelar el mundo.
El sufrimiento lo soporta la común
naturaleza humana, cuando se
quieren alterar sus esencias.
También estas son basuras que
«cubren paisajes de otros
tiempos» (n. 21). Ante ellas se nos
recuerda que cada uno es querido,
cada uno es amado, cada uno es
necesario (n. 65). El hombre y la
mujer no son «plenamente
autónomos. Su libertad se enferma
cuando se entrega a las fuerzas



ciegas del inconsciente, de las
necesidades inmediatas, del egoísmo,
de la violencia» (n. 105). Es una
nueva llamada a la conversión
personal. A cada uno se nos pide
sobriedad en los consumos, dar al
que menos tiene no aspirar a un
progreso cada vez más rápido de las
minorías (n. 193), a un poder de
nuevas ciencias que, si no se
controlan se vuelven contra los más
débiles, como en los regímenes
totalitarios (n. 104) revestidos de
aparente democracia.

Bajo la mirada de Jesús

La creación espera la redención, que
cesen los golpes del látigo. Espera,
porque aunque el sacrifico de Cristo
fue uno y para siempre, sus frutos
continúan beneficiando al universo.
La Cruz sigue siendo una llamada de
atención. El cuidado del planeta y de
la propia naturaleza exige esfuerzo,
sacrificio, dejar de lado las



necesidades egoístas, para pensar en
el otro. La conversión y la madurez
han de alcanzar un nivel cósmico, de
integración, de cuidado. «No
podemos sostener una espiritualidad
que olvide a Dios todopoderoso y
creador» (n. 75). Es preciso vivir la
reponsabilidad: saber responder a
Aquel que se hizo hombre por
nosotros. «El destino de la entera
creación pasa a través del misterio
de Cristo, que está presente desde el
origen de todas las cosas» (n. 99). El
paso de los siglos y las miserias de los
hombres han dejado su huella. «El
ambiente natural está lleno de
heridas producidas por nuestro
comportamiento irresponsable.
También el ambiente social tiene sus
heridas. Pero todas ellas se deben en
el fondo al mismo mal, es decir, a la
idea de que no existen verdades
indiscutibles que guíen nuestras
vidas, por lo cual la libertad humana
no tiene límites» (n. 6). Por eso Cristo,
la Verdad, aparece en la historia. El



remedio está en no olvidar que
«nosotros mismos somos tierra (cfr.
Gen 2, 7) (que) nuestro propio cuerpo
está constituido por los elementos del
planeta, su aire es el que nos da el
aliento y su agua nos vivifica y nos
restaura» (n. 2). Si queremos
cambiar el mundo, hemos de volver
nuestra mirada a Aquel por el que
fueron hechas todas las cosas, a
Cristo, verlo en la Cruz y comprender
que debemos renunciar a satisfacer
todas las ambiciones, por un amor
más alto; «pasar del consumo al
sacrificio» (n. 9); tener una buena
«relación con Dios, con el prójimo y
con la tierra» (n. 66). De este modo se
goza con profundidad de cuanto nos
rodea: «las mismas flores del campo
y las aves que él contempló
admirado con sus ojos humanos,
ahora están llenas de su presencia
luminosa» (n. 100). Dios se hace
hombre, viene a habitar, a poner su
tienda entre nosotros (cfr. Ap 21, 3).
No está fuera o lejano, sino que



rompe la bóveda celeste y se
introduce en nuestro mundo. La
inmensidad del universo, la
fragilidad humana, nos llevan a
«pensar en el conjunto, como abierto
a la trascendencia de Dios» (n. 79). Es
la novedad que abre nuestra
existencia al otro, a un Tú (cfr. n. 81).
Es un Dios cercano porque «él nos
amó primero» (1, Jn 4, 19). «Todo el
universo material es un lenguaje del
amor de Dios, de su desmesurado
cariño hacia nosotros» (n. 84).

La encíclica se dirige a todos los
hombres de buena voluntad. Al
mirar hacia afuera y en alto, el
cristiano ve a Cristo que le revela la
verdad sobre sí mismo y el mundo. El
no cristiano y el no creyente, que
busca sinceramente esa verdad, que
es apertura, encuentra las señales
suficientes para llegar al Creador.
Quien, en cambio, se cierra sobre sí
mismo, no admite el diálogo,
permanece aislado y triste. Se precisa



una conversión personal que nos
haga salir de nosotros mismos. «No
habrá una nueva relación con la
naturaleza sin un nuevo ser
humano» (n. 118), que tenga en
cuenta que su inteligencia y voluntad
lo asemejan al creador y lo acercan
de un modo nuevo a sus iguales. Si
queremos transformar la selva que
nos rodea, comencemos por nuestro
jardín, por la «ecología de la vida de
cada día», que se manifiesta en
nuestra habitación, en nuestra casa,
en nuestro lugar de trabajo, en
nuestro barrio» (n. 147). Y los
principales valores proceden de la
familia (n. 213), donde se acoge y
protege la vida como un don de Dios.
En ella «se aprende a pedir permiso
sin avasallar, a decir gracias como
expresión de una sentida de las cosas
que recibimos (…) a pedir perdón
cuando hacemos algún daño» (n.
213). En la conversión personal es
clave lo la gracia divina, mediante la
recepción de los sacramentos que



brotan de la Cruz de Cristo. En ellos
vemos de un modo privilegiado la
naturaleza asumida y transformada
por Dios (cfr. n. 235). Y al centro de
todo, la presencia real de Cristo en el
sacramento de la «Eucaristía (donde)
lo creado encuentra su mayor
elevación» (n. 236). Es otra
manifestación de que el Hijo de Dios
«no aparece desde arriba, sino desde
dentro» (n. 236). La Eucaristía «es el
centro vital del universo», «une el
cielo y la tierra». No podía faltar una
referencia a quien nos obtiene tantas
gracias de conversión, a María, la
Madre del redentor. Ella es la «reina
de todo lo creado» (n. 241). Termina
el Papa con un capítulo titulado Más
allá del sol. «Al final nos
encontraremos cara a cara frente a la
infinita belleza de Dios» (n. 243).
Quien mira a Dios hecho hombre
está en condiciones de soltar los
látigos, de vivir el poder como
servicio, de acoger a todos,
especialmente a los más débiles; de



convertirse y madurar como
persona. Por eso, al ver a Jesús, se
abandona la masa incógnita y
aparece un rostro: asustado e
incrédulo quizá, pero en vías de
conversión. Memento homo…
Acuérdate hombre y mujer de qué
estas hecho, cuál es tu destino, tu
misión y tu grandeza y repite
Alabado seas, Señor.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/un-mundo-
para-todos/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/un-mundo-para-todos/
https://opusdei.org/es-cl/article/un-mundo-para-todos/
https://opusdei.org/es-cl/article/un-mundo-para-todos/

	Un mundo para todos

