opusdei.org

Un mundo para
todos
Conversion personal en la

Enciclica Laudato si’ Wenceslao
Vial

07/07/2015

Un mundo para todos

Conversion personal en la
Enciclica Laudato si’ Wenceslao
Vial

Laudato si’ mi’ Signore. Las primeras
palabras de la enciclica del Papa
Francisco abren un horizonte



espléndido. El conocido canto a la
creacion, de Francisco de Asis, se
dirige a Alguien superior para quien
no somos lejanos. Fl espera una
respuesta, un compromiso, un
agradecimiento, por tantos dones,
entre ellos el mundo que habitamos.
Este mundo puede seguir siendo
bueno, como salié de sus manos (Gen
1, 31). Hace pocos dias contemplé un
cuadro titulado Memento (del latin:
acuérdate), de un prestigioso
cardiocirujano romano que se dedica
ahora a la pintura, Pier Augusto
Breccia. La imagen impresiona por
su fuerza. Las explicaciones del autor
le dieron vida. Con su autorizacion,
lo utilizo para unas breves
pinceladas sobre la enciclica. La tela,
de dos metros de altura, presenta
una sala en perspectiva. En los
balcones laterales, gente de distinta
clase y condicion observa con
indiferencia la escena del primer
plano. Dos figuras no bien
diferenciadas flagelan la esfera del



mundo. Justo encima, se rasga al
improviso el techo de la salay
aparece Jesucristo en la Cruz. Uno de
los verdugos suelta el latigo y mira
absorto a Dios hecho hombre.

Romper con la indiferencia

Escribe el Papa sobre las maravillas
de nuestra madre Tierra, que «clama
por el dafio que le provocamos, a
causa del uso irresponsable y del
abuso de los bienes que Dios ha
puesto en ella» (n. 2). Esto ocurre
ante la mirada indiferente de
poderosos, ricos, corruptos..., de la de
cada uno de nosotros tantas veces,
que desde los propios balcones del
poder, de la comodidad o la
indiferencia no queremos
complicarnos la vida. Por demasiado
tiempo le hemos prestado poca
atencion. Es el momento de
despertar, porque «la humanidad
aun posee la capacidad de colaborar
para construir nuestra casa



comun» (n. 13). San Francisco de
Asis, que «amaba y era amado por su
alegria» (n. 10), supera la pereza,
vencio la comodidad y tuvo una
existencia plena de sentido. Es
preciso cambiar el estilo de vida, ser
mas solidarios. Y esto solo se
conseguira si cambian los «modelos
de produccion y de consumo» (n. 5),
pero sobre todo si cada persona se
decide a mejorar ella misma,
mirando a la tierra, al cielo y a los
que vendran. El cristiano no reza
Padre mio que estas en los cielos,
sino Padre nuestro. No considera la
tierra su morada exclusiva, sino que
la comparte con hombres y mujeres,
creyentes y no creyentes, con los
peces, las aves, las plantas...
Invitando a cantar «al sol, alalunay
a los mas pequerios animales» (n. 11),
incluso a los seres inanimados como
las piedras y los minerales..., que
fueron creados buenos. {Magnifica
riqueza la diversidad de formas, de
dimensiones, edades, medidas y



pensamientos! Todos distintos y
todos mirados con amor por un
mismo Creador. Hay que acabar no
solo con «el rechazo de los
poderosos, sino también con la falta
de interés de los demas» (n. 14),
donde entramos todos.

Volver a admirarse

La enciclica es una llamada a
asombrarse, a abrirse a la magia del
mundo y sus habitantes, para
descubrir al Autor divino. Qué bueno
seria mirar como miran los nifios.
Como aquel chico pequefio descrito
por Chesterton, que un dia muy
temprano se acerca a una ventanay
subido en una silla se pasma porque
jesta saliendo el sol! Sefior: jlo has
hecho de nuevo!, exclama. Quiza
cuantos chicos y no tan chicos ante
este tipo de espectaculos podrian
decir hoy solamente: vaya, esto ya lo
he visto en la web. La vida es sin
duda mas alegre cuando se sale de



uno mismo y de las redes, si se
cambian algunos clicks por la belleza
verdadera, por el descanso en la
naturaleza off line. Por este camino
nos sera mas facil renunciar «a
convertir la realidad en mero objeto
de uso y de dominio» (n. 11),y
reconocer «la naturaleza como un
espléndido libro en el cual Dios nos
habla» (n. 12). La consciencia de que
somos una sola familia humana (n.
52) nos lleva a despertar de nuestro
sopor, a proteger el ambiente y
ayudar a los demas. Dentro de tanta
grandeza, el mayor motivo de
asombro es el propio ser humano,
creado a imagen y semejanza de
Dios, querido por El antes de su
formacion en el seno materno. jQué
gran motivo de esperanza saber que
«fuimos concebidos en el corazon de
Dios» (n. 65)! Resuena la voz de san
Agustin: «los hombres por lo comun
se admiran de ver la altura de los
montes, las grandes olas del mar, las
anchurosas corrientes de los rios, la



latitud inmensa del océano, el curso
de los astros; y se olvidan de lo
mucho que tienen que admirar en si
mismos» (Confesiones, VIII). El ser
humano, con su capacidad de
conocerse, de poseerse, de donarse y
entrar libremente en relacion con los
demas y con su Padre Dios tiene una
dignidad infinita (n. 65), que no
puede olvidar, sabiendo a la vez que
maltratar a otras creaturas es
contrario a esa misma dignidad (n.
92).

Proteger al débil

Como el santo de Asis, «ejemplo por
excelencia del cuidado por lo que es
débil, y de una ecologia integral
vivida con alegria y autenticidad» (n.
10), tenemos que defender al mas
necesitado. La tierra flagelada nos
lleva a pensar en los mas débiles. No
podemos callar ante la cultura del
descarte (nn. 20-22, 43). Los primeros
que notan el rigor del latigo y salen



disparados de este mundo son los
que aun no han nacido, los enfermos,
los nifios, los ancianos, los
trabajadores precarios, quienes no
poseen una casa, los inmigrantes que
huyen de la guerra o de la miseria...
Estas personas, con su dignidad
infinita, caen en la oscuridad
cosmica, en el vacio al que dan lugar
tantas leyes hechas sdlo para los
ricos y para los sanos. Cuantos
politicos cierran las puertas de la
casa comun a quienes en apariencia
no son utiles. En la tarea de proteger
al débil un primer plano lo ocupa el
nifio que no ha nacido. Asi se
expresa el Papa: «no parece factible
un camino educativo para acoger a
los seres débiles que nos rodean, que
a veces son molestos e inoportunos,
sino se protege a un embriéon
humano aunque su llegada sea causa
de molestias y dificultades» (n. 120).
Si podemos cantar a las bellezas del
mundo, es porque reconocemos que
la misma vida humana «es un don



que debe ser protegido de diversas
formas de degradacion» (n. 5), y que
hoy esta amenazada o aplastada por
leyes que promueven el aborto y una
manipulacion genética sin
escrupulos (n. 131).

Nuevamente los politicos son
llamados en causa. Es altamente
injusto y desestabilizante querer
excluir a alguien de la casa comun,
«culpar al aumento de la poblacion y
no al consumo extremo y selectivo de
algunos» (n. 50) que quieren
imponer sus politicas de control de la
natalidad y la asi llamada salud
reproductiva. Son los mismos que
promueven una sexualidad privada
de lo propiamente humano, alaban la
pornografia y las experiencias
sexuales precoces. Difunden la
prostitucion y el abuso de menores,
en un negocio enorme, superior al
producto interno de muchos paises:
es la danza en torno al cerdo de oro,
en palabras de Viktor Frankl. El



mundo que esta siendo flagelado
«incluye el ambiente, la familia, la
sexualidad, las relaciones sociales,
etc.» (n. 6). Un flagelo muy actual es
la ideologia del género, que busca
imponer sin base cientifica la
ausencia de una distincion entre
hombres y mujeres. Es un azote serio
que dafa la identidad mas elemental
de las personas: nuevamente los mas
indefensos son los mas perjudicados;
se obliga a los nifios a recibir
adoctrinamiento sin el
consentimiento de sus padres. El
Papa se refiere a los alarmantes
cambios sociales, «a la inequidad en
la disponibilidad y el consumo de
energia y otros servicios, la
fragmentacion social, el crecimiento
de la violencia y el surgimiento de
nuevas formas de agresividad social,
el narcotrafico y el consumo
creciente de drogas entre los mas
jovenes, y la pérdida de

identidad» (n. 46). El ser humano
posee una comun naturaleza que



debe respetar y no puede manipular
como quiera (n. 155). Este es el
fundamento de una «fraternidad
universal» (n. 228). Esta llamado a
«aceptar el cuerpo como don de
Dios» (n. 156), respetando sus
significados. No cabe anular las
diferencias sexuales o reducir todo a
una sexualidad meramente animal.
Entender al ser humano,
«apreciandolo en su masculinidad o
femineidad», creado para poblar la
tierra y disfrutarla con respeto, es
también dejar de flagelar el mundo.
El sufrimiento lo soporta la comun
naturaleza humana, cuando se
quieren alterar sus esencias.
También estas son basuras que
«cubren paisajes de otros

tiempos» (n. 21). Ante ellas se nos
recuerda que cada uno es querido,
cada uno es amado, cada uno es
necesario (n. 65). El hombre y la
mujer no son «plenamente
autonomos. Su libertad se enferma
cuando se entrega a las fuerzas



ciegas del inconsciente, de las
necesidades inmediatas, del egoismo,
de la violencia» (n. 105). Es una
nueva llamada a la conversion
personal. A cada uno se nos pide
sobriedad en los consumos, dar al
que menos tiene no aspirar a un
progreso cada vez mas rapido de las
minorias (n. 193), a un poder de
nuevas ciencias que, si no se
controlan se vuelven contra los mas
débiles, como en los regimenes
totalitarios (n. 104) revestidos de
aparente democracia.

Bajo la mirada de Jesus

La creacion espera la redencion, que
cesen los golpes del latigo. Espera,
porque aunque el sacrifico de Cristo
fue uno y para siempre, sus frutos
continuan beneficiando al universo.
La Cruz sigue siendo una llamada de
atencion. El cuidado del planeta y de
la propia naturaleza exige esfuerzo,
sacrificio, dejar de lado las



necesidades egoistas, para pensar en
el otro. La conversion y la madurez
han de alcanzar un nivel cosmico, de
integracion, de cuidado. «No
podemos sostener una espiritualidad
que olvide a Dios todopoderoso y
creador» (n. 75). Es preciso vivir la
reponsabilidad: saber responder a
Aquel que se hizo hombre por
nosotros. «El destino de la entera
creacion pasa a través del misterio
de Cristo, que esta presente desde el
origen de todas las cosas» (n. 99). El
paso de los siglos y las miserias de los
hombres han dejado su huella. «El
ambiente natural esta lleno de
heridas producidas por nuestro
comportamiento irresponsable.
También el ambiente social tiene sus
heridas. Pero todas ellas se deben en
el fondo al mismo mal, es decir, a la
idea de que no existen verdades
indiscutibles que guien nuestras
vidas, por lo cual la libertad humana
no tiene limites» (n. 6). Por eso Cristo,
la Verdad, aparece en la historia. El



remedio esta en no olvidar que
«nosotros mismos somos tierra (cfr.
Gen 2, 7) (que) nuestro propio cuerpo
esta constituido por los elementos del
planeta, su aire es el que nos da el
aliento y su agua nos vivifica y nos
restaura» (n. 2). Si queremos
cambiar el mundo, hemos de volver
nuestra mirada a Aquel por el que
fueron hechas todas las cosas, a
Cristo, verlo en la Cruz y comprender
que debemos renunciar a satisfacer
todas las ambiciones, por un amor
mas alto; «pasar del consumo al
sacrificio» (n. 9); tener una buena
«relacion con Dios, con el projimo y
con la tierra» (n. 66). De este modo se
goza con profundidad de cuanto nos
rodea: «las mismas flores del campo
y las aves que él contemplo
admirado con sus 0jos humanos,
ahora estan llenas de su presencia
luminosa» (n. 100). Dios se hace
hombre, viene a habitar, a poner su
tienda entre nosotros (cfr. Ap 21, 3).
No esta fuera o lejano, sino que



rompe la boveda celeste y se
introduce en nuestro mundo. La
inmensidad del universo, la
fragilidad humana, nos llevan a
«pensar en el conjunto, como abierto
a la trascendencia de Dios» (n. 79). Es
la novedad que abre nuestra
existencia al otro, a un Tu (cfr. n. 81).
Es un Dios cercano porque «€l nos
amo primero» (1, Jn 4, 19). «Todo el
universo material es un lenguaje del
amor de Dios, de su desmesurado
carifio hacia nosotros» (n. 84).

La enciclica se dirige a todos los
hombres de buena voluntad. Al
mirar hacia afuera y en alto, el
cristiano ve a Cristo que le revela la
verdad sobre si mismo y el mundo. El
no cristiano y el no creyente, que
busca sinceramente esa verdad, que
es apertura, encuentra las sefiales
suficientes para llegar al Creador.
Quien, en cambio, se cierra sobre si
mismo, no admite el didlogo,
permanece aislado y triste. Se precisa



una conversion personal que nos
haga salir de nosotros mismos. «No
habra una nueva relacion con la
naturaleza sin un nuevo ser
humano» (n. 118), que tenga en
cuenta que su inteligencia y voluntad
lo asemejan al creador y lo acercan
de un modo nuevo a sus iguales. Si
queremos transformar la selva que
nos rodea, comencemos por nuestro
jardin, por la «ecologia de la vida de
cada dia», que se manifiesta en
nuestra habitacion, en nuestra casa,
en nuestro lugar de trabajo, en
nuestro barrio» (n. 147). Y los
principales valores proceden de la
familia (n. 213), donde se acoge y
protege la vida como un don de Dios.
En ella «se aprende a pedir permiso
sin avasallar, a decir gracias como
expresion de una sentida de las cosas
que recibimos (...) a pedir perdon
cuando hacemos algun dafio» (n.
213). En la conversion personal es
clave lo la gracia divina, mediante la
recepcion de los sacramentos que



brotan de la Cruz de Cristo. En ellos
vemos de un modo privilegiado la
naturaleza asumida y transformada
por Dios (cfr. n. 235). Y al centro de
todo, la presencia real de Cristo en el
sacramento de la «Eucaristia (donde)
lo creado encuentra su mayor
elevaciéon» (n. 236). Es otra
manifestacion de que el Hijo de Dios
«no aparece desde arriba, sino desde
dentro» (n. 236). La Eucaristia «es el
centro vital del universo», «une el
cielo y la tierra». No podia faltar una
referencia a quien nos obtiene tantas
gracias de conversion, a Maria, la
Madre del redentor. Ella es la «reina
de todo lo creado» (n. 241). Termina
el Papa con un capitulo titulado Mas
alla del sol. «Al final nos
encontraremos cara a cara frente a la
infinita belleza de Dios» (n. 243).
Quien mira a Dios hecho hombre
esta en condiciones de soltar los
latigos, de vivir el poder como
servicio, de acoger a todos,
especialmente a los mas débiles; de



convertirse y madurar como
persona. Por eso, al ver a Jesus, se
abandona la masa incégnita y
aparece un rostro: asustado e
incrédulo quiza, pero en vias de
conversion. Memento homao...
Acuérdate hombre y mujer de qué
estas hecho, cual es tu destino, tu
mision y tu grandeza y repite
Alabado seas, Senor.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/un-mundo-
para-todos/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/es-cl/article/un-mundo-para-todos/
https://opusdei.org/es-cl/article/un-mundo-para-todos/
https://opusdei.org/es-cl/article/un-mundo-para-todos/

	Un mundo para todos

