
opusdei.org

Textos del Papa
Francisco en Semana
Santa

Publicamos los textos de
homilías, audiencias y otros
encuentros que el Papa
Francisco mantiene durante la
Semana Santa y la Vigilia
Pascual. En la vigilia pascual,
ha animado: "Da un pequeño
paso: te acogerá con los brazos
abiertos".

27/03/2013



MENSAJE PASCUAL. Plaza de San
Pedro.

Queridos hermanos y hermanas de
Roma y de todo el mundo: ¡Feliz
Pascua!

Es una gran alegría, al comienzo de
mi ministerio, poderos dar este
anuncio: ¡Cristo ha resucitado!
Quisiera que llegara a todas las casas,
a todas las familias, especialmente
allí donde hay más sufrimiento, en
los hospitales, en las cárceles...

Quisiera que llegara sobre todo al
corazón de cada uno, porque es allí
donde Dios quiere sembrar esta
Buena Nueva: Jesús ha resucitado,
está la esperanza para ti, ya no estás
bajo el dominio del pecado, del mal.
Ha vencido el amor, ha triunfado la
misericordia. Siempre vence la
misericordia de Dios.

También nosotros, como las mujeres
discípulas de Jesús que fueron al



sepulcro y lo encontraron vacío,
podemos preguntarnos qué sentido
tiene este evento (cf. Lc 24,4). ¿Qué
significa que Jesús ha resucitado?
Significa que el amor de Dios es más
fuerte que el mal y la muerte misma,
significa que el amor de Dios puede
transformar nuestras vidas y hacer
florecer esas zonas de desierto que
hay en nuestro corazón. 

Esto puede hacerlo el amor de Dios.
Este mismo amor por el que el Hijo
de Dios se ha hecho hombre, y ha ido
hasta el fondo por la senda de la
humildad y de la entrega de sí, hasta
descender a los infiernos, al abismo
de la separación de Dios, este mismo
amor misericordioso ha inundado de
luz el cuerpo muerto de Jesús, y lo ha
transfigurado, lo ha hecho pasar a la
vida eterna. 

Jesús no ha vuelto a su vida anterior,
a la vida terrenal, sino que ha
entrado en la vida gloriosa de Dios y



ha entrado en ella con nuestra
humanidad, nos ha abierto a un
futuro de esperanza.

He aquí lo que es la Pascua: el éxodo,
el paso del hombre de la esclavitud
del pecado, del mal, a la libertad del
amor y la bondad. Porque Dios es
vida, sólo vida, y su gloria somos
nosotros, es el hombre vivo (cf. san
Ireneo, Adv. haereses, 4,20,5-7).

Queridos hermanos y hermanas,
Cristo murió y resucitó una vez para
siempre y por todos, pero el poder de
la resurrección, este paso de la
esclavitud del mal a la libertad del
bien, debe ponerse en práctica en
todos los tiempos, en los momentos
concretos de nuestra vida, en nuestra
vida cotidiana. 

Cuántos desiertos debe atravesar el
ser humano también hoy. Sobre todo
el desierto que está dentro de él,
cuando falta el amor de Dios y del
prójimo, cuando no se es consciente



de ser custodio de todo lo que el
Creador nos ha dado y nos da. Pero
la misericordia de Dios puede hacer
florecer hasta la tierra más árida,
puede hacer revivir incluso a los
huesos secos (cf. Ez 37,1-14).

He aquí, pues, la invitación que hago
a todos: Acojamos la gracia de la
Resurrección de Cristo. Dejémonos
renovar por la misericordia de Dios,
dejemos que la fuerza de su amor
transforme también nuestras vidas; y
hagámonos instrumentos de esta
misericordia, cauces a través de los
cuales Dios pueda regar la tierra,
custodiar toda la creación y hacer
florecer la justicia y la paz.

Así, pues, pidamos a Jesús resucitado,
que transforma la muerte en vida,
que cambie el odio en amor, la
venganza en perdón, la guerra en
paz. Sí, Cristo es nuestra paz, e
imploremos por medio de él la paz
para el mundo entero.



Paz para Oriente Medio, en
particular entre israelíes y
palestinos, que tienen dificultades
para encontrar el camino de la
concordia, para que reanuden las
negociaciones con determinación y
disponibilidad, con el fin de poner
fin a un conflicto que dura ya
demasiado tiempo.

Paz para Iraq, y que cese
definitivamente toda violencia, y,
sobre todo, para la amada Siria, para
su población afectada por el conflicto
y los tantos refugiados que están
esperando ayuda y consuelo. ¡Cuánta
sangre derramada! Y ¿cuánto dolor
se ha de causar todavía, antes de que
se consiga encontrar una solución
política a la crisis?

Paz para África, escenario aún de
conflictos sangrientos. Para Malí,
para que vuelva a encontrar unidad
y estabilidad; y para Nigeria, donde
lamentablemente no cesan los



atentados, que amenazan
gravemente la vida de tantos
inocentes, y donde muchas personas,
incluso niños, están siendo rehenes
de grupos terroristas. 

Paz para el Este la República
Democrática del Congo y la
República Centroafricana, donde
muchos se ven obligados a
abandonar sus hogares y viven
todavía con miedo.

Paz en Asia, sobre todo en la
península coreana, para que superen
las divergencias y madure un
renovado espíritu de reconciliación.

Paz a todo el mundo, aún tan
dividido por la codicia de quienes
buscan fáciles ganancias, herido por
el egoísmo que amenaza la vida
humana y la familia,egoísmo que
continúa la trata de personas... ¡la
esclavitud más extendida en el siglo
XXI! !La trata de personas es la



esclavitud más extendida del siglo
XXI! 

Un mundo desgarrado por la
violencia ligada al tráfico de drogas y
la explotación inicua de los recursos
naturales. Paz a esta Tierra nuestra.
Que Jesús Resucitado traiga consuelo
a quienes son víctimas de
calamidades naturales y nos haga
custodios responsables de la
creación.

Queridos hermanos y hermanas, a
todos los que me escuchan en Roma
y en todo el mundo, les dirijo la
invitación del Salmo: «Dad gracias al
Señor porque es bueno, / porque es
eterna su misericordia. / Diga la casa
de Israel: / “Eterna es su
misericordia”» (Sal 117,1-2).

* * *

VIGILIA PASCUAL. En San Pedro
del Vaticano



Queridos hermanos y hermanas

1. En el Evangelio de esta noche
luminosa de la Vigilia Pascual,
encontramos primero a las mujeres
que van al sepulcro de Jesús, con
aromas para ungir su cuerpo (Cfr. Lc
24, 1-3). 

Van para hacer un gesto de
compasión, de afecto, de amor; un
gesto tradicional hacia un ser
querido difunto, como hacemos
también nosotros. Habían seguido a
Jesús. Lo habían escuchado, se
habían sentido comprendidas en su
dignidad, y lo habían acompañado
hasta el final, en el Calvario y en el
momento en que fue bajado de la
cruz. 

Podemos imaginar sus sentimientos
cuando van a la tumba: una cierta
tristeza, la pena porque Jesús les
había dejado, había muerto, su
historia había terminado. Ahora se
volvía a la vida de antes. Pero en las



mujeres permanecía el amor, y es el
amor a Jesús lo que les impulsa a ir
al sepulcro. 

Pero, a este punto, sucede algo
totalmente inesperado, una vez más,
que perturba sus corazones,
trastorna sus programas y alterará su
vida: ven corrida la piedra del
sepulcro, se acercan, y no
encuentran el cuerpo del Señor. Esto
las deja perplejas, dudosas, llenas de
preguntas: «¿Qué es lo que ocurre?»,
«¿qué sentido tiene todo esto?» (Cfr. 
Lc 24, 4). 

¿Acaso no nos pasa así también a
nosotros cuando ocurre algo
verdaderamente nuevo respecto a lo
de todos los días? Nos quedamos
parados, no lo entendemos, no
sabemos cómo afrontarlo. A menudo,
la novedad nos da miedo, también la
novedad que Dios nos trae, la
novedad que Dios nos pide. 



Somos como los apóstoles del
Evangelio: muchas veces preferimos
mantener nuestras seguridades,
pararnos ante una tumba, pensando
en el difunto, que en definitiva sólo
vive en el recuerdo de la historia,
como los grandes personajes del
pasado. 

Tenemos miedo de las sorpresas de
Dios; tenemos miedo de las sorpresas
de Dios. Él nos sorprende siempre.

Hermanos y hermanas, no nos
cerremos a la novedad que Dios
quiere traer a nuestras vidas.
¿Estamos acaso con frecuencia
cansados, decepcionados, tristes;
sentimos el peso de nuestros
pecados, pensamos no lo podemos
conseguir? No nos encerremos en
nosotros mismos, no perdamos la
confianza, nunca nos resignemos: no
hay situaciones que Dios no pueda
cambiar, no hay pecado que no
pueda perdonar si nos abrimos a él.



2. Pero volvamos al Evangelio, a las
mujeres, y demos un paso hacia
adelante. Encuentran la tumba vacía,
el cuerpo de Jesús no está allí, algo
nuevo ha sucedido, pero todo esto
todavía no queda nada claro: suscita
interrogantes, causa perplejidad,
pero sin ofrecer una respuesta. Y he
aquí dos hombres con vestidos
resplandecientes, que dicen: «¿Por
qué buscan entre los muertos al que
vive? No está aquí, ha resucitado» (Lc
24, 5-6). 

Lo que era un simple gesto, algo
hecho ciertamente por amor – el ir al
sepulcro –, ahora se transforma en
acontecimiento, en un evento que
cambia verdaderamente la vida. Ya
nada es como antes, no sólo en la
vida de aquellas mujeres, sino
también en nuestra vida y en la
historia de la humanidad. Jesús no
ha muerto, está resucitado, es el
Viviente. 



No es simplemente que haya vuelto a
vivir, sino que es la vida misma,
porque es el Hijo de Dios, que es el
que vive (Cfr. Nm 14, 21-28; Dt 5, 26, 
Jos 3, 10). Jesús ya no es del pasado,
sino que vive en el presente y está
proyectado hacia el futuro, es el
«hoy» eterno de Dios. 

Así, la novedad de Dios se presenta
ante los ojos de las mujeres, de los
discípulos, de todos nosotros: la
victoria sobre el pecado, sobre el
mal, sobre la muerte, sobre todo lo
que oprime la vida, y le da un rostro
menos humano. Y este es un mensaje
para mí, para ti, querida hermana y
querido hermano. 

Cuántas veces tenemos necesidad de
que el Amor nos diga: ¿Por qué
buscan entre los muertos al que está
vivo? Los problemas, las
preocupaciones de la vida cotidiana
tienden a que nos encerremos en
nosotros mismos, en la tristeza, en la



amargura..., y es ahí donde está la
muerte. No busquemos ahí a Aquel
que vive. Acepta entonces que Jesús
Resucitado entre en tu vida, acógelo
como amigo, con confianza: ¡Él es la
vida! 

Si hasta ahora has estado lejos de él,
da un pequeño paso: te acogerá con
los brazos abiertos. Si eres
indiferente, acepta arriesgar: no
quedarás decepcionado. Si te parece
difícil seguirlo, no tengas miedo,
confía en él, ten la seguridad de que
él está cerca de ti, está contigo, y te
dará la paz que buscas y la fuerza
para vivir como él quiere.

3. Hay un último y simple elemento
que quisiera subrayar del Evangelio
de esta luminosa Vigilia Pascual. Las
mujeres se encuentran con la
novedad de Dios: Jesús ha resucitado,
es el Viviente. 

Pero ante la tumba vacía y los dos
hombres con vestidos



resplandecientes, su primera
reacción es de temor: estaban «con
las caras mirando al suelo» – observa
san Lucas –, no tenían ni siquiera
valor para mirar. 

Pero al escuchar el anuncio de la
Resurrección, la reciben con fe. Y los
dos hombres con vestidos
resplandecientes introducen un
verbo fundamental: «Recuerden
cómo les habló estando todavía en
Galilea... Y recordaron sus
palabras» (Lc 24, 6.8).

La invitación a hacer memoria del
encuentro con Jesús, de sus palabras,
sus gestos, su vida; este recordar con
amor la experiencia con el Maestro,
es lo que hace que las mujeres
superen todo temor y que lleven la
proclamación de la Resurrección a
los Apóstoles y a todos los otros (Cfr. 
Lc 24, 9). 

Hacer memoria de lo que Dios ha
hecho por mí, por nosotros, hacer



memoria del camino recorrido; y
esto abre el corazón de par en par a
la esperanza para el futuro.
Aprendamos a hacer memoria de lo
que Dios ha hecho en nuestras vidas.

En esta Noche de luz, invocando la
intercesión de la Virgen María, que
guardaba todos estas cosas en su
corazón (Cfr. Lc 2, 19.51), pidamos al
Señor que nos haga partícipes de su
resurrección: nos abra a su novedad
que trasforma, a las sorpresas de
Dios; que nos haga hombres y
mujeres capaces de hacer memoria
de lo que él hace en nuestra historia
personal y la del mundo; que nos
haga capaces de sentirlo como el
Viviente, vivo y actuando en medio
de nosotros; que nos enseñe cada día
a no buscar entre los muertos a
Aquel que vive. Amén.

* * *



MISA IN CENA DOMINI. En el
Instituto Penal para Menore "Casal
del Marmo"

Esto es conmovedor. Jesús que lava
los pies a sus discípulos. Pedro no
entendía nada, rechazaba. Pero Jesús
se lo explicó. Jesús – Dios – ¡hizo esto!
Y

Él mismo lo explica a los discípulos:
“¿Comprenden lo que he hecho por
ustedes? Ustedes me llaman el
Maestro y el Señor, y dicen bien,
porque lo soy. Por tanto, si yo, el
Señor y el Maestro, les he lavado los
pies a ustedes, también ustedes
deben lavar los pies los unos a los
otros. Les he dado un ejemplo, en
efecto, para que también ustedes
hagan como he hecho yo”. 

Es el ejemplo del Señor: Él es el más
importante, y lava los pies, porque
entre nosotros, el que es el más alto
debe estar al servicio de los demás. Y
esto es un símbolo, ¿es un signo, no?



Lavar los pies es: “yo estoy a tu
servicio”. Y también nosotros, entre
nosotros, no es que debemos lavar
los pies todos los días uno al otro,
¿pero qué significa esto? Que
debemos ayudarnos, uno a otro.

A veces me he enojado con uno, con
otra… pero… deja que pase, olvídalo,
y si te pide un favor, se lo haces.
Ayudarnos uno a otro: esto es lo que
Jesús nos enseña y esto es lo que yo
hago, y lo hago de corazón, porque es
mi deber, como sacerdote y como
obispo debo estar a su servicio. 

Pero es un deber que me viene del
corazón: lo amo. Amo esto y me
gusta hacerlo porque el Señor así me
lo ha enseñado. 

Pero también ustedes, ayúdense.
Ayúdense siempre. Uno a otro. Y así,
ayudándonos, nos haremos el bien.
Ahora haremos esta ceremonia de
lavarnos los pies y pensemos, cada
uno de nosotros piense:



“¿Verdaderamente yo estoy
dispuesta, estoy dispuesto a servir, a
ayudar al otro?”.

Pensemos esto solamente. Y
pensemos que este signo es una
caricia de Jesús, que hace Jesús,
porque Jesús ha venido precisamente
para esto: para servir, para
ayudarnos.

* * *

MISA CRISMAL DEL JUEVES. En la
basílica de San Pedro.

Queridos hermanos y hermanas

Celebro con alegría la primera Misa
Crismal como Obispo de Roma.
Saludo a todos con afecto,
especialmente a ustedes, queridos
sacerdotes, que hoy recuerdan, como
yo, el día de la ordenación.

Las Lecturas nos hablan de los
«Ungidos»: el siervo de Yahvé de



Isaías, David y Jesús, nuestro Señor.
Los tres tienen en común que la
unción que reciben es para ungir al
pueblo fiel de Dios al que sirven; su
unción es para los pobres, para los
cautivos, para los oprimidos... Una
imagen muy bella de este «ser para»
del santo crisma es la del Salmo: «Es
como óleo perfumado sobre la
cabeza, que se derrama sobre la
barba, la barba de Aarón, hasta la
franja de su ornamento» (Sal 133,2).
La imagen del óleo que se derrama,
que desciende por la barba de Aarón
hasta la orla de sus vestidos
sagrados, es imagen de la unción
sacerdotal que, a través del ungido,
llega hasta los confines del universo
representado mediante las
vestiduras.

La vestimenta sagrada del sumo
sacerdote es rica en simbolismos;
uno de ellos, es el de los nombres de
los hijos de Israel grabados sobre las
piedras de ónix que adornaban las



hombreras del efod, del que proviene
nuestra casulla actual, seis sobre la
piedra del hombro derecho y seis
sobre la del hombro izquierdo (cf. Ex
28,6-14). También en el pectoral
estaban grabados los nombres de las
doce tribus de Israel (cf. Ex 28,21).
Esto significa que el sacerdote
celebra cargando sobre sus hombros
al pueblo que se le ha confiado y
llevando sus nombres grabados en el
corazón. Al revestirnos con nuestra
humilde casulla, puede hacernos
bien sentir sobre los hombros y en el
corazón el peso y el rostro de nuestro
pueblo fiel, de nuestros santos y de
nuestros mártires. 

De la belleza de lo litúrgico, que no es
puro adorno y gusto por los trapos,
sino presencia de la gloria de nuestro
Dios resplandeciente en su pueblo
vivo y consolado, pasamos a fijarnos
en la acción. El óleo precioso que
unge la cabeza de Aarón no se queda
perfumando su persona sino que se



derrama y alcanza «las periferias». El
Señor lo dirá claramente: su unción
es para los pobres, para los cautivos,
para los enfermos, para los que están
tristes y solos. 

La unción no es para perfumarnos a
nosotros mismos, ni mucho menos
para que la guardemos en un frasco,
ya que se pondría rancio el aceite... y
amargo el corazón.

Al buen sacerdote se lo reconoce por
cómo anda ungido su pueblo.
Cuando la gente nuestra anda ungida
con óleo de alegría se le nota: por
ejemplo, cuando sale de la misa con
cara de haber recibido una buena
noticia. Nuestra gente agradece el
evangelio predicado con unción,
agradece cuando el evangelio que
predicamos llega a su vida cotidiana,
cuando baja como el óleo de Aarón
hasta los bordes de la realidad,
cuando ilumina las situaciones
límites, «las periferias» donde el



pueblo fiel está más expuesto a la
invasión de los que quieren saquear
su fe. 

Nos lo agradece porque siente que
hemos rezado con las cosas de su
vida cotidiana, con sus penas y
alegrías, con sus angustias y sus
esperanzas. Y cuando siente que el
perfume del Ungido, de Cristo, llega a
través nuestro, se anima a confiarnos
todo lo que quieren que le llegue al
Señor: «Rece por mí, padre, que
tengo este problema...».
«Bendígame» y «rece por mí» son la
señal de que la unción llegó a la orla
del manto, porque vuelve convertida
en petición. 

Cuando estamos en esta relación con
Dios y con su Pueblo, y la gracia pasa
a través de nosotros, somos
sacerdotes, mediadores entre Dios y
los hombres. Lo que quiero señalar
es que siempre tenemos que reavivar
la gracia e intuir en toda petición, a



veces inoportunas, a veces
puramente materiales, incluso
banales – pero lo son sólo en
apariencia – el deseo de nuestra
gente de ser ungidos con el óleo
perfumado, porque sabe que lo
tenemos. 

Intuir y sentir como sintió el Señor la
angustia esperanzada de la
hemorroisa cuando tocó el borde de
su manto. Ese momento de Jesús,
metido en medio de la gente que lo
rodeaba por todos lados, encarna
toda la belleza de Aarón revestido
sacerdotalmente y con el óleo que
desciende sobre sus vestidos. 

Es una belleza oculta que
resplandece sólo para los ojos llenos
de fe de la mujer que padecía
derrames de sangre. Los mismos
discípulos – futuros sacerdotes –
todavía no son capaces de ver, no
comprenden: en la «periferia
existencial» sólo ven la



superficialidad de la multitud que
aprieta por todos lados hasta
sofocarlo (cf. Lc 8,42). El Señor en
cambio siente la fuerza de la unción
divina en los bordes de su manto.

Así hay que salir a experimentar
nuestra unción, su poder y su
eficacia redentora: en las
«periferias» donde hay sufrimiento,
hay sangre derramada, ceguera que
desea ver, donde hay cautivos de
tantos malos patrones. No es
precisamente en autoexperiencias ni
en introspecciones reiteradas que
vamos a encontrar al Señor: los
cursos de autoayuda en la vida
pueden ser útiles, pero vivir pasando
de un curso a otro, de método en
método, lleva a hacernos pelagianos,
a minimizar el poder de la gracia que
se activa y crece en la medida en que
salimos con fe a darnos y a dar el
Evangelio a los demás; a dar la poca
unción que tengamos a los que no
tienen nada de nada.



El sacerdote que sale poco de sí, que
unge poco – no digo «nada» porque
nuestra gente nos roba la unción,
gracias a Dios – se pierde lo mejor de
nuestro pueblo, eso que es capaz de
activar lo más hondo de su corazón
presbiteral. El que no sale de sí, en
vez de mediador, se va convirtiendo
poco a poco en intermediario, en
gestor. 

Todos conocemos la diferencia: el
intermediario y el gestor «ya tienen
su paga», y puesto que no ponen en
juego la propia piel ni el corazón,
tampoco reciben un agradecimiento
afectuoso que nace del corazón. De
aquí proviene precisamente la
insatisfacción de algunos, que
terminan tristes y convertidos en
una especie de coleccionistas de
antigüedades o bien de novedades,
en vez de ser pastores con «olor a
oveja», pastores en medio de su
rebaño, y pescadores de hombres. 



Es verdad que la así llamada crisis de
identidad sacerdotal nos amenaza a
todos y se suma a una crisis de
civilización; pero si sabemos
barrenar su ola, podremos meternos
mar adentro en nombre del Señor y
echar las redes. Es bueno que la
realidad misma nos lleve a ir allí
donde lo que somos por gracia se
muestra claramente como pura
gracia, en ese mar del mundo actual
donde sólo vale la unción – y no la
función – y resultan fecundas las
redes echadas únicamente en el
nombre de Aquél de quien nos
hemos fiado: Jesús.

Queridos fieles, acompañen a sus
sacerdotes con el afecto y la oración,
para que sean siempre Pastores
según el corazón de Dios. 

Queridos sacerdotes, que Dios Padre
renueve en nosotros el Espíritu de
Santidad con que hemos sido
ungidos, que lo renueve en nuestro



corazón de tal manera que la unción
llegue a todos, también a las
«periferias», allí donde nuestro
pueblo fiel más lo espera y valora.
Que nuestra gente nos sienta
discípulos del Señor, sienta que
estamos revestidos con sus nombres,
que no buscamos otra identidad; y
pueda recibir a través de nuestras
palabras y obras ese óleo de alegría
que les vino a traer Jesús, el Ungido.
Amén.

* * *

AUDIENCIA DEL MIÉRCOLES. En la
Plaza de San Pedro.

¡Hermanos y hermanas, buenos días!

Me alegra darles la bienvenida a mi
primera Audiencia general. Con
profunda gratitud y veneración tomo
el "testigo" de las manos de mi
amado predecesor Benedicto XVI.
Después de Pascua vamos a reanudar
las catequesis del Año de la fe. Hoy



quisiera detenerme sobre la Semana
Santa. Con el Domingo de Ramos
comenzamos esta Semana - centro de
todo el Año Litúrgico- en la que
acompañamos a Jesús en su Pasión,
Muerte y Resurrección.

Pero ¿qué puede significar para
nosotros vivir la Semana Santa?
¿Qué significa seguir a Jesús en su
camino del Calvario hacia la Cruz y
la Resurrección?

En su misión terrenal, Jesús recorrió
las calles de Tierra Santa; llamó a
doce personas simples para que
permanecieran con Él, compartieran
su camino y continuaran su misión;
las eligió entre el pueblo lleno de fe
en las promesas de Dios. Habló a
todos, sin distinción, a los grandes y a
los humildes, al joven rico y a la
pobre viuda, a los poderosos y a los
débiles; trajo la misericordia y el
perdón de Dios; curó, consoló,
comprendió; dio esperanza; llevó a



todos la presencia de Dios que se
interesa de cada hombre y mujer,
como hace un buen padre y una
buena madre con cada uno de sus
hijos. Dios no esperó a que fuéramos
a Él, sino que es Él que se mueve
hacia nosotros, sin cálculos, sin
medidas. Dios es así: Él da siempre el
primer paso, Él se mueve hacia
nosotros.

Jesús vivió las realidades cotidianas
de la gente más común: se conmovió
delante de la multitud que parecía
un rebaño sin pastor; lloró ante el
sufrimiento de Marta y María por la
muerte de su hermano Lázaro; llamó
a un publicano como su discípulo;
sufrió también la traición de un
amigo. En Él, Dios nos ha dado la
certeza de que Él está con nosotros,
en medio de nosotros. «Los zorros -
ha dicho Jesús - tienen sus cuevas y
las aves del cielo sus nidos; pero el
Hijo del hombre no tiene dónde
reclinar la cabeza». (Mt 8:20). Jesús



no tiene hogar, porque su casa es la
gente, somos nosotros, su misión es
abrir a todos las puertas de Dios, ser
la presencia amorosa de Dios.

En la Semana Santa nosotros vivimos
el culmen de este camino, de este
plan de amor que recorre a través de
toda la historia de la relación entre
Dios y la humanidad. Jesús entra en
Jerusalén para cumplir el paso final,
en el que resume toda su existencia:
se entrega totalmente, no se queda
con nada para sí mismo, ni siquiera
con su vida. En la Última Cena, con
sus amigos, comparte el pan y
distribuye el cáliz "para nosotros". El
Hijo de Dios se ofrece a nosotros,
ofrece en nuestras manos su Cuerpo
y su Sangre para estar siempre con
nosotros, para habitar entre
nosotros.

Y en el Huerto de los Olivos, al igual
que en el juicio ante Pilato, no opone
resistencia, se da; es el Siervo



sufriente ya anunciado por Isaías,
que se despoja de sí mismo hasta la
muerte (cf. Is 53:12).

Jesús no vive este amor que lleva al
sacrificio de manera pasiva o como
un destino fatal; desde luego no
oculta su profunda perturbación
humana frente a la muerte violenta,
pero se entrega plenamente a la
confianza del Padre. Jesús se entregó
voluntariamente a la muerte para
corresponder al amor de Dios Padre,
en perfecta unión con su voluntad,
para demostrar su amor por
nosotros. En la cruz, Jesús "me amó y
se entregó a sí mismo por mí" (Gal
2:20). Cada uno de nosotros puede
decir: me amó y se entregó a sí
mismo por mí. Cada uno puede decir
este “por mí”. 

¿Qué significa todo esto para
nosotros? Significa que éste es
también mi camino, el tuyo, nuestro
camino. Vivir la Semana Santa,



siguiendo a Jesús, no sólo con la
conmoción del corazón; vivir la
Semana Santa siguiendo a Jesús
quiere decir aprender a salir de
nosotros mismos - como dije el
domingo pasado - para salir al
encuentro de los demás, para ir hasta
las periferias de la existencia, ser
nosotros los primeros en movernos
hacia nuestros hermanos y
hermanas, especialmente los que
están más alejados, los olvidados, los
que están más necesitados de
comprensión, de consuelo y de
ayuda. ¡Hay tanta necesidad de
llevar la presencia viva de Jesús
misericordioso y lleno de amor!

Vivir la Semana Santa es entrar cada
vez más en la lógica de Dios, en la
lógica de la Cruz, que no es en
primer lugar la del dolor y la muerte,
sino la del amor y la de la entrega de
sí mismo que da vida. Es entrar en la
lógica del Evangelio. Seguir,
acompañar a Cristo. Permanecer con



Él requiere una "salir", salir. Salir de
sí mismos, de un modo de vivir la fe
cansino y rutinario, de la tentación
de ensimismarse en los propios
esquemas que terminan por cerrar el
horizonte de la acción creadora de
Dios. Dios salió de sí mismo para
venir en medio de nosotros, colocó su
tienda entre nosotros para traer su
misericordia que salva y da
esperanza. También nosotros, si
queremos seguirlo y permanecer con
Él, no debemos contentarnos con
permanecer en el recinto de las
noventa y nueve ovejas, debemos
"salir”, buscar con Él a la oveja
perdida, a la más lejana. Recuerden
bien: salir de nosotros, como Jesús,
como Dios salió de sí mismo en Jesús
y Jesús salió de sí mismo para todos
nosotros.

Alguien podría decirme: “Pero Padre
no tengo tiempo", "tengo muchas
cosas que hacer", "es difícil", "¿qué
puedo hacer yo con mi poca fuerza,



también con mi pecado, con tantas
cosas?". A menudo nos conformamos
con algunas oraciones, con una misa
dominical distraída e inconstante,
con algún gesto de caridad, pero no
tenemos esta valentía de "salir" para
llevar a Cristo. Somos un poco "como
San Pedro. Tan pronto como Jesús
habla de la pasión, muerte y
resurrección, de darse a sí mismo, de
amor a los demás, el Apóstol lo lleva
aparte y lo reprende. Lo que Jesús
dice altera sus planes, le parece
inaceptable, pone en dificultad las
seguridades que él se había
construido, su idea del Mesías. Y
Jesús mira a los discípulos y dirige a
Pedro quizá una de las palabras más
duras del Evangelio: «¡Retírate, ve
detrás de mí, Satanás! Porque tus
pensamientos no son los de Dios, sino
los de los hombres». (Mc 8:33). Dios
piensa siempre con misericordia: no
olviden esto. Dios piensa siempre con
misericordia: ¡es el Padre
misericordioso! Dios piensa como el



padre que espera el regreso de su
hijo y va a su encuentro, lo ve venir
cuando todavía está muy lejos... 

¿Esto que significa? Que todos los
días iba a ver si el hijo volvía a casa:
éste es nuestro Padre misericordioso.
Es la señal que lo esperaba de
corazón en la terraza de su casa. Dios
piensa como el samaritano que no
pasa cerca del desventurado
compadeciéndose o mirando hacia
otra parte, sino socorriéndolo sin
pedir nada a cambio; sin preguntar si
era judío, si era pagano, si era
samaritano, si era rico, si era pobre:
no pide nada. No pide estas cosas, no
pide nada. Va en su ayuda: así es
Dios. Dios piensa como el pastor que
da su vida para defender y salvar a
las ovejas.

La Semana Santa es un tiempo de
gracia que el Señor nos da para abrir
las puertas de nuestros corazones, de
nuestra vida, de nuestras parroquias,



- ¡qué pena tantas parroquias
cerradas! - de los movimientos, de las
asociaciones, y "salir" al encuentro
de los demás, acercarnos nosotros
para llevar la luz y la alegría de
nuestra fe ¡Salir siempre! Y hacer
esto con amor y con la ternura de
Dios, con respeto y paciencia,
sabiendo que ponemos nuestras
manos, nuestros pies, nuestro
corazón, pero que es Dios quien los
guía y hace fecundas todas nuestras
acciones.

Les deseo a todos que vivan bien
estos días siguiendo al Señor con
valentía, llevando en nosotros
mismos un rayo de su amor a todos
los que encontremos.

* * *

DOMINGO DE RAMOS. Homilía en
la Plaza de San Pedro.

"Jesús entra en Jerusalén. La
muchedumbre de los discípulos lo



acompañan festivamente, se
extienden los mantos ante él, se
habla de los prodigios que ha hecho,
se eleva un grito de alabanza:
«¡Bendito el que viene como rey, en
nombre del Señor! Paz en el cielo y
gloria en lo alto» (Lc 19,38).

Gentío, fiesta, alabanza, bendición,
paz. Se respira un clima de alegría.
Jesús ha despertado en el corazón
tantas esperanzas, sobre todo entre
la gente humilde, simple, pobre,
olvidada, esa que no cuenta a los ojos
del mundo. Él ha sabido comprender
las miserias humanas, ha mostrado
el rostro de misericordia de Dios, se
ha inclinado para curar el cuerpo y el
alma.

Este es Jesús. Este es su corazón que
nos mira a todos, que mira nuestras
enfermedades, nuestros pecados. Es
grande el amor de Jesús. Y así entra
en Jerusalén con este amor, y nos
mira a todos. Es una bella escena,



llena de luz -la luz del amor de Jesús,
el de su corazón-, de alegría, de
fiesta.

Al comienzo de la Misa, también
nosotros la hemos repetido. Hemos
agitado nuestras palmas. También
nosotros hemos acogido al Señor;
también nosotros hemos expresado
la alegría de acompañarlo, de saber
que nos es cercano, presente en
nosotros y en medio de nosotros
como un amigo, como un hermano,
también como rey, es decir, como
faro luminoso de nuestra vida. Jesús
es Dios, pero se ha abajado a caminar
con nosotros. Es nuestro amigo,
nuestro hermano. Aquí nos ilumina
en el camino. Y así hoy lo hemos
acogido. Y esta es la primera palabra
que quería deciros: alegría.

No seáis nunca hombres y mujeres
tristes: un cristiano jamás puede
serlo. Nunca os dejéis vencer por el
desánimo. Nuestra alegría no es algo



que nace de tener tantas cosas, sino
que nace de haber encontrado a una
persona, Jesús, que está en medio de
nosotros, nace de saber que, con él,
nunca estamos solos, incluso en los
momentos difíciles, aun cuando el
camino de la vida tropieza con
problemas y obstáculos que parecen
insuperables..., y ¡hay tantos!

Y en este momento viene el enemigo,
viene el diablo, tantas veces
disfrazado de ángel, y de modo
insidioso nos dice su palabra. ¡No lo
escuchéis! ¡Sigamos a Jesús! Nosotros
acompañamos, seguimos a Jesús,
pero sobre todo sabemos que él nos
acompaña y nos carga sobre sus
hombros: en esto reside nuestra
alegría, la esperanza que hemos de
llevar en este mundo nuestro. Y por
favor, ¡no os dejéis robar la
esperanza! ¡No dejéis que os roben la
esperanza! La que nos da Jesús.



Segunda palabra. ¿Por qué Jesús
entra en Jerusalén? O, tal vez mejor,
¿cómo entra Jesús en Jerusalén? La
multitud lo aclama como rey. Y él no
se opone, no la hace callar (cf. Lc
19,39-40). Pero, ¿qué tipo de rey es
Jesús? Mirémoslo: montado en un
pollino, no tiene una corte que lo
sigue, no está rodeado por un
ejército, símbolo de fuerza. Quien lo
acoge es gente humilde, sencilla, que
tiene el buen sentido de ver en Jesús
algo más; tiene el sentido de la fe,
que dice: éste es el Salvador. Jesús no
entra en la Ciudad Santa para recibir
los honores reservados a los reyes de
la tierra, a quien tiene poder, a quien
domina; entra para ser azotado,
insultado y ultrajado, como anuncia
Isaías en la Primera Lectura (cf. Is
50,6); entra para recibir una corona
de espinas, una caña, un manto de
púrpura: su realeza será objeto de
burla; entra para subir al Calvario
cargando un madero. Y, entonces, he
aquí la segunda palabra: cruz. Jesús



entra en Jerusalén para morir en la
cruz.

Y es precisamente aquí donde
resplandece su ser rey según Dios: su
trono regio es el madero de la cruz.
Pienso en lo que Benedicto XVI decía
los cardenales: "Sois príncipes, pero
de un rey crucificado. Ése es el trono
de Jesús. Jesús toma sobre sí...¿por
qué la Cruz? Porque Jesús toma sobre
sí el mal, la suciedad, el pecado del
mundo, también el nuestro, el de
todos nosotros, y lo lava, lo lava con
su sangre, con la misericordia, con el
amor de Dios. Miremos a nuestro
alrededor: ¡cuántas heridas inflige el
mal a la humanidad! Guerras,
violencias, conflictos económicos que
se abaten sobre los más débiles, la
sed de dinero, que luego nadie puede
llevarse consigo, debe dejarlo. Mi
abuela nos decía cuando éramos
niños: el sudario no tiene bolsillos.
Amor al dinero, poder, la corrupción,



las divisiones, los crímenes contra la
vida humana y contra la creación.

Y también -cada uno de nosotros lo
sabe y lo conoce- nuestros pecados
personales: las faltas de amor y de
respeto a Dios, al prójimo y a toda la
creación. Y Jesús en la cruz siente
todo el peso del mal, y con la fuerza
del amor de Dios lo vence, lo derrota
en su resurrección. Este es el bien
que Jesús nos hace a todos sobre el
trono de la Cruz. La cruz de Cristo,
abrazada con amor, nunca conduce a
la tristeza, sino a la alegría, a la
alegría de ser salvados y de hace un
poquito lo que Él hizo el día de su
muerte.

Hoy están en esta plaza tantos
jóvenes: desde hace 28 años, el
Domingo de Ramos es la Jornada de
la Juventud. Y esta es la tercera
palabra: jóvenes. Queridos jóvenes,
os he visto en la procesión, cuando
entrabais; os imagino haciendo fiesta



en torno a Jesús, agitando ramos de
olivo; os imagino mientras aclamáis
su nombre y expresáis la alegría de
estar con él. Vosotros tenéis una
parte importante en la celebración
de la fe. Nos traéis la alegría de la fe
y nos decís que tenemos que vivir la
fe con un corazón joven, siempre, un
corazón joven, incluso a los setenta,
ochenta años. ¡Corazón joven!

Con Cristo el corazón nunca
envejece. Pero todos sabemos, y
vosotros lo sabéis bien, que el Rey a
quien seguimos y nos acompaña es
un Rey muy especial: es un Rey que
ama hasta la cruz y que nos enseña a
servir, a amar. Y vosotros no os
avergonzáis de su cruz. Más aún, la
abrazáis porque habéis comprendido
que la verdadera alegría está en el
don de sí mismo, en el don de sí, en
salir de sí mismos y que con el amor
de Dios Él ha triunfado sobre el mal
precisamente con el amor.



Lleváis la cruz peregrina a través de
todos los continentes, por las vías del
mundo. La lleváis respondiendo a la
invitación de Jesús: «Id y haced
discípulos de todos los pueblos» (Mt
28,19), que es el tema de la Jornada
Mundial de la Juventud de este año.
La lleváis para decir a todos que, en
la cruz, Jesús ha derribado el muro
de la enemistad, que separa a los
hombres y a los pueblos, y ha traído
la reconciliación y la paz.

Queridos amigos, también yo me
pongo en camino con vosotros, desde
hoy, sobre las huellas del beato Juan
Pablo II y Benedicto XVI. Ahora
estamos ya cerca de la próxima etapa
de esta gran peregrinación de la
cruz. Miro con alegría al próximo
mes de julio, en Río de Janeiro. Os
doy cita en aquella gran ciudad de
Brasil. Preparaos bien, sobre todo
espiritualmente en vuestras
comunidades, para que este
encuentro sea un signo de fe para el



mundo entero ¡Los jóvenes deben
decir al mundo: es bueno ir con
Jesús! ¡es bueno andar con Jesús! ¡es
bueno el mensaje de Jesús!...¡es
bueno salir de sí mismos, ir a la
periferia del mundo y de la
existencia para llevar a Jesús! Tres
palabras: alegría, cruz, jóvenes. 

Pidamos la intercesión de la Virgen
María. Ella nos enseña el gozo del
encuentro con Cristo, el amor con el
que debemos mirarlo al pie de la
cruz, el entusiasmo del corazón joven
con el que hemos de seguirlo en esta
Semana Santa y durante toda nuestra
vida. Así sea."

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/textos-del-
papa-francisco-en-semana-santa/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/textos-del-papa-francisco-en-semana-santa/
https://opusdei.org/es-cl/article/textos-del-papa-francisco-en-semana-santa/
https://opusdei.org/es-cl/article/textos-del-papa-francisco-en-semana-santa/

	Textos del Papa Francisco en Semana Santa

