
opusdei.org

Sobre la
personalidad de un
"Defensor de la vida"

¿Cómo ayudar a quienes
parecen despreciar la vida?
¿Cómo orientar a las personas
que, frente a situaciones límite,
han elegido una salida que
supone una tragedia porque
han optado por el aborto o la
eutanasia?

18/03/2016

Reflexiones introductorias*



Recuerdo a una escritora alemana, 
Karin Struck . Fuimos amigas en la
última época de su vida. Si ella no
hubiera sufrido una muerte
prematura (2006), seguramente
estaría hoy entre nosotros, en este
gran Congreso por la vida.

Durante muchos años, Karin fue una
novelista famosa. En sus tiempos de
universitaria, militó en el partido
comunista; después, propagó el amor
libre y la homosexualidad. Decidió
vivir sola con sus cuatro hijos, sin
marido ni novios.

Un día abortó a su quinto hijo.
Aunque no practicaba ninguna
religión y vivía ajena a los
tradicionales códigos éticos, quedó
profundamente asustada del acto
que había cometido. Con su
sensibilidad de artista, expresó su
angustia en un libro titulado "Ich seh
mein Kind im Traum" ( "Veo a mi hijo
en los sueños" , 1992).



A raíz de la publicación de ese libro,
su vida cambió radicalmente. Las
grandes editoriales le cerraron las
puertas, y también las revistas
importantes, la radio y la televisión
rechazaron sus colaboraciones
habituales. Karin quedó
completamente marginada,
eliminada de la mirada del gran
público. Y tomó conciencia, cada vez
más profunda, del grado de
enfermedad de nuestras sociedades.

Fue una mujer radical y valiente.
Cuando se dio cuenta de que estaba
financiando —indirectamente—
miles de abortos, por el mero hecho
de pagar la seguridad social, se dio
de baja en ella, junto con sus cuatro
hijos. Pero pocas semanas más tarde,
tuvo un accidente gravísimo con su
hijo pequeño en el coche: tanto ella
como el niño quedaron en coma,
precisaban de varias intervenciones
quirúrgicas y de largos períodos en el
hospital. Desde el punto de vista de



su situación económica, esto
significaba que Karin había caído en
la indigencia.

Sin embargo, ella no estaba sola. Los
grupos pro vida —de Alemania, Suiza
y Austria— y muchas personas
singulares que la habían conocido a
través de su libro contra el aborto
formaron una red de ayuda para
Karin. Le socorrieron tanto material,
como espiritualmente; le dieron
fuerza para replantear su vida desde
los cimientos, y ánimo para salir
adelante. En una de sus últimas
cartas, Karin me contó: "Ahora limpio
las casas de otras familias y, en algún
momento, espero terminar mis
estudios. Ya no soy famosa, ni quiero
serlo. Por fin, estoy en paz" .

Me gustaría que mirásemos juntos a
estas personas que ayudaron a
Karin. Le dieron la ayuda económica,
tan necesaria en una situación
precaria. Pero le regalaron mucho



más: le transmitieron una nueva
alegría, una nueva esperanza en su
situación dolorosa. Se puede decir
que despertaban y defendían su vida
de un modo integral.

En lo que sigue, no me refiero, por
tanto, a lo que digan los "defensores
de la vida" —que somos todos
nosotros— a los grupos de presión o
a algunos políticos. Tampoco me
refiero a los panfletos que escriben,
ni a las manifestaciones que
organizan. Sólo quiero reflexionar
con ustedes sobre nuestro
comportamiento diario frente a
personas concretas "del otro bando" :
personas que han abortado o quieren
hacerlo, que han pedido la eutanasia
o quieren hacerlo.

Algunos de los "defensores" están
organizados en asociaciones, otros
no. Ordinariamente, no hace falta
pertenecer a un grupo para defender
la vida, aunque muchas veces sea



oportuno. Sin embargo, no debemos
olvidar que la potencia de un grupo
depende de la personalidad de cada
uno de sus miembros. Por eso, es tan
importante empezar por nosotros
mismos, si queremos defender la
vida con eficacia.

I. ALGUNAS ACTITUDES
CONVENIENTES

Todos somos muy distintos los unos
de los otros, y también las
circunstancias en las que nos
encontramos. Es bueno, además, que
las diferentes personas tengamos
diferentes maneras de actuar. Sin
embargo, podemos destacar algunos
rasgos comunes que, de un modo u
otro, debería desarrollar cada
"defensor".

1. Fortaleza

Hace falta una buena dosis de
valentía y de fortaleza para trabajar
a favor de la vida en nuestra era de



las dictaduras ocultas o manifiestas.
Les voy a contar unos hechos que lo
muestran con toda claridad.

Cuando cayó el Muro de Berlín,
Alemania Oriental fue, de repente,
un Estado libre, en el que regían
nuevas leyes. Entonces, se abrieron
los archivos de la policía secreta, y se
descubrieron —entre miles de otros
asuntos vergonzosos— algunos
hechos especialmente considerables,
que apenas fueron dados a conocer a
los ciudadanos. La policía secreta de
la Alemania comunista había estado
muy pendiente de la destrucción de
la moral pública y privada en
Alemania Occidental. Empleó
métodos muy precisos para frenar la
defensa de la dignidad humana, del
matrimonio y de la familia. Así, por
ejemplo, cada vez que alguien se
pronunciaba a favor de la vida —en
la televisión, en la radio o en algún
periódico—, recibía severas críticas
en casi todos los medios. Era llamado



"fascista" , intolerante y arrogante;
fue despreciado, ridiculizado y —
finalmente— callado. Muchas de las
críticas llegaron con un nombre falso
de Alemania comunista.

Si estamos dispuestos a trabajar a
favor de la vida, necesitamos un
corazón libre y fuerte. Tenemos que
llegar a ser cada vez más
independientes de los juicios de los
otros. Un auténtico "defensor" acepta
serenamente ser tomado por loco. En
realidad, es más sano que una
persona considerada "normal" en
razón de su buena adaptación en
nuestra sociedad, porque no
renuncia a su capacidad de pensar
por cuenta propia, ni a su
espontaneidad; sigue, a pesar de los
obstáculos, su propia luz interior, y
se opone a todo lo que empequeñece
al hombre, le masifica o cosifica, le
manipula y engaña.



Antes de la despenalización de la
eutanasia en los Países Bajos (1-
IV-2002), ya era costumbre, en
muchos hospitales, "hacer
desaparecer" a los enfermos
terminales clandestinamente,
cuando a alguien le parecía
oportuno. En esos tiempos, la madre
de Piet , un conocido mío, estaba
muriendo de una enfermedad
dolorosa. En sus últimos días sufría
enormemente y, estando toda la
familia reunida en su habitación, el
médico jefe entró, miró a la gente,
llamó a Piet y le dijo en el pasillo: 
"Mira, yo daría ahora una inyección a
tu madre, para provocarle una buena
muerte. Pero sé que tú tienes otras
convicciones. Por eso, necesito tu
consentimiento; no quiero tener líos" .
Piet no dio el permiso, y el médico no
pudo aplicar la eutanasia. La madre
sufrió una larga agonía. "Fue
traumático —me comentó Piet
después—. Ves morir a tu madre y no
puedes ayudarla. Y, por encima de eso,



toda la familia te echa la culpa por
sus sufrimientos, y te reprocha la
dureza de tu corazón" .

Realmente, hay situaciones
sumamente duras. Existe el peligro
de tambalearse, y es posible que
caigamos, si no tenemos
convicciones fuertes, muy
personalizadas y arraigadas en una
visión completa de la existencia.

2. Humildad

El "defensor de la vida" está dispuesto
a oponerse —contra viento y marea
— al mal en nuestro mundo. Por esta
causa, vale la pena perder el
prestigio social y gastar hasta las
últimas energías.

Sin embargo, tenemos que reconocer
que todos somos débiles y podemos
cansarnos. Todos participamos en el
mal. Durante la II Guerra Mundial, el
escritor trapense Thomas Merton
afirmó con contrición, desde



América: "Que cada uno reconozca su
propia gran culpa, ya que todos
somos, de algún modo, culpables de
esta guerra... Nosotros somos un
árbol del cual Hitler es uno de sus
frutos, y todos le alimentamos" .

Según uno de sus biógrafos, Merton
sabía muy bien "que el pecado, el mal
y la violencia que veía en el mundo,
era el mismo pecado, el mismo mal y
la misma violencia que había
descubierto en su propio corazón… La
impureza del mundo era un espejo de
la impureza en su propio interior" .
En la soledad y en el silencio, Merton
tomó conciencia de que en él vivía la
humanidad entera, con toda su
miseria, pero también con su anhelo
de amor: encontró el mundo en su
propio territorio.

Estas experiencias nos invitan a
mirar hondamente la condición
humana, y a hacer menos radicales
nuestros juicios sobre situaciones



complejas. No hay sólo dos colores, el
blanco y el negro: el mundo no está
lleno de pecadores, por una parte, y
de mártires que mueren cantando,
por otra.

Este hecho lo ilustró Juan Pablo II en
su visita al campo de concentración,
en Auschwitz. Cuando el papa entró
en ese lugar de espanto, donde
habían muerto muchos de sus
amigos y compañeros de la infancia,
no dio ningún sermón, ninguna
amonestación. Comenzó a rezar la
oración del "Yo confieso" pidiendo
perdón a Dios por sus propios
pecados.

Todos estamos profunda y
personalmente involucrados en los
acontecimientos de nuestro mundo.
Si aceptamos humildemente este
hecho y miramos al centro más
íntimo de nuestro ser, podemos
mejorar, al menos, una pequeña
porción de la sociedad, de la que



formamos parte. Y entonces
podemos ver, con ojos más limpios,
que, aparte de todos los errores, hay
mucho bueno y bello en los demás.

Se cuenta que el general Robert Lee
habló, en alguna reunión, en los
términos más elogiosos sobre algún
oficial bajo su mando. Otro militar
que estaba presente quedó atónito: 
"General —le dijo— ¿no sabe que el
hombre del que habla con tanta
admiración es uno de sus peores
enemigos, que no pierde ocasión de
denigrarle?" "Sí —respondió el
general Lee—. Pero me pidieron mi
opinión de él, no la opinión que él
tiene de mí" .

Sólo cuando luchamos por ser
sinceramente humildes, existe la
posibilidad de que otra persona nos
abra su corazón. A veces conviene
hablar primero de nuestras propias
faltas, de los propios errores. El sabio
chino Laotse dijo hace 25 siglos: "La



razón por la cual los ríos y los mares
reciben el homenaje de cien torrentes
de la montaña es que se mantienen
por debajo de ellos. Así son capaces de
reinar sobre todos los torrentes de la
montaña" . De modo parecido tendría
que actuar quien quiere transmitir
una verdad: debe colocarse debajo
de los hombres. Así, los otros no
sienten su peso, y no toman sus
palabras como insulto.

Aparte de ello, cada hombre es,
realmente, superior a nosotros en
varios aspectos. En este sentido,
podemos aprender de todos.

3. Saber escuchar

Una de las consecuencias inmediatas
de la humildad es la capacidad de
acoger y escuchar al otro. A veces, se
necesita mucho carácter y dominio
de sí mismo para no exasperarse
inmediatamente. Sin embargo, el
enfado y los reproches son inútiles,
porque ponen a la otra persona a la



defensiva y, por lo común, hacen que
trate de justificarse. Herir al otro con
críticas punzantes, no sólo no
corrige, sino que agrava la situación.
Las heridas pueden crear
resentimientos que, a veces,
perduran décadas y siguen ardiendo
hasta la muerte.

Cuando alguien se equivoca, quizá lo
admita para sus adentros. Y si le
sabemos llevar, con suavidad y con
tacto, quizá lo admita también ante
nosotros. Pero no ocurre así cuando
tratamos de convencerle a toda costa
de que no tiene razón.

El secreto para actuar con
tranquilidad consiste en no
identificar a la persona con su obra.
Todo ser humano es más grande que
su culpa. Un ejemplo elocuente nos
da Albert Camus , que se dirige en
una carta pública a los nazis, y habla
de los crímenes cometidos en
Francia: "Y a pesar de ustedes, les



seguiré llamando hombres… Nos
esforzamos en respetar en ustedes lo
que ustedes no respetaban en los
demás" . Cada persona está por
encima de sus peores errores.

Casi todos hablamos demasiado,
cuando tratamos de atraer a los
demás a nuestro modo de pensar.
Primero tiene que hablar la otra
persona. Ella sabe más que nosotros
acerca de sus problemas, de sus
luchas y sus sufrimientos. Es preciso
crear un clima en el que puede
hablar sin medir sus palabras, puede
mostrar sus debilidades sin temor
alguno a que se le censure.

Estamos llamados a empeñarnos en
el difícil arte de ir al fondo con los
demás, de no quedarnos en lo que
dicen, sino llegar a lo que quieren
decir, de no oír solamente palabras,
sino mensajes. Con frecuencia,
conviene asumir la función de
papelera o de cubo de basura. Tal vez



la escasez de estos "oyentes papelera"
sea la causa de una soledad
angustiosa de tantas personas: están
llenas de sentimientos destructivos y
de experiencias horribles, que no
pueden compartir con nadie.

Si nos vemos en desacuerdo con la
persona que habla, podemos estar
tentados de interrumpirla. Pero es
mejor no hacerlo; así no la
ayudamos. Ella no nos prestará
atención, mientras tenga todavía una
cantidad de ideas y vivencias propias
que reclaman expresión. Lo primero
no es dar consejos, sino estar al lado
del otro.

Tenemos que escuchar,
tranquilamente, hasta el final. La
palabra que se queda dentro de una
persona puede ser la decisiva. Y
justamente esta palabra tiene que
salir. Por eso —advierte Guardini —,
hemos de ejercitarnos para "ver,
escuchar, sentir cómo, detrás de un



sentimiento que se muestra, detrás de
un pensamiento que se expresa, hay
mucho más que permanece oculto; y
cuando lo que ha estado oculto es
finalmente conocido, puede ser que
detrás de ello exista todavía más" .

Los mejores conversadores no son
los que hablan bien, sino las
personas que se interesan por lo que
dicen los demás.

4. Comprensión

Recuerdo a una adolescente
desesperada que se había quedado
embarazada y sufría fuertes
presiones para abortar. Durante
varias semanas, había buscado
ayuda, pero no sabía a quién
dirigirse. Cuando hablé con ella, le
pregunté por qué no había dicho
nada a su amiga que colaboraba
fervorosamente en una asociación
pro vida. "Imposible —me respondió
—. No puedo hablar con ella sobre
estos temas. Sería un escándalo para



ella. Nuestra amistad acabaría" .
Pero, cuando alguien ha caído en las
profundidades del dolor, ¿no es
precisamente el amigo, la amiga,
quien debe luchar por él y con él? "Sé
solidario con los otros, sobre todo
cuando sean culpables" , reza un
proverbio francés.

En un momento de desaliento, de
fracaso o de angustia, es
tremendamente importante
encontrar a una persona que
comprenda, que no riña, que no
clasifique fríamente, sino que sea
capaz de compartir los sentimientos
—tantas veces contradictorios—, que
se encuentran en el corazón
humano. Hay momentos en los que
cada hombre —incluso el más cruel
asesino— necesita consuelo y alivio.
El criminal americano Crowley ,
condenado a la silla eléctrica por
matar a mucha gente, escribió poco
antes de su muerte: "Tengo bajo la
ropa un corazón fatigado, un corazón



bueno: un corazón que a nadie haría
daño" .

¿Sabemos lo que ese hombre ha
vivido? ¿Conocemos las
manipulaciones y presiones a las que
estaba expuesto desde su infancia, su
vacío interior, su aburrimiento?
¿Qué ha provocado su desesperación
y su odio? Hay una razón oculta por
la que cada persona piensa y procede
como lo hace. Si descubrimos esa
razón, tendremos la llave de sus
acciones, y quizá la de su
personalidad.

En medio de un mundo lleno de
situaciones terribles, estamos
llamados a descubrir la posibilidad
de una compasión. El gran escritor
británico Graham Greene afirma: 
"Si conociéramos las cosas hasta el
fondo, tendríamos compasión hasta
con las estrellas" .

No me refiero, por supuesto, al
ejercicio de la justicia pública; no se



trata de saldar un castigo. Hablo
sencillamente de la actitud de una
persona concreta frente a otra, que
se ha hecho culpable. En la vida
diaria, no nos compete condenar a
otros, ni juzgar sobre sus
intenciones. Cuando estos actos se
realizan "en la calle" , a menudo no
están exentos de una gran dosis de
morbo farisaico. Además, inician un
nuevo ciclo de violencia y de
opresión. La única liberación
verdadera es aquella que toca el
corazón y mueve a cambiarlo, con la
gracia de Dios.

Un comentario mordaz o cínico no
ayuda nada, sino que hunde al otro
todavía más en la miseria. En
cambio, si éste nota un verdadero
interés, una auténtica preocupación
por su persona y situación, puede ser
que reaccione favorablemente. La
comprensión tiene un efecto sanante.



Es preciso comprender que cada uno
necesita más amor del que "merece" ;
cada uno es más vulnerable de lo que
parece. Y hasta la persona más
violenta puede arrepentirse de sus
faltas, puede cambiar y crecer
mientras viva. "No hay pecador sin
futuro, ni santo sin pasado" , dice la
sabiduría popular.

Comprender es tener la firme
convicción de que cada persona,
independientemente de todo el mal
que haya hecho, es un ser humano
capaz de hacer el bien. Nadie está
totalmente corrompido; en cada uno
brilla una luz. Al comprender,
decimos a alguien: "No, tú no eres así.
¡Sé quién eres! En realidad eres
mucho mejor" . Queremos todo el
bien posible para el otro, su pleno
desarrollo, su dicha profunda, y nos
esforzamos por quererlo desde el
fondo del corazón, con gran
sinceridad.



Existen, realmente, estas personas
que saben dar cariño y esperanza a
los demás. Su presencia engendra
una sensación de bienestar. Los otros
saben que están en buenas manos,
cuando están con ellas; saben que
son estimados y queridos, a pesar de
todos sus fallos. Pueden dejar sus
cargas, descansar y descubrir valores
que, quizá, nunca hayan conocido.

II. SER CAPAZ PARA LA AMISTAD

Si deseamos que otro se desprenda,
realmente, del error, de la
equivocación, de la fealdad o de la
maldad, y que se abra a nuevos
conocimientos, es preciso entrar en
una relación amistosa con él. Se
acepta un consejo cuando hay
confianza. Se sigue a un amigo y a
nadie más.

La amistad proporciona un nuevo
brillo a nuestra existencia y hace más
amable nuestra vida. Goethe lo
expresa de un modo poético: 



"Nuestro mundo parece muy vacío —
afirma—, si lo imaginamos sólo lleno
de montañas, ríos y ciudades. Pero
sabemos que aquí o allá hay alguien
que está en sintonía con nosotros,
alguien con quien seguimos viviendo,
aunque sea en silencio. Esto, y
solamente esto, hace que la tierra sea
un jardín habitable" .

Precisamente ante la masificación y
el anonimato, tan característicos de
nuestra época, necesitamos lugares
cálidos, espacios en los que podamos
sentirnos como en casa. Donde hay
amigos, surge la experiencia de la
confianza, la experiencia del hogar.
Para muchos contemporáneos, la
amistad es su hogar y su patria en
medio de una tierra sin patria y sin
hogar.

Quien tiene amigos de otros partidos
políticos, otras profesiones,
religiones y nacionalidades, es una
persona dichosa. Se le abre un mar



sin orillas. Tratando y queriendo a la
gente más variada, se amplía su
mente y se ensancha su corazón.
Recibe mucho y entrega mucho. Es
quien mejor puede orientar a los que
parecen estar en una situación sin
salida.

Por supuesto, la amistad no se puede
forzar. Es un don de lo alto. Pero
podemos capacitarnos para recibir
este don.

1. Una condición imprescindible

Para aventurarme en la vida del otro,
debo estar en paz conmigo mismo.
Debo llevarme bien conmigo mismo
y llegar a ser, de alguna manera, "mi
propio amigo" .

Conozco a una mujer que ha
abortado varias veces y —después de
un espectacular cambio de mente—
trabajaba agresivamente a favor de
la vida. En una ocasión, ella me
confesó: "Francamente, me odio. Y



odio a todas las mujeres que abortan.
Si una persona ha realizado este
crimen, sólo le quedan dos caminos:
luchar vehemente en pro o en contra
de la vida, para callar la voz de su
conciencia" .

Sin embargo, no defendemos la vida,
en primer lugar, para solucionar
problemas personales, sino para
ayudar a los demás. No podremos
hacerlo con eficacia, si no
transmitimos nada más que nuestro
caos interior, ahogando a los otros
con nuestros sentimientos amargos y
nocivos. Huirán de nosotros para
protegerse.

Si no estoy a gusto conmigo mismo,
no estoy a gusto en ningún lugar. Si
no me he encontrado a mí, no puedo
realizar un verdadero encuentro con
ninguna otra persona. Si no estoy en
armonía conmigo, no puedo sembrar
paz a mi alrededor.



Cabe también una tercera posibilidad
para los que han experimentado el
aborto: pueden defender la vida
serenamente, si han llegado a ser "su
propio amigo" . Pero, ¿cómo es
posible esto? La amistad reclama una
actitud de profunda sinceridad. No
se puede construir sobre una
mentira. Así, para ser "mi amigo" ,
necesito comportarme con rectitud
interior. No debo reprimir las
grandes cuestiones que se plantean,
con mayor o menor frecuencia, en mi
interior. Tengo que ordenar mi
propia alma, dirigirla hacia el bien y
buscar el sentido completo de mi
existencia.

Si una persona se ha reconciliado
con Dios y con ella misma, tiene la
oportunidad de dar al mundo su
propio testimonio con especial
convicción. Es una tarea hermosa,
una ocasión para desagraviar y, por
supuesto, también es un tratamiento



para curar las propias heridas cada
vez más hondamente.

2. El valor de la amabilidad

Hay dos formas de mostrar nuestra
fuerza en una conversación:
podemos empujar al otro hacia
abajo, o tirarle hacia arriba; podemos
actuar de un modo destructivo o de
un modo constructivo.

Un lenguaje ofensivo, unas palabras
sarcásticas, cierta arrogancia,
brusquedad, prepotencia y reproches
son ejemplos para una conversación
destructiva; producen resistencias y,
en ocasiones, rebeliones abiertas.

No hacen falta habilidades para pisar
al otro. Cualquiera puede hacerlo. Se
hiere, a veces, todavía más con la
frialdad que con el enfado. Pero el
precio es alto. Si discutimos, nos
enfrentamos y contradecimos,
creamos distancias. Si nos dejamos
llevar por la agitación interior,



terminamos ofendiendo. Alguna vez,
podremos lograr algún triunfo. Pero
será una victoria vacía. Una persona
forzada contra su voluntad no
cambia de opinión. No sale del
círculo vicioso en el que se encuentra
y, con frecuencia, tiende a sabotear
los esfuerzos de quien la frustra.

Es verdad, la coacción puede evitar,
en ocasiones, un mal. Puede evitar,
por ejemplo, la muerte de inocentes.
Pero no es un medio adecuado para
conducir a una persona hacia el bien.
Un cambio violento, normalmente,
no es profundo ni duradero. No se
puede forzar a nadie a ser bueno.

Los chinos dicen: "Quien pisa con
suavidad, va lejos" . Lo mismo
expresa la famosa fábula del sol y del
viento. Ambos discutieron acerca de
cuál era más fuerte, y el viento dijo: 
"¿Ves aquel chico envuelto en una
capa? Te apuesto a que le haré quitar
la capa más rápido que tú" . Comenzó



a soplar, con una fuerza enorme,
hasta ser casi un ciclón. Pero cuanto
más soplaba, tanto más el chico se
envolvía en su capa. Por fin, el viento
se calmó y se declaró vencido.
Entonces salió el sol y sonrió
benignamente sobre el chico. No
pasó mucho tiempo hasta que éste,
acalorado, se quitó la capa.

Realmente, la suavidad es más
poderosa que la furia. Sólo a través
del corazón podemos llegar a la
razón de otra persona. Si ella nos
rechaza, no podemos hacer nada.
Pero si nota que la queremos de
verdad, que es especial e importante
para nosotros, y que deseamos que
sea plenamente feliz, entonces se
abre la posibilidad de una relación
amistosa, en la que —como ya hemos
visto— cada uno escucha al otro y
cada uno aprende del otro.

La amistad surge y se acrecienta
cuando rompemos las imágenes que



nos hemos hecho de otra persona. Es
una experiencia muy íntima, que
necesita tiempo, calma y mucha
sensibilidad.

El que ama, da algo de sí mismo, de
su propia vida, de lo que está vivo en
él. Comparte sus alegrías y sus penas,
sus ilusiones y desilusiones, sus
experiencias y proyectos, sus
reflexiones y, no en último lugar, la
verdad que ha encontrado; en una
palabra: se da a sí mismo. En este
ambiente no es difícil hablar de todo,
también de las propias faltas, aunque
sean muy graves.

3. Transmitir la verdad

Para elevar al otro hacia una
comunicación constructiva, conviene
que profundicemos en la relación
positiva que ya existe entre nosotros.
Es importante ver lo bueno en el
otro, porque todos tendemos a
comportarnos según las expectativas
de los demás. En este sentido,



aconseja la sabiduría popular: "Si
quieres que los otros sean buenos,
trátales como si ya lo fuesen" .

Tendríamos que hablar siempre con
un sello personal. Cuando los otros
escuchan frases trilladas, hay quien
deja de escuchar. No deberíamos
olvidar que las palabras —y hasta los
mejores ejemplos— se desgastan con
el uso excesivo. Dado que los
argumentos a favor de la vida se
utilizan con frecuencia y en tantos
contextos, puede ser que dejen de
causar impresión. Necesitamos una
fidelidad creativa a principios
comunes.

Quien quiere al otro de verdad, no
palia ni encubre el mal que éste haya
hecho. Intentará transmitir las
exigencias éticas con toda claridad,
adaptadas a las circunstancias de
cada caso. No buscará compromisos
falsos, porque sabe que ellos no
pueden llevar a nadie a una paz



estable. "No es honesto eludir
principios éticos elementales —
afirman Natalia Horstmann y 
Enrique Sueiro —. Hay cosas buenas
y cosas malas, y su bondad o maldad
es independiente de consensos. El
tabaco no mata porque lo diga la
cajetilla…; ni la violencia machista es
aberrante porque la condene el
Gobierno. Son realidades dañinas en
sí mismas, lo diga quien lo diga o
aunque no lo diga nadie" .

El otro tiene derecho a conocer toda
la verdad, aun allí donde a primera
vista puede resultarle amarga. Por
esto, tenemos la obligación grave de
hacerle partícipe de la luz que
tenemos, probablemente por la
generosidad de otros.

Asimismo, para ganar en sinceridad
en cualquier relación humana, es
conveniente y necesario dar a
conocer la propia identidad. El otro
quiere saber quién soy yo, tal como



yo quiero saber quién es él. Si
reprimimos las diferencias y nos
acostumbramos a callarlo todo, tal
vez podamos gozar durante algún
tiempo de una armonía aparente.
Pero en el fondo, no nos
aceptaríamos mutuamente tal como
somos en realidad, y nuestra relación
se tornaría cada vez más superficial,
más decepcionante, hasta que, antes
o después, se rompería.

Si creamos un ambiente de
confusión, no ayudamos a nadie. Por
esto es preciso exponer la verdad tan
clara e íntegramente como sea
posible. Cuando actuamos de esta
manera, no obstaculizamos la
amistad sino, muy al contrario, la
fomentamos, si guardamos la
delicadeza y el respeto. "No aceptéis
como verdad nada que carezca de
amor. Y no aceptéis como amor nada
que carezca de verdad. El uno sin lo
otro se convierte en una mentira
destructora" . Estas palabras,



inspiradas en la filósofa Edith Stein ,
me parecen especialmente aptas
para la defensa de la vida. Toda
verdad mezclada con veneno se
vuelve, sin más, falsa.

4. Ayudar a salir de las dificultades

Según Sócrates , no conviene
enseñar nada a nadie. El gran
maestro conducía a sus
contemporáneos sabiamente a
verdades que ellos mismos
encontraban. Su método refleja un
conocimiento hondo del corazón
humano. Muchas veces, realmente,
estamos más convencidos de las
verdades que hemos descubierto por
cuenta propia, que de aquellas que
otros nos sirven en bandeja de plata.

En la psicología se habla —
análogamente— de la "intención
robada" : si quiero hacer algo —
incluso con mucho afán—, y otra
persona me dice que debo hacer
justamente esto, puede ser que



disminuyan mis ganas. Me siento un
mandado, no el protagonista de la
obra. A nadie le agrada recibir
órdenes sobre cosas que ha decidido
hacer.

Así, conviene apelar a los motivos
más nobles del otro y ayudarle a que
él mismo quiera realizar el bien o
arrepentirse del mal. Él mismo
puede y debe decidirse a salir del
pozo en el que ha caído. En la
proximidad de un amigo, esto es
posible. Junto al amigo, una persona
puede entrar en relación con su
auténtico yo; puede percibir lo
sincero y lo verdadero en su propio
corazón. Puede sentirse como
envuelto en el aire de la montaña,
gracias al cual puede respirar de
forma diferente a como lo hace
normalmente; y ese aire le lleva a
entrar en contacto con lo más
sublime y elevado que hay en él.



Nuestra tarea consiste, sobre todo, en
poner al otro en relación con sus
sentimientos más íntimos y
auténticos, y en incitarle a expresar
los silenciosos impulsos de su
corazón. Podemos asegurarle nuestra
cercanía, echarle una mano y
transmitir la creencia firme de que el
camino hacia la salvación es viable.

Un buen amigo da ánimo, luz y
esperanza, aunque la noche sea
oscura. Ayuda al otro a salir de una
depresión, después de una gran
caída. Le da valor para levantarse, y
fuerza para asumir la propia culpa —
con todas sus consecuencias—. Y, no
en último lugar, le despierta la
ilusión de decidirse, nuevamente,
por la vida. Un proverbio japonés
afirma: "Con un amigo a mi lado no
hay ningún camino que sea
demasiado largo" .

NOTA FINAL



El amor a la vida se expresa, muchas
veces, en la valentía, en la fortaleza y
en la justicia. Y se muestra, al mismo
tiempo, en la humildad, en la
escucha y en la compasión. Siempre
defiende la verdad y, en el mejor de
los casos, llega a construir una
auténtica amistad.

Queremos dar la vida a todos, tanto a
los que están en peligro material de
perderla, como a los que están en
peligro espiritual de robarla. Todos
necesitan nuestra solicitud, y no
debemos olvidar que aquel que hace
el mal se daña aún más que aquel
que lo sufre.

Por esto, hemos puesto nuestra
mirada en las víctimas quizá todavía
más destrozadas que los niños que
no nacerán, o los ancianos que
mueren antes de tiempo. Queremos
dar vida también a los responsables
del aborto y de la eutanasia.
Queremos ofrecerles nuestra ayuda



para salir de su error y revisar sus
actitudes. Con ello, tenemos muy
claro que "la verdad no se impone
sino por la fuerza de la misma
verdad" .

Si un "defensor" se acostumbra a
descubrir el núcleo bueno de todos
los hombres, y a realizar un
encuentro con quien ha actuado mal,
entonces aumentará incluso su
propia vida. En el trato sincero con
los demás crece su vitalidad. Se le
ocurren más ideas, relucen más
valores. El "defensor" se hace, sobre
todo, cada vez más capaz de amar,
más apto para orientar. Adquirirá, en
medio de un mundo caótico,
sabiduría para comprender,
paciencia para luchar, y una alegría
inexpresable, que es fruto del
empeño de conducir a otros desde la
oscuridad a la luz. Su estilo de vida
se resume en el famoso lema de 
Antonio Machado : "Pensar alto,
sentir hondo, hablar claro" .



* Conferencia de la doctora Jutta
Burggraf , pronunciada el 6 de
noviembre de 2009 en el IV Congreso
Internacional Provida, celebrado en
Zaragoza (España).

Jutta Burggraf es Profesora de
Teología Dogmática y de
Ecumenismo en la Facultad de
Teología de la Universidad de
Navarra

Jutta Burggraf

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/sobre-la-
personalidad-de-un-defensor-de-la-

vida-2/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/sobre-la-personalidad-de-un-defensor-de-la-vida-2/
https://opusdei.org/es-cl/article/sobre-la-personalidad-de-un-defensor-de-la-vida-2/
https://opusdei.org/es-cl/article/sobre-la-personalidad-de-un-defensor-de-la-vida-2/
https://opusdei.org/es-cl/article/sobre-la-personalidad-de-un-defensor-de-la-vida-2/

	Sobre la personalidad de un "Defensor de la vida"

