
opusdei.org

Sembrar amor,
cosechar una cultura
del don: Un legado
de san Josemaría

Durante las conferencias
BeDoCare celebradas en Kenia
el pasado octubre, el P. Javier
del Castillo, vicario general del
Opus Dei, pronunció una
conferencia en la que invitó a
los participantes a reflexionar
sobre la “cultura del don”,
arraigada en el “sí” diario de las
personas, la generosidad y el
espíritu de servicio, en tres
áreas clave: familia, trabajo
profesional y cuidado y caridad
social.



13/11/2025

Índice

Introducción: Strathmore
Sembrar Amor: «Pon amor
donde no hay amor y
cosecharás amor»
BeDoCare: «Es bueno que
existas [...] Es necesario que
existas»
Desafíos del Individualismo y el
Consumismo
El Legado de san Josemaría en
la familia, el trabajo y el
cuidado de los demás
Conclusión: la actitud de la
escucha y la ‘cultura del don’

1. 
2. 

3. 

4. 

5. 

6. 



1. Introducción: Strathmore

En 1957, Mons. Gastone Perrelli,
Delegado Apostólico para África
Oriental y Occidental, solicitó a San
Josemaría, fundador del Opus Dei,
que promoviera una universidad con
espíritu católico en Kenia. En aquel
momento, Kenia se encontraba en
camino hacia la independencia, que
se lograría en diciembre de 1963. Dos
miembros del Opus Dei llegaron a
Nairobi en 1958, y en 1961 comenzó 
Strathmore College.

Strathmore fue el primer college
interracial en África Oriental. Había
sido fundado con la condición
expresa de que fuera “interracial” y
“abierto a no católicos y no
cristianos”[1]. En 1962, las mujeres del
Opus Dei fundaron, con esas mismas
condiciones, Kianda College[2]. El
mismo criterio orientó los inicios del
Opus Dei en Nigeria y en otras partes
del continente africano[3] : «No hay



más que una raza, la raza de los hijos
de Dios»[4], proclamó muchas veces
san Josemaría. Desde el punto de
vista institucional, fue un logro
extraordinario, una verdadera señal
de fraternidad adelantada a su
tiempo.

Pero el núcleo de la reflexión de hoy
es este: para que las instituciones
prosperen y perduren a lo largo de la
historia, requieren algo más que
ideales nobles y estructuras sólidas.
Necesitan el “sí” diario de las
personas que las integran —su
generosidad, compromiso y espíritu
de servicio— para darles vida. Con
esta respuesta viva, incluso las
instituciones más grandes y
expuestas a la inmovilidad no solo
perduran, sino que se convierten en
fuentes de renovación y fecundidad
para generaciones. Esta es la tensión
creativa que recorre la historia: las
estructuras son necesarias, pero una
cultura del don es igualmente vital.



Strathmore y Kianda no son
simplemente monumentos a una
visión pasada; son una continua
invitación. Cada generación de
profesores, de estudiantes y de
empleados está llamada a elegir de
nuevo, a hacer de la apertura, la
libertad y la fraternidad una realidad
viva y no solo unas bonitas palabras
en la pestaña de misión de un sitio
web. Es precisamente por esto por lo
que BeDoCare comienza con la
palabra ‘BE’ (SER): solo al
convertirnos, al moldear quiénes
somos interiormente, nuestro
‘hacer’ (DO) y nuestro ‘cuidar’ (CARE)
pueden tener la profundidad y la
consistencia necesarias para sostener
una verdadera cultura del don.

2. Sembrar Amor: «Pon amor
donde no hay amor y
cosecharás amor»

La siembra es una de las imágenes de
esperanza más impactantes de la



Escritura. Una semilla es pequeña y
frágil, y fácilmente pasa inadvertida.
Sin embargo, una vez que entra en la
tierra, lleva un poder oculto. Jesús
nos dice: «Salió el sembrador a
sembrar su semilla» (Lc 8,5). Y el
sembrador esparce no con
moderación sino en abundancia, casi
temerariamente, confiando a Dios la
cosecha.

El amor funciona de la misma
manera: dado libremente, más allá
de todo cálculo, da fruto porque Dios
lo hace crecer. San Josemaría vio en
el gesto del sembrador la
magnanimidad de Dios mismo, y
también la forma en que el Opus Dei
debía extenderse: transmitiendo la
semilla de la santidad
generosamente, en todas las
circunstancias, abundantemente, sin
distinción de personas o ambientes,
sin interés propio. Su mensaje es la
llamada universal a la santidad:



«A cada uno llama a la santidad, de
cada uno pide amor: jóvenes y
ancianos, solteros y casados, sanos y
enfermos, cultos e ignorantes,
trabajen donde trabajen, estén donde
estén»[5].

Sembrar es compartir el amor que
hemos recibido. Cada corazón
ganado para Cristo se convierte en
un nuevo sembrador. Y cada
pequeño don —un acto de paciencia,
una palabra de aliento, un sacrificio
oculto— extiende la cadena.

San Juan Pablo II nos recordó: «El
hombre no puede vivir sin amor. Él
permanece para sí mismo un ser
incomprensible, [...] si no se le revela
el amor, si no se encuentra con el
amor, si no lo experimenta y lo hace
propio, si no participa en él
vivamente»[6].

Sembrar amor es, por lo tanto, el
comienzo de una nueva cultura. Pero



debe hacerse al estilo de Dios: con la
mano abierta, confiada, generosa.

San Juan de la Cruz lo reflejó cuando
escribió: «Donde no hay amor, pon
amor y sacarás amor»[7].

Esto se produce cuando damos
libremente a los demás y creamos así
las condiciones para una respuesta
que es igualmente libre, ya que un
don deja de ser un don cuando lleva
consigo una expectativa de
recompensa. A lo que da lugar esta
dinámica es una espiral de donación
que también es dar vida, un proceso
cuyos efectos desafían la
cuantificación. Un ejemplo notable
ocurrió en los Estados Unidos en
2011, cuando un donante de riñón
altruista, obrando sin beneficio
personal, inició una cadena nacional
de trasplantes. Su decisión
desencadenó una secuencia de
intercambios que salvó docenas de
vidas, demostrando el incalculable



efecto dominó de la auténtica
generosidad[8].

3. BeDoCare: «Es bueno que
existas [...] Es necesario que
existas»

Nuestra identidad más profunda es
la de hijos de Dios. Es la fuente de
nuestro significado. De esto fluye
nuestro deseo de tratarnos unos a
otros como verdaderos hermanos y
hermanas, hijos del mismo Padre,
compartiendo la misma dignidad. Y
la forma concreta de vivir esta
identidad es a través del don de uno
mismo: amándonos y cuidándonos
unos a otros. Como declaró el
prelado del Opus Dei en la primera
Conferencia BeDoCare, «somos
corresponsables de cuidar el mundo,
estableciendo relaciones fundadas en
la caridad, la justicia y el respeto,
especialmente superando la
enfermedad de la indiferencia»[9].



De hecho, somos corresponsables del
florecimiento mutuo. Como explica el
Cardenal Ratzinger: «El hombre es
esa extraña criatura que necesita no
solo el nacimiento físico sino
también la apreciación para
subsistir. Esta es la raíz de lo que
llamamos hospitalidad o cuidado [...]
Para que un individuo se acepte a sí
mismo, alguien debe decirle: ‘Es
bueno que existas’. Debe decirse, no
con palabras, sino con ese acto de
todo el ser que llamamos amor.
Porque la forma del amor es querer
la existencia del otro y, al mismo
tiempo, hacerla florecer de nuevo. La
clave del yo reside en el tú; el camino
hacia el tú pasa a través del yo»[10].

Viktor Frankl, el psiquiatra vienés
encarcelado en Auschwitz,
experimentó este amor que le dio
vida cuando un día un capataz le dio
en secreto un trozo de pan. Él afirma:
«me dio algo más, un "algo" humano
que hizo que se me saltaran las



lágrimas: la palabra y la mirada con
que aquel hombre acompañó el
regalo»[11].

Si esto puede ocurrir a nivel
humano, con el advenimiento del
cristianismo, como añade Joseph
Ratzinger, no solo decimos al otro “es
bueno que existas”, sino “es
necesario que existas”[12]. Esta es la
raíz misma del cuidado. No es
lástima, ni condescendencia, sino el
reconocimiento de la dignidad del
otro arraigada en la imagen de Dios
dentro de él.

El legado de San Josemaría no es
principalmente teórico sino
existencial. Él inició en la Iglesia un
camino de santificación en la vida
ordinaria. Descubrir a Dios en el
trabajo y la vida cotidiana cambia
nuestra manera de ver a los demás:
todos merecen amor y justicia; todos
son dignos de nuestra auto-donación.
Eso es lo que están haciendo en



BeDoCare: recordarle a cada persona
que su existencia no solo es buena
sino necesaria, y que en su fragilidad
convoca lo mejor de nuestra
humanidad.

Como san Josemaría repetía tan a
menudo: «Tú, por tu condición de
cristiano, no puedes vivir de espaldas
a ninguna inquietud, a ninguna
necesidad de tus hermanos los
hombres»[13].

4. Desafíos del Individualismo
y el consumismo

Pero este planteamiento encuentra
un ambiente hostil. El
individualismo nos insta a
aferrarnos, acumular y medir cada
relación por el beneficio; el
consumismo alimenta una
insatisfacción permanente, haciendo
que las personas y las sociedades
estén inquietas y cerradas en sí
mismas. Juntos, erosionan los lazos



personales y comunitarios, dejando a
los más débiles—los enfermos, los
pobres, los no nacidos, los ancianos,
los migrantes—en una situación de
mayor vulnerabilidad. El resultado
es la fragmentación e incluso la
agresividad, ya que terminamos
defendiendo “lo nuestro” a cualquier
precio.

Esta combinación produce lo que el
Papa Francisco ha llamado “cultura
del descarte”: «Hay quienes
presumen de poder determinar,
basándose en criterios utilitarios y
funcionales, cuándo una vida tiene
valor y merece la pena ser vivida.
Este tipo de mentalidad puede
conducir a graves violaciones de los
derechos de los más débiles, a
grandes injusticias y desigualdades
cuando uno se guía
predominantemente por la lógica del
beneficio, la eficacia o el éxito»[14].



La tentación es mantener estos
desafíos en lo abstracto. Pero no son
abstractos: invaden los espacios más
íntimos de la vida. Fracturan la
familia, reducen el trabajo a
transacción y erosionan el cuidado
mutuo. Por eso el legado de San
Josemaría nos interpela con tanta
urgencia. Y por eso la lógica del don
debe ser replantada precisamente
donde el individualismo y el
consumismo nos hieren más
profundamente.

5. El Legado de san Josemaría
en la familia, el trabajo y el
cuidado de los demás

a. El don en la Familia

La familia es la primera escuela del
don. En el ámbito de la familia, los
actos ocultos de servicio —lavar
platos, vendar una herida, planchar
ropa para un evento familiar



especial— se convierten en un
aprendizaje diario del amor.

Esta convicción llevó a san Josemaría
a afirmar que el matrimonio es una
vocación cristiana, una llamada de
Dios[15]: «Los esposos cristianos han
de ser conscientes de que están
llamados a santificarse santificando,
de que están llamados a ser
apóstoles, y de que su primer
apostolado está en el hogar. Deben
comprender la obra sobrenatural
que implica la fundación de una
familia, la educación de los hijos, la
irradiación cristiana en la
sociedad»[16].

Para muchos, la “familia” incluye
naturalmente la red extendida de
primos, tías, tíos y abuelos. Un niño
no crece solo; es criado por toda una
comunidad. Los abuelos transmiten
sabiduría, los hermanos mayores
asumen la responsabilidad de los
más jóvenes y los parientes



intervienen cuando los padres tienen
dificultades. Las cargas y las alegrías
de un hogar son compartidas por
todos. Esta solidaridad viva surge de
pertenecerse unos a otros y de
reconocer que todos somos hijos de
Dios.

Pero el consumismo socava todo
esto. Al hacernos olvidar a Dios,
desvincula la sexualidad del don,
reduciéndola, en esencia, a
mercancía. Los hijos se convierten en
“derechos” o en “productos” no
deseados. La vida familiar en sí
misma es remodelada por la
dominación y el propio interés.

El antídoto es redescubrir la
complementariedad como auto-
donación. Como enseñó Juan Pablo
II: «La persona humana [...] nunca
debe ser tratada por otro como
medio para un fin; la persona es un
bien hacia el cual la única actitud
adecuada es el amor»[17].



Los hijos, también, son un don, no
una propiedad. De hecho, a menudo
se les llama “la riqueza de la familia”,
en algunas sociedades, naturalmente
no en términos económicos. Son la
verdadera riqueza porque encarnan
la esperanza y la continuidad.

En la familia, los hijos “respiran”
amor a través de padres, hermanos y
parientes. Aprenden a compartir y a
dialogar, a verse a sí mismos como
hijos y hermanos, a captar la justicia
y a practicar tanto el dar como el
recibir el perdón. De este modo
descubren su propia vulnerabilidad
y la de los demás.

La familia se convierte así en la
escuela donde se forman actitudes
que luego dan forma a la vida social
más amplia. Entre estas, el perdón y
la reconciliación destacan como
esenciales en un mundo marcado
por las heridas que nos infligimos
unos a otros. Las disputas dentro de



las familias a menudo se resuelven a
través de la mediación de los
mayores, que enseñan que la paz es
más valiosa que el orgullo. Aquí es
donde comienza la reconciliación: en
el hogar, en la aldea, alrededor del
fogón familiar.

Y no se queda ahí. Las lecciones
aprendidas en estas pequeñas
reconciliaciones se propagan hacia la
sociedad. Cuando las familias
aprenden a perdonar, las
comunidades se vuelven capaces de
paz. Cuando el perdón falla en casa,
su ausencia se siente mucho más
allá, alimentando ciclos de hostilidad
y división, incluso, como vemos hoy
en día, en guerras y conflictos que
marcan a naciones enteras. En este
sentido, el perdón aprendido en casa
se vuelve cada vez más vital para
nuestro mundo.

El perdón es, de hecho, el acto más
gratuito de todos, devolviendo bien



por mal. Como afirma el papa León
XIV: «El perdón que nos enseña Jesús
no espera el arrepentimiento del que
ofende, sino que se ofrece primero,
como don gratuito, aun antes de ser
acogido»[18].

Así, la familia no es solo una unidad
privada: es el semillero de una
cultura del don para la sociedad,
donde cada miembro es necesario y
nadie se siente aislado de los demás.
Es ahí, en esas redes de parentesco y
de cuidado, donde la vida misma se
da libremente, y por lo tanto solo
crece en significado cuando se
entrega tan libremente como se
recibió. Como enseña Jesús: “Gratis
habéis recibido, dad gratis» (Mt 10,8);
o como dice el proverbio swahili, Mti
haukui bila mizizi —un árbol no
crece sin raíces—, recordándonos
que el don de la vida se sostiene y se
transmite dentro de la familia y la
comunidad.



b. El don en el trabajo
profesional

El trabajo es otro campo privilegiado
para la auto-donación. Sin embargo,
el individualismo y el consumismo
distorsionan su significado desde
lados opuestos. El individualismo
reduce el trabajo a la búsqueda de
ganancia personal, o bien lo trata
como una carga a evitar, separándolo
de la solidaridad. El consumismo,
por otro lado, nos empuja al 
workaholism (adicción al trabajo) —a
una producción constante para un
consumo constante— y mide su valor
solo en beneficios materiales. Ambos
dejan a la persona vacía, porque
oscurecen el significado más
profundo del trabajo.

Lejos de considerar el trabajo como
mera supervivencia o logro, san
Josemaría nos enseña, primero, que
debemos trabajar bien —diligente,
responsable y competentemente—,



sin dejar que el trabajo se convierta
en un ídolo que devore la vida
familiar y la vida interior.

Pero trabajar bien y justamente,
aunque sea esencial, no es suficiente.
Si se reduce únicamente al
cumplimiento contractual, el trabajo
corre el riesgo de ser vaciado y de no
tener un espacio para el significado
humano y espiritual que está
llamado a llevar consigo. En relación
con esto, Benedicto XVI ofrece una
idea clave en Caritas in Veritate:
«Mientras antes se podía pensar que
lo primero era alcanzar la justicia y
que la gratuidad venía después como
un complemento, hoy es necesario
decir que sin la gratuidad no se
alcanza ni siquiera la justicia»[19].

Lo que el trabajo necesita, por lo
tanto, es la lógica del don, y no solo
para que tenga la dimensión
trascendente añadida de la caridad:
como implica Benedicto XVI, la



necesita si quiere seguir siendo justo
y no desviarse hacia la injusticia. En
términos de san Josemaría, el trabajo
es el lugar donde el cristiano actúa
como “levadura en la masa”,
transformándose a sí mismo, a sus
colegas e incluso a la tarea misma en
un sacrificio agradable a Dios. Y al
hacerlo, también lo mantiene a salvo
de la corrupción.

Esta idea encuentra un eco natural
en África, donde el espíritu cultural
se plasma vívidamente en la palabra
Harambee: “unámonos” o “tiremos
juntos”. Harambee no es meramente
un eslogan; es una forma de vida en
la que las comunidades unen sus
fuerzas para lograr lo que ningún
individuo podría lograr solo: ya sea
construir una escuela, apoyar a una
familia en crisis o asegurar que una
boda o un funeral se celebre con
dignidad. Cada persona contribuye
según sus posibilidades, y entre todos
la comunidad se levanta.



Aplicado a la vida profesional, este
principio ilumina la santificación del
trabajo como servicio y solidaridad,
con manifestaciones como, por
ejemplo: un médico que dedica
tiempo extra a un paciente que no
puede pagar; un profesor que
asesora a estudiantes con
dificultades después de clase; o, un
empresario que ofrece salarios justos
y políticas favorables a la familia.

Todos estos casos encarnan el
espíritu de Harambee y son semillas
de una cultura del don. Así, el trabajo
se convierte en algo más que una
transacción: se convierte en una
vocación. Deja de ser un ídolo o una
vía de escape y se convierte en
participación en el amor creativo y
redentor de Dios por todos, no solo
por nosotros mismos.

Así como la familia es la escuela del
don, también el lugar de trabajo se
convierte en una segunda escuela



donde el trabajo diario, unido en el
servicio, nos enseña a “tirar juntos” y
a construir la sociedad sobre el firme
fundamento de la auto-donación.

c. El don en el cuidado y la
caridad social

Finalmente, el cuidado y la caridad
social. San Josemaría, en los
primeros días del Opus Dei, buscó
fortaleza entre los más pobres de
Madrid.

«Fui a buscar fortaleza en los barrios
más pobres de Madrid. Horas y horas
por todos los lados, todos los días, a
pie de una parte a otra, entre pobres
vergonzantes y pobres miserables,
que no tenían nada de nada; entre
niños con los mocos en la boca,
sucios, pero niños, que quiere decir
almas agradables a Dios. […] Fui a
buscar los medios para hacer la Obra
de Dios, en todos esos sitios. […] La



fortaleza humana de la Obra han
sido los enfermos»[20].

Esta intuición —que cuidar al más
débil fortalece al dador— sigue
siendo profética. El individualismo y
el consumismo ocultan la fragilidad
idolatrando la independencia. Sin
embargo, es precisamente en la
vulnerabilidad donde descubrimos
nuestra humanidad común. La
enfermedad, la pobreza y la vejez no
son amenazas a la dignidad, sino
momentos en que la dignidad brilla
con mayor claridad.

El cuidado, por lo tanto, es crucial: es
la respuesta humana y
humanizadora a la fragilidad, pero
debe darse libre y personalmente. De
hecho, el cuidado es más que una
tarea; es una forma de relacionarse
que reconoce nuestra condición
compartida. Al reconocer nuestra
propia vulnerabilidad y la de los



demás, redescubrimos la
interdependencia humana.

Esto tiene consecuencias concretas:
el desarrollo de los cuidados
paliativos, la asistencia a familias con
personas dependientes, el apoyo a las
profesiones orientadas al cuidado y
la promoción de su dignidad y un
mayor aprecio de las dimensiones
espirituales, psicológicas y
emocionales de la vida son solo
algunos ejemplos que nacen de la
experiencia de personas con una
misión de cuidar que, en y a través
de su testimonio personal, han
inspirado y fortalecido muchas de
estas profesiones directamente
implicadas en la caridad social.

Cuando existe una cultura del
cuidado y, por lo tanto, del don,
superamos las perspectivas
individualistas. Como explica Mamen
Guitart, una profesional dedicada al
cuidado:



«Solo las personas saben cuidar, y
todos aprendemos a cuidar cuando
somos cuidados. Sale natural dar lo
que has recibido, y es lógico que esa
atención no se limite al ámbito
privado de una casa o de una
institución. La cultura del cuidado se
difunde en cascada, y por eso
termina repercutiendo en toda la
sociedad. Una sociedad mejor
debería procurar educar personas
capaces de cuidar. Eso supondría
una bomba atómica contra el
individualismo. La cultura del
cuidado es tan elemental, tan
importante y tan humanizante que
debería formar parte de las líneas
estratégicas de cualquier sociedad
que aspire al verdadero progreso»[21].

Esta, de hecho, debería ser la misión
distintiva de todas las iniciativas
aquí representadas. Sus proyectos
ciertamente resolverán problemas
concretos, pero si están
acompañados por personas que



descubren y se inspiran en el ideal de
darse libremente a los demás,
también brillarán como una luz para
la sociedad. El Estado, las empresas,
las familias y las comunidades los
mirarán a ustedes: a sus prioridades,
su cultura, su atención a cada
persona y a los principios que los
guían. Llevarán una luz particular,
capaz de iluminar a toda la sociedad
con una visión de cuidado arraigada
en la dignidad humana.

6. Conclusión: la actitud de la
escucha y la ‘cultura del don’

Después de todo lo que se ha dicho
sobre la cultura del don, sobre el
cuidado, sobre el trabajo, sobre las
instituciones, ¿cuál es el primer paso
decisivo? La respuesta, aunque
simple en apariencia, es profunda:
debemos comenzar por escuchar.

Escuchar no es meramente una
técnica a emplear; es una disposición



interna del alma por la cual abrimos
libremente nuestras mentes y
nuestros corazones uno a otro. Es el
gesto primordial de cuidado, el
fundamento del diálogo auténtico y
la condición para la fraternidad
genuina. En todo acto de escucha hay
dos personas: una que confía, otra
que recibe.

Escuchar es reconocer al otro no
como objeto sino como sujeto; mirar
al otro con amor; atender tanto con
los sentidos como con el corazón,
permitiendo que su realidad moldee
nuestra respuesta. Sin escuchar, el
acto de dar se distorsiona. Degenera
en paternalismo cuando imponemos
nuestras propias soluciones; en
dependencia, cuando la asistencia
erosiona la libertad del otro; o en
proyección, cuando lo que damos
refleja nuestros propios deseos en
lugar de las verdaderas necesidades
del otro. En cada caso, el don humilla
en lugar de elevar. Benedicto XVI lo



expresó con precisión: «Para que el
don no humille al otro, no solamente
debo darle algo mío, sino a mí
mismo; he de ser parte del don como
persona»[22]. La escucha es la
salvaguarda de esta presencia
personal.

Aquí, entonces, reside nuestra
responsabilidad. Las instituciones,
por nobles que sean, pueden
preservar valores, encarnar ideales y
proporcionar oportunidades, pero
corren el riesgo de convertirse en
estructuras frías a menos que estén
animadas por personas que
descubran y encarnen la lógica de la
auto-donación. Y esta posibilidad
existe cuando hombres y mujeres, en
su trabajo ordinario y en sus
relaciones diarias, comienzan por
abrazar la escucha como una forma
de vida y un principio rector. Solo
entonces las instituciones tendrán la
posibilidad real de trascender sus
funciones: las escuelas serán más



que aulas, los hospitales más que
salas, las empresas más que
negocios: podrán convertirse en
lugares donde la humanidad se
renueva, donde la fraternidad florece
y donde el amor de Dios se hace
tangible.

Este es el legado perdurable de san
Josemaría: no solo promover
instituciones, sino inspirar personas
—una por una— que, al escuchar y
darse a sí mismas, siembran amor
dondequiera que estén, para que la
sociedad en su conjunto se renueve y
se convierta a una verdadera cultura
del don.

[1] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, III: Los
caminos divinos de la tierra, Rialp
2003, pp. 380-383.

[2] Ibid., p. 383.



[3] Ibid., p. 384.

[4] San Josemaría, Surco, n. 303.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios,
294.

[6] San Juan Pablo II, Redemptor
Hominis, 4-III-1979, n. 10.

[7] San Juan de la Cruz, Cartas, en 
Obras completas, ed. Lucinio Ruano
(Burgos, Monte Carmelo, 2001), Carta
26, p. 1041.

[8] K. Sack, “60 Lives, 30 Kidneys, All
Linked,” The New York Times, 18-
II-2012.

[9] F. Ocáriz, “Agrandar el corazón”,
Roma, 29-IX-2022.

[10] J. Ratzinger, Principles of Catholic
Theology, Ignatius Press, 1987, pp.
79–80.

[11] V. Frankl, El hombre en busca de
sentido, capitulo "Segunda fase".



[12] J. Ratzinger, Principles of Catholic
Theology, Ignatius Press, 1987, p. 81.

[13] San Josemaría, Forja, 453.

[14] Francisco, Discurso a los
participantes en la Asamblea
Plenaria de la Pontificia Academia de
las Ciencias Sociales, “Discapacidad y
condición humana. Cambiar los
determinantes sociales y construir
una nueva cultura de inclusión”, Sala
Clementina, 11-IV-2024.

[15] San Josemaría, El matrimonio,
vocación cristiana, en Es Cristo que
pasa.

[16] San Josemaría, Conversaciones con
monseñor Escrivá de Balaguer, n. 91.

[17] K. Wojtyla, Amor y
responsabilidad.

[18] León XIV, Audiencia general, 20-
VIII-2025.



[19] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 38.

[20] P. Berglar, Opus Dei.Vida y obra del
Fundador Josemaría Escrivá, Rialp,
6.ª ed., 2002, p. 64.

[21] “Mamen Guitart: La hospitalidad
salvará al mundo”, entrevista de
Álvaro Sánchez León, Aceprensa, 3-
IX-2025.

[22] Benedicto XVI, Deus caritas est, n.
34.

P. Javier del Castillo,
Universidad de Strathmore, 2
de octubre de 2025.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/sembrar-amor-
cosechar-cultura-del-don-legado-san-

josemaria-conferencia-javier-del-
castillo/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/
https://opusdei.org/es-cl/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/
https://opusdei.org/es-cl/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/
https://opusdei.org/es-cl/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/
https://opusdei.org/es-cl/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/

	Sembrar amor, cosechar una cultura del don: Un legado de san Josemaría
	Índice
	1. Introducción: Strathmore
	2. Sembrar Amor: «Pon amor donde no hay amor y cosecharás amor»
	3. BeDoCare: «Es bueno que existas [...] Es necesario que existas»
	4. Desafíos del Individualismo y el consumismo
	5. El Legado de san Josemaría en la familia, el trabajo y el cuidado de los demás
	a. El don en la Familia
	b. El don en el trabajo profesional
	c. El don en el cuidado y la caridad social
	6. Conclusión: la actitud de la escucha y la ‘cultura del don’


