opusdei.org

«La resurreccion de
Cristo es la
verdadera esperanza
del mundo»

«Nosotros, cristianos, creemos y
sabemos que la resurreccion de
Cristo es la verdadera
esperanza del mundo, aquella
que no defrauda», ha dicho el
Papa Francisco durante la
Bendicion “Urbi et Orbi”, en la
que también ha pedido la paz
para diversos paises.

01/04/2018



* Domingo de Ramos * Miércoles
Santo

» Misa Crismal (Jueves Santo) * Santa
Misa en la Cena del Sefior (Jueves
Santo)

* Pasion del Sefior (Viernes Santo) ¢
Via Crucis (Viernes Santo)

» Vigilia Pascual (Sabado Santo)

* Domingo de Resurreccion ¢
Bendicion “Urbi et Orbi”

» Agenda del Papa Francisco en
Semana Santa * Recursos para vivir
la Semana Santa * Carta del Papa
Francisco a los jovenes del UNIV

Bendicion “Urbi et Orbi”

Queridos hermanos y hermanas,
iFeliz Pascua! Jesus ha resucitado de
entre los muertos.


https://w2.vatican.va/content/vatican/es/special/2018/settimanasanta2018.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/es/special/2018/settimanasanta2018.html
https://opusdei.org/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/
https://opusdei.org/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/
https://opusdei.org/article/carta-papa-francisco-jovenes-univ/
https://opusdei.org/article/carta-papa-francisco-jovenes-univ/

Junto con el canto del aleluya,
resuena en la Iglesia y en todo el
mundo, este mensaje: Jesus es el
Sefior, el Padre lo ha resucitado y él
vive para siempre en medio de
nosotros.

Jesus mismo habia preanunciado su
muerte y resurreccion con la imagen
del grano de trigo. Decia: «Si el grano
de trigo no cae en tierra y muere,
queda infecundo; pero si muere, da
mucho fruto» (Jn 12,24). Y esto es 1o
que ha sucedido: Jesus, el grano de
trigo sembrado por Dios en los
surcos de la tierra, muri6 victima del
pecado del mundo, permanecio dos
dias en el sepulcro; pero en su
muerte estaba presente toda la
potencia del amor de Dios, que se
libero y se manifesto el tercer dia, y
que hoy celebramos: la Pascua de
Cristo Serior.

Nosotros, cristianos, creemos y
sabemos que la resurreccion de



Cristo es la verdadera esperanza del
mundo, aquella que no defrauda. Es
la fuerza del grano de trigo, del amor
que se humilla y se da hasta el final,
y que renueva realmente el mundo.
También hoy esta fuerza produce
fruto en los surcos de nuestra
historia, marcada por tantas
injusticias y violencias. Trae frutos
de esperanza y dignidad donde hay
miseria y exclusion, donde hay
hambre y falta trabajo, a los profugos
y refugiados —tantas veces
rechazados por la cultura actual del
descarte—, a las victimas del
narcotrafico, de la trata de personas
y de las distintas formas de
esclavitud de nuestro tiempo.

Y, hoy, nosotros pedimos frutos de
paz para el mundo entero,
comenzando por la amaday
martirizada Siria, cuya poblacion
estd extenuada por una guerra que
no tiene fin. Que la luz de Cristo
resucitado ilumine en esta Pascua las



conciencias de todos los responsables
politicos y militares, para que se
ponga fin inmediatamente al
exterminio que se esta llevando a
cabo, se respete el derecho
humanitario y se proceda a facilitar
el acceso a las ayudas que estos
hermanos y hermanas nuestros
necesitan urgentemente, asegurando
al mismo tiempo las condiciones
adecuadas para el regreso de los
desplazados.

Invocamos frutos de reconciliacion
para Tierra Santa, que en estos dias
también esta siendo golpeada por
conflictos abiertos que no respetan a
los indefensos, para Yemen y para
todo el Oriente Proximo, para que el
dialogo y el respeto mutuo
prevalezcan sobre las divisiones y la
violencia. Que nuestros hermanos en
Cristo, que sufren frecuentemente
abusos y persecuciones, puedan ser
testigos luminosos del Resucitado y
de la victoria del bien sobre el mal.



Suplicamos en este dia frutos de
esperanza para cuantos anhelan una
vida mas digna, sobre todo en
aquellas regiones del continente
africano que sufren por el hambre,
por conflictos endémicos y el
terrorismo. Que la paz del Resucitado
sane las heridas en Sudan del Sur:
abra los corazones al didlogo y a la
comprension mutua. No olvidemos a
las victimas de ese conflicto,
especialmente a los nifios. Que nunca
falte la solidaridad para las
numerosas personas obligadas a
abandonar sus tierras y privadas del
minimo necesario para Vivir.
Imploramos frutos de dialogo para la
peninsula coreana, para que las
conversaciones en curso promuevan
la armonia y la pacificacion de la
region. Que los que tienen
responsabilidades directas actien
con sabiduria y discernimiento para
promover el bien del pueblo coreano
y construir relaciones de confianza
en el seno de la comunidad



internacional. Pedimos frutos de paz
para Ucrania, para que se fortalezcan
los pasos en favor de la concordia y
se faciliten las iniciativas
humanitarias que necesita la
poblacion. Suplicamos frutos de
consolacion para el pueblo
venezolano, el cual —como han
escrito sus Pastores— vive en una
especie de «tierra extranjera» en su
propio pais. Para que, por la fuerza
de la resurreccion del Sefior Jesus,
encuentre la via justa, pacifica 'y
humana para salir cuanto antes de la
crisis politica y humanitaria que lo
oprime, y no falten la acogida y
asistencia a cuantos entre sus hijos
estan obligados a abandonar su
patria.

Traiga Cristo Resucitado frutos de
vida nueva para los nifios que, a
causa de las guerras y el hambre,
crecen sin esperanza, carentes de
educacion y de asistencia sanitaria; y
también para los ancianos



desechados por la cultura egoista,
que descarta a quien no es
«productivo».

Invocamos frutos de sabiduria para
los que en todo el mundo tienen
responsabilidades politicas, para que
respeten siempre la dignidad
humana, se esfuercen con dedicacion
al servicio del bien comun y
garanticen el desarrollo y la
seguridad a los propios ciudadanos.

Queridos hermanos y hermanas:

También a nosotros, como a las
mujeres que acudieron al sepulcro,
van dirigidas estas palabras: «¢Por
qué buscais entre los muertos al que
vive? No esta aqui. Ha

resucitado» (Lc 24,5-6). La muerte, la
soledad y el miedo ya no son la
ultima palabra. Hay una palabra que
va mas alla y que solo Dios puede
pronunciar: es la palabra de la
Resurreccion (cf. Juan Pablo II,
Palabras al término del Via Crucis, 18



abril 2003). Ella, con la fuerza del
amor de Dios, «ahuyenta los pecados,
lava las culpas, devuelve la inocencia
a los caidos, la alegria a los tristes,
expulsa el odio, trae la concordia,
doblega a los poderosos» (Pregon
pascual).

iFeliz Pascua a todos!
Vigilia Pascual (Sabado Santo)

Esta celebracion la hemos
comenzado fuera... inmersos en la
oscuridad de la noche y en el frio que
la acompana. Sentimos el peso del
silencio ante la muerte del Sefior, un
silencio en el que cada uno de
nosotros puede reconocerse y cala
hondo en las hendiduras del corazon
del discipulo que ante la cruz se
queda sin palabras.

Son las horas del discipulo
enmudecido frente al dolor que
genera la muerte de Jesus: ¢Qué decir
ante tal situacion? El discipulo que se



queda sin palabras al tomar
conciencia de sus reacciones durante
las horas cruciales en la vida del
Sefior: frente a la injusticia que
condeno al Maestro, los discipulos
hicieron silencio; frente a las
calumnias y al falso testimonio que
sufrio el Maestro, los discipulos
callaron. Durante las horas dificiles y
dolorosas de la Pasion, los discipulos
experimentaron de forma dramatica
su incapacidad de «jugarsela» y de
hablar en favor del Maestro. Es mas,
no lo conocian, se escondieron, se
escaparon, callaron (cfr. Jn 18,25-27).

Es la noche del silencio del discipulo
que se encuentra entumecido y
paralizado, sin saber hacia donde ir
frente a tantas situaciones dolorosas
que lo agobian y rodean. Es el
discipulo de hoy, enmudecido ante
una realidad que se le impone
haciéndole sentir, y lo que es peor,
creer que nada puede hacerse para



revertir tantas injusticias que viven
en su carne nuestros hermanos.

Es el discipulo atolondrado por estar
inmerso en una rutina aplastante
que le roba la memoria, silencia la
esperanza y lo habitua al «siempre se
hizo asi». Es el discipulo enmudecido
que, abrumado, termina
«normalizando» y acostumbrandose
a la expresion de Caifas: «¢No les
parece preferible que un solo
hombre muera por el pueblo y no
perezca la nacion entera?» (Jn 11,50).

Y en medio de nuestros silencios,
cuando callamos tan
contundentemente, entonces las
piedras empiezan a gritar (cf. Lc
19,40)[1] y a dejar espacio para el
mayor anuncio que jamas la historia
haya podido contener en su seno:
«No esta aqui ha resucitado» (Mt
28,6). La piedra del sepulcro grito y
en su grito anuncid para todos un
nuevo camino. Fue la creacion la



primera en hacerse eco del triunfo
de la Vida sobre todas las formas que
intentaron callar y enmudecer la
alegria del evangelio. Fue la piedra
del sepulcro la primera en saltar y a
su manera entonar un canto de
alabanza y admiracion, de alegria y
de esperanza al que todos somos
invitados a tomar parte.

Y si ayer, con las mujeres
contemplabamos «al que
traspasaron» (Jn 19,36; cf. Za 12,10);
hoy con ellas somos invitados a
contemplar la tumba vaciay a
escuchar las palabras del angel: «no
tengan miedo... ha resucitado» (Mt
28,5-6). Palabras que quieren tocar
nuestras convicciones y certezas mas
hondas, nuestras formas de juzgary
enfrentar los acontecimientos que
vivimos a diario; especialmente
nuestra manera de relacionarnos con
los demads. La tumba vacia quiere
desafiar, movilizar, cuestionar, pero
especialmente quiere animarnos a



creer y a confiar que Dios «acontece»
en cualquier situacién, en cualquier
persona, y que su luz puede llegar a
los rincones menos esperados y mas
cerrados de la existencia. Resucito de
la muerte, resucitd del lugar del que
nadie esperaba nada y nos espera —
al igual que a las mujeres— para
hacernos tomar parte de su obra
salvadora. Este es el fundamento y la
fuerza que tenemos los cristianos
para poner nuestra vida y energia,
nuestra inteligencia, afectos y
voluntad en buscar, y especialmente
en generar, caminos de dignidad. {No
esta aqui...ha resucitado! Es el
anuncio que sostiene nuestra
esperanza y la transforma en gestos
concretos de caridad. jCuanto
necesitamos dejar que nuestra
fragilidad sea ungida por esta
experiencia, cuanto necesitamos que
nuestra fe sea renovada, cuanto
necesitamos que nuestros miopes
horizontes se vean cuestionados y
renovados por este anuncio! Fl



resucito y con €l resucita nuestra
esperanza y creatividad para
enfrentar los problemas presentes,
porque sabemos que no vamos solos.

Celebrar la Pascua, es volver a creer
que Dios irrumpe y no deja de
irrumpir en nuestras historias
desafiando nuestros «conformantes»
y paralizadores determinismos.
Celebrar la Pascua es dejar que Jesus
venza esa pusilanime actitud que
tantas veces nos rodea e intenta
sepultar todo tipo de esperanza.

La piedra del sepulcro tomo parte,
las mujeres del evangelio tomaron
parte, ahora la invitacion va dirigida
una vez mas a ustedes y a mi:
invitacion a romper las rutinas,
renovar nuestra vida, nuestras
opciones y nuestra existencia. Una
invitacion que va dirigida alli donde
estamos, en lo que hacemos y en lo
que somos; con la «cuota de poder»
que poseemos. {Queremos tomar



parte de este anuncio de vida o
seguiremos enmudecidos ante los
acontecimientos?

iNo estd aqui ha resucitado! Y te
espera en Galilea, te invita a volver al
tiempo y al lugar del primer amor y
decirte: No tengas miedo, sigueme.

Viernes Santo - Via Crucis

Después de meditar las 14 estaciones
del camino de la cruz, el Papa
Francisco invito a dirigir nuestra
mirada al Sefior, una mirada de
verglenza, de arrepentimiento y de
esperanza, al igual que hizo el buen
ladron.

La vergtienza de haber perdido la
verglienza

Sefior Jesus, nuestra mirada se dirige
a ti, lleno de vergiienza, de
arrepentimiento y de esperanza.



Ante tu supremo amor nos invade la
verguenza por haberte dejado solo
sufriendo por nuestros pecados: la
verguenza por haber huido ante la
prueba a pesar de haberte dicho
miles de veces: “incluso si todos te
dejan, yo no te dejaré jamas”; la
verguenza de haber elegido a
Barrabas y no a ti, el poder y no a ti,
la apariencia y no a ti, el dios dinero
y no a ti, la mundanidad y no la
eternidad; la vergiienza por haberte
tentado con la boca y con el corazon,
cada vez que nos hemos encontrado
ante una prueba, diciéndote: “jsi tu
eres el mesias, salvate y nosotros
creeremos!; la vergiienza porque
tantas personas, e incluso algunos de
tus ministros, se han dejado enganar
por la ambicién y por la vanagloria
perdiendo su dignidad y su primer
amor; la vergienza porque nuestras
generaciones estan dejando a los
jovenes un mundo fracturado por las
divisiones y por las guerras; un
mundo devorado por el egoismo



donde los jovenes, los pequerios, los
enfermos, 0s ancianos son
marginados; la vergiienza de haber
perdido la vergiienza; jSefior Jesus,
danos siempre la gracia de la santa
verguenza!

Ensefidndonos que tu amor es nuestra
esperanza

Ante tu suprema majestad se
enciende, en las tinieblas de nuestra
desesperacion, un rayo de esperanza
porque sabemos que tu unica medida
de amarnos es aquella de amarnos
sin medida; la esperanza para que tu
mensaje continue inspirando, incluso
hoy, a tantas personas y pueblos a
que solo el bien puede derrotar al
mal y la maldad, solo el perdon
puede abatir el rencor y la venganza,
solo el abrazo fraterno puede
dispersar la hostilidad y el miedo al
otro; la esperanza para que tu
sacrificio continue, también hoy,
emanando el perfume de amor



divino que acaricia los corazones de
tantos jovenes que continuan
consagrando sus vidas
convirtiéndose en ejemplos vivos de
caridad y de gratuidad en este
nuestro mundo devorado por la
l6gica del provecho y de la ganancia
facil; la esperanza para que tantos
misioneros y misioneras continuen,
también hoy, desafiando la dormida
conciencia de la humanidad
arriesgando la vida para servirte en
los pobres, en los descartados, en los
emarginados, en los invisibles, en los
explotados, en los hambrientos y en
los encarcelados; la esperanza para
que tu Iglesia, santa y hecha de
pecadores, continue, también hoy, no
obstante todos los intentos de
desacreditarla, a ser una luz que
ilumina, anima, alivia, y testimonia
tu amor ilimitado a la humanidad,
un modelo de altruismo, una arca de
salvacion y una fuente de certezay
de verdad; la esperanza porque de tu
cruz, fruto de la avidez y cobardia de



tantos doctores de la Ley e hipdcritas,
ha surgido la Resurreccion
transformando las tinieblas de la
tumba en el esplendor del alba del
Domingo sin ocaso, enseiidndonos
que tu amor es nuestra esperanza.

iSefior Jesus, danos siempre la gracia
de la santa esperanza!

Haznos como el buen ladron

Ayudanos, Hijo del hombre, a
despojarnos de la arrogancia del
ladron colocado a tu izquierda y de
los miopes y de los corruptos, que
han visto en ti una oportunidad para
aprovechar, un condenado por
criticar, un derrotado para burlarse,
otra ocasion para echar sobre los
demas, e incluso sobre Dios, sus
propias culpas.

Te pedimos en cambio, Hijo de Dios,
identificarnos con el buen ladron
que te ha mirado con ojos llenos de
verglenza, de arrepentimiento y de



esperanza; que, con los ojos de la fe,
ha visto en tu aparente derrota la
divina victoria y asi se ha arrodillado
ante tu misericordia y con
honestidad ha robado el paraiso.
iAmen!

Viernes Santo - Pasion del Seiior

Homilia del P. Raniero Cantalamessa,
ofmcap - Predicacion del Viernes
Santo de 2018 en la Basilica de San
Pedro

Al llegar donde estaba Jesus, viendo
que ya estaba muerto, no le
rompieron las piernas, sino que uno
de los soldados con una lanza le
atraveso el costado, e
inmediatamente salié sangre y agua.
Quien lo ha visto da testimonio de
ello y su testimonio es verdadero; él
sabe que dice la verdad, para que
también vosotros creais (Jn 19,
33-35).



Nadie podra nunca convencernos de
que esta solemne declaracion no
corresponda a la verdad histdrica,
que quien dice que estaba alli y vio,
en realidad no estaba alli y no vio. En
este caso se juega en ello la
honestidad del autor. En el Calvario,
a los pies de la cruz, estaba la Madre
de Jesus y, junto a ella, «el discipulo
que Jesus amaba». jTenemos un
testigo ocular!

Fl «vio» no sélo lo que ocurria bajo la
mirada de todos. A la luz del Espiritu
Santo, después de la Pascua, vio
también el sentido de lo que habia
sucedido: que en ese momento era
inmolado el verdadero Cordero de
Dios y se realizaba el sentido de la
Pascua antigua; que Cristo en la cruz
era el nuevo templo de Dios, de cuyo
costado, como habia predicho el
profeta Ezequiel (47,1ss.), brota el
agua de la vida; que el espiritu que él
entrega en el momento de la muerte
(Jn 19, 30) da comienzo a la nueva



creacion, como «el Espiritu de Dios»,
aleteando sobre las aguas habia
transformado, al principio, el caos en
el cosmos. Juan, entendio el sentido
recondito de las ultimas palabras de
Jesus: «Todo esta cumplido».

Pero, ;/por qué —nos preguntamos—,
esta ilimitada concentracion de
significado en la cruz de Cristo? ;Por
qué esta omnipresencia del
Crucificado en nuestras iglesias, en
los altares y en cualquier lugar
frecuentado por cristianos? Alguien
ha sugerido una clave de lectura del
misterio cristiano, diciendo que Dios
se revela «sub contraria specie», bajo
lo contrario de lo que él es en
realidad: revela su potencia en la
debilidad, su sabiduria en la
necedad, su riqueza en la pobreza...

Esta clave de lectura no se aplica a la
cruz. En la cruz Dios se revela «sub
propia specie», por lo que €l es, en su
realidad mas intima y mas



verdadera. «Dios es amor», escribe
Juan (1 Jn 4,10), amor oblativo, y solo
en la cruz se hace manifiesto hasta
donde se abre paso esta capacidad
infinita de auto-donacién de Dios.
«Habiendo amado a los suyos que
estaban en el mundo, los amo hasta
el extremo» (Jn 13,1); «Tanto amo
Dios al mundo que dio (ja la muerte!)
al Hijo unigénito» (Jn 3,16); «Me amo
y entrego (ja la muerte!) a si mismo
por mi» (Gal 2,20).

kK 3k

En el afio en que la Iglesia celebra un
Sinodo sobre los jovenes y quiere
ponerlos en el centro de la propia
preocupacion pastoral, la presencia
en el Calvario del discipulo que Jesus
amaba, encierra un mensaje
especial. Tenemos todos los motivos
para creer que Juan se adhirio a
Jesus cuando todavia era bastante
joven. Fue un auténtico
enamoramiento. Todo el resto pasé



de golpe a segunda linea. Fue un
encuentro «personal», existencial. Si
en el centro del pensamiento de
Pablo esta el obrar de Jesus, su
misterio pascual de muerte y
resurreccion, en el centro del
pensamiento de Juan esta el ser, la
persona de Jesus. De ahi todos esos
«Yo soy» de resonancias eternas que
salpican su Evangelio: «Yo soy el
camino, la verdad y la vida», «Yo soy
la luz», «Yo soy la puerta»,
simplemente «Yo soy».

Juan era, casi con certeza, uno de los
dos discipulos del Bautista que, al
comparecer en la escena de Jesus,
fueron detrds de €l. A su pregunta:
«Rabbi, ;donde vives?», Jesus
respondio: «Venid y veréis». «Fueron,
pues, y ese dia se quedaron con €l;
eran aproximadamente las cuatro de
la tarde» (Jn 1,35-39). Esa hora
decidio sobre su vida y por eso nunca
la olvido.



Justamente nos esforzaremos en este
afio por descubrir qué espera Cristo
de los jovenes, qué pueden dar a la
Iglesia y a la sociedad. Lo mas
importante, sin embargo, es otra
cosa: es hacer conocer a los jovenes
lo que Jesus tiene que aportarles.
Juan lo descubrio estando con él:
«vida en abundancia», «alegria
plena».

Hagamos que en todos los discursos
sobre los jovenes y a los jovenes
resuene en el trasfondo la
apremiante invitacion del Santo
Padre en la Evangelii gaudium:
«Invito a todo cristiano, en cualquier
lugar y situacion que se encuentre, a
renovar hoy mismo su encuentro
personal con Jesucristo o, al menos, a
tomar la decision de dejarse
encontrar por El, de buscarlo cada
dia sin descanso. No hay motivo para
que alguien pueda pensar que esta
invitacion no es para él» (EG 3).
Encontrar personalmente a Cristo



también es posible hoy porque €l esta
resucitado; es una persona viva, no
un personaje. Todo es posible
después de este encuentro personal;
nada cambiard realmente en la vida
sin él.

Ademas del ejemplo de su vida, el
evangelista Juan dejo también un
mensaje escrito a los jovenes. En su
Primera Carta leemos estas
conmovedoras palabras de un
anciano a los jovenes de sus Iglesias:

«0Os escribo a vosotros, jovenes,
porque sois fuertes y la Palabra de
Dios permanece en vosotros y habéis
vencido al maligno. {No amaéis el
mundo, ni las cosas del mundo!» (1
Jn 2,14-15)

El mundo que no debemos amar, y al
cual no debemos someternos, no es,
lo sabemos, el mundo creado y
amado por Dios, no son los hombres



del mundo a cuyo encuentro, por el
contrario, siempre debemos ir,
especialmente a los pobres, a los
ultimos. El «mezclarse» con este
mundo del sufrimiento y de la
marginacion es, paraddjicamente, el
mejor modo de «separarse» del
mundo, porque es ir alla donde el
mundo evita ir con todas sus fuerzas.
Es separase del principio mismo que
rige el mundo, es decir, el egoismo.

No, el mundo que no hay que amar
es otro; es el mundo tal como ha
llegado a ser bajo el dominio de
Satands y del pecado, «el espiritu que
estd en el aire» lo llama san Pablo (Ef
2,1-2). Un papel decisivo desempefia
en €l la opinidn publica, hoy también
literalmente espiritu «que esta en el
aire» porque se difunde por el aire a
traveés de las infinitas posibilidades
de la técnica. «Se determina un
espiritu de gran intensidad historica,
al que el individuo dificilmente se
puede sustraer. Nos atenemos al



espiritu general, lo consideramos
evidente. Actuar o pensar o decir
algo contra él es considerado cosa
absurda o incluso una injusticia o un
delito. Entonces no se osa ya situarse
frente a las cosas y a la situacion, y
sobre todo a la vida, de manera
diferente a como las presenta».

Es lo que llamamos adaptacion al
espiritu de los tiempos,
conformismo. Un gran poeta
creyente del siglo pasado, T.S. Eliot,
escribio tres versos que dicen mas
que libros enteros: «En un mundo de
fugitivos, la persona que toma la
direccion opuesta parecera un
desertor».

Queridos jovenes cristianos, si se le
permite a un anciano como Juan
dirigirse directamente a vosotros, 0s
exhorto: {Sed de los que toman la
direccion opuesta! {Tened la valentia
de ir contra corriente! La direccion
opuesta, para nosotros, no es un



lugar, es una persona, es Jesus
nuestro amigo y redentor.

Se os confia particularmente una
tarea a vosotros: salvar el amor
humano de la deriva tragica en la
que ha terminado: el amor que ya no
es don de si, sino solo posesion —a
menudo violenta y tiranica— del
otro. En la cruz Dios se revelo como
agape, amor que se dona. Pero el
agape nunca esta separado del eros,
del amor de busqueda, del deseo y de
la alegria de ser amado. Dios no nos
hace solo la «caridad» de amarnos:
nos desea; en toda la Biblia se revela
como esposo enamorado y celoso.
También el suyo es un amor
«erotico», en el sentido noble de este
término. Es lo que explico Benedicto
XVI en la enciclica «Deus caritas est».

«Eros y agapé —amor ascendente y
amor descendente— nunca llegan a
separarse completamente [...]. La fe
biblica no construye un mundo



paralelo o contrapuesto al fenémeno
humano originario del amor, sino
que asume a todo el hombre,
interviniendo en su busqueda de
amor para purificarla, abriéndole al
mismo tiempo nuevas

dimensiones» (nn.7-8).

No se trata, pues, de renunciar a las
alegrias del amor, a la atraccion y al
eros, sino de saber unir al eros el
agape, al deseo del otro, la capacidad
de darse al otro, recordando lo que
san Pablo refiere como un dicho de
Jesus: «<Hay mas alegria en dar que
en recibir» (Hch 20,35).

Es una capacidad que no se forja en
un dia. Es necesario prepararse para
donarse totalmente uno mismo a
otra criatura en el matrimonio, o a
Dios en la vida consagrada,
empezando por donar el propio
tiempo, la sonrisa y la propia
juventud en la familia, en la
parroquia, en el voluntariado. Lo que



muchos de vosotros silenciosamente
hacéis.

Jesus en la cruz no sélo nos ha dado
el ejemplo de un amor de donacion
llevado hasta el extremo; nos ha
merecido la gracia de poderlo
ejercitar, en pequefia parte, en
nuestra vida. El agua y la sangre que
brotaron de su costado llegan a
nosotros hoy en los sacramentos de
la Iglesia, en la Palabra, aunque solo
mirando con fe al Crucificado. Juan
vio proféticamente una ultima cosa
bajo la cruz: hombres y mujeres de
todo tiempo y de cada lugar que
miraban a «quien fue traspasado» y
lloraba de arrepentimiento y de
consuelo (cf. Jn 19, 37; Zac 12,10). A
ellos nos unimos también nosotros
en los gestos liturgicos que seguiran
dentro de poco.

Jueves Santo - Santa Misa en la
Cena del Sefior



Jesus termina su discurso diciendo:
«Porque os he dado ejemplo, para
que como yo os he hecho, vosotros
también hagdis». Lavar los pies. Los
pies en aquel tiempo eran lavados
por los esclavos. Era un trabajo de los
esclavos. La gente recorria las calles,
no habia asfalto, no habia
“sampietrini”; en aquel tiempo habia
polvo en el camino y la gente se
ensuciaba los pies. Y en el ingreso de
las casas estaban los esclavos que
lavaban los pies. Era un trabajo de
esclavos pero era un servicio: un
servicio hecho por los esclavos. Jesus
quiso hacer este servicio para darnos
un ejemplo de como nosotros
tenemos que servirnos los unos a los
otros.

Una vez, cuando estaban en camino,
dos de los discipulos que querian
hacer carrera, pidieron a Jesus
ocupar los puestos importantes, uno
a su derecha y el otro a la izquierda,
(cfr. Mc 10,35-45). Jesus los mir6 con



amor -Jesus siempre miraba con
amor-y les dijo: «No saben lo que
piden». Los jefes de las naciones —
dice Jesus- “dominan a las naciones
como si fueran sus duefios, y los
poderosos les hacen sentir su
autoridad” (v.48) Pensemos, en
aquella época de los reyes,
emperadores, muchos crueles, que se
hacian servir por los esclavos. Entre
ustedes —dice Jesus- no debe ser asi:
el que quiera ser grande, que se haga
servidor. El jefe vuestro debe ser
vuestro servidor. Jesus revierte la
costumbre solida y cultural de
aquella época y también la de hoy. El
que manda debe ser un bravo jefe,
sea donde sea, debe servir.

Pienso muchas veces -no en este
tiempo porque cada uno esta vivo
todavia y tiene la oportunidad de
cambiar vida y no podemos juzgar-
pero pensemos en la historia: si
tantos reyes, emperadores, jefes de
estado hubieran entendido esta



ensefianza de Jesus y en vez de
dominar, ser crueles, matar gente,
hubieran hecho esto: jcuantas
guerras se hubieran evitado! El
servicio: de verdad que hay gente
que no facilita esta actitud, gente
soberbia, gente odiosa, gente que tal
vez nos desea el mal; pero nosotros
estamos llamados a servirlos aun
mas. Y también hay gente que sufre,
que esta descartada por la sociedad,
al menos por un tiempo, y Jesus va
alli para decirles “td eres importante
para mi. Jesus viene a servirnos, y la
sefial que Jesus nos sirve hoy aqui, en
la carcel de Regina Coeli, es que ha
querido elegir a doce de ustedes para
lavarles los pies.

Jesus arriesga por cada uno de
nosotros. Jesus no se llama Poncio
Pilato, no sabe “lavarse las manos”,
sabe solo arriesgar. Miren esta
imagen tan bella: Jesus, inclinado
entre las espinas, arriesgando
herirse para agarrar a la oveja



perdida. Hoy yo, que soy pecador
como ustedes, pero que represento a
Jesus, soy embajador de Jesus. Hoy
cuando me incline ante cada uno de
ustedes piensen: “Jesus ha arriesgado
en este hombre, un pecador, para
venir a verme y decirme que me
ama”. Este es el servicio, éste es
Jesus: no nos abandona nunca,
nunca se cansa de perdonar, nos ama
tanto. {Miren como arriesga Jesus!

Y asi, con este sentimiento, vamos
adelante en esta ceremonia que es
simbdlica. Antes de darnos su Cuerpo
y su Sangre, Jesus se arriesga por
cada uno de nosotros, y arriesga en
el servicio porque nos ama tanto.

Misa Crismal (Jueves Santo)

Queridos hermanos, sacerdotes de la
didcesis de Roma y de las demas
didcesis del mundo:

Leyendo los textos de la liturgia de
hoy me venia a la mente, de manera



insistente, el pasaje del
Deuteronomio que dice: «Porque
donde hay una nacion tan grande
que tenga unos dioses tan cercanos
como el Sefior, nuestro Dios, siempre
que lo invocamos?» (4,7). La cercania
de Dios... nuestra cercania
apostolica.

En el texto del profeta Isaias
contemplamos al enviado de Dios ya
«ungido y enviado», en medio de su
pueblo, cercano a los pobres, a los
enfermos, a los prisioneros... y al
Espiritu que «esta sobre él», que lo
impulsa y lo acompafia por el
camino.

En el Salmo 88, vemos como la
compafia de Dios, que ha conducido
al rey David de la mano desde que
era joven y que le presto su brazo,
ahora que es anciano, toma el
nombre de fidelidad: la cercania
mantenida a lo largo del tiempo se
llama fidelidad.



El Apocalipsis nos acerca, hasta que
podemos verlo, al «Erjomenos», al
Sefior que siempre «esta viniendo»
en Persona. La alusion a que «lo
veran los que lo traspasaron» nos
hace sentir que siempre estan a la
vista las llagas del Sefior resucitado,
siempre esta viniendo a nosotros el
Sefior si nos queremos «hacer
proximos» en la carne de todos los
que sufren, especialmente de los
nifnos.

En la imagen central del Evangelio de
hoy, contemplamos al Sefior a través
de los ojos de sus paisanos que
estaban «fijos en él» ( Lc 4,20). Jesus
se alzo para leer en su sinagoga de
Nazaret. Le fue dado el rollo del
profeta Isaias. Lo desenrolld hasta
que encontro el pasaje del enviado
de Dios. Ley0 en voz alta: «El Espiritu
del Sefior esta sobre mi, me ha
ungido y enviado...» (61,1). Y termino
estableciendo la cercania tan
provocadora de esas palabras: «Hoy



se ha cumplido esta Escritura que
acabadis de oir» ( Lc 4,21).

Jesus encuentra el pasaje y lee con la
competencia de los escribas. El
habria podido perfectamente ser un
escriba o un doctor de la ley, pero
quiso ser un «evangelizador», un
predicador callejero, el «portador de
alegres noticias» para su pueblo, el
predicador cuyos pies son hermosos,
como dice Isaias (cf. 52,7). El
predicador es cercano.

Esta es la gran opcion de Dios: el
Sefior eligid seralguien cercano a su
pueblo. {Treinta afios de vida oculta!
Después comenzara a predicar. Es la
pedagogia de la encarnacion, de la
inculturacién; no solo en las culturas
lejanas, también en la propia
parroquia, en la nueva cultura de los
jovenes...

La cercania es mas que el nombre de
una virtud particular, es una actitud
que involucra a la persona entera, a



su modo de vincularse, de estar a la
vez en si mismo y atento al otro.
Cuando la gente dice de un sacerdote
que «es cercano» suele resaltar dos
cosas: la primera es que «siempre
esta» (contra el que «nunca esta»: «Ya
sé, padre, que usted esta muy
ocupadov», suelen decir). Y la otra es
que sabe encontrar una palabra para
cada uno. «Habla con todos», dice la
gente: con los grandes, los chicos, los
pobres, con los que no creen... Curas
cercanos, que estan, que hablan con
todos... Curas callejeros.

Y uno que aprendio bien de Jesus a
ser predicador callejero fue Felipe.
Dicen los Hechos querecorria
anunciando la Buena Nueva de la
Palabra predicando en todas las
ciudades y que estas se llenaban de
alegria (cf. 8,4.5-8). Felipe era uno de
esos a quienes el Espiritu podia
«arrebatar» en cualquier momento y
hacerlo salir a evangelizar, yendo de
un lado para otro, uno capaz hasta de



bautizar gente de buena fe, como el
ministro de la reina de Etiopia, y
hacerlo ahi mismo, en la calle (cf.
Hch 8,5; 36-40).

Queridos hermanos, la cercania es la
clave del evangelizador porque es
una actitud clave en el Evangelio (el
Sefior la usa para describir el Reino).
Nosotros tenemos incorporado que la
proximidad es la clave de la
misericordia, porque la misericordia
no seria tal si no se las ingeniara
siempre, como «buena samaritana,
para acortar distancias. Pero creo
que nos falta incorporar mas el
hecho de que la cercania es también
la clave de la verdad. No solo de la
misericordia, sino también de la
verdad. ¢Se pueden acortar
distancias en la verdad? Si se puede.
Porque la verdad no es solo la
definicion que hace nombrar las
situaciones y las cosas a distancia de
concepto y de razonamiento logico.
No es solo eso. La verdad es también



fidelidad ( emeth), esa que te hace
nombrar a las personas con su
nombre propio, como las nombra el
Sefior, antes de ponerles una
categoria o definir «su situacién». Y
aqui hay una costumbre —fea,
¢verdad?- de la «cultura del
adjetivo»: «Este es asi, este es un tal,
este es un cual...». No, este es hijo de
Dios. Después, tendra virtudes o
defectos, pero... la verdad fiel de la
persona y no el adjetivo convertido
en sustancia.

Hay que estar atentos a no caer en la
tentacion de hacer idolos con algunas
verdades abstractas. Son idolos
comodos que estan a mano, que dan
cierto prestigio y poder y son dificiles
de discernir. Porque la «verdad-
idolo» se mimetiza, usa las palabras
evangélicas como un vestido, pero no
deja que le toquen el corazon. Y, lo
que es mucho peor, aleja a la gente
simple de la cercania sanadora de la



Palabra y de los sacramentos de
Jesus.

En este punto, acudimos a Maria,
Madre de los sacerdotes. La podemos
invocar como «Nuestra Sefiora de la
Cercania»: «Como una verdadera
madre, ella camina con nosotros,
lucha con nosotros, y derrama
incesantemente la cercania del amor
de Dios» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 286), de modo tal que nadie
se sienta excluido. Nuestra Madre no
solo es cercana por ir a servir con esa
«prontitud» (ibid., 288) que es un
modo de cercania, sino también por
su manera de decir las cosas. En
Cana, el momento oportuno y el tono
suyo con el cual dice a los servidores
«Hagan todo lo que él les diga» (Jn
2,5), hara que esas palabras sean el
molde materno de todo lenguaje
eclesial. Pero para decirlas como ella,
ademas de pedirle la gracia, hay que
saber estar alli donde «se cocinan»
las cosas importantes, las de cada


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

corazon, las de cada familia, las de
cada cultura. Solo en esta cercania —
podemos decir «de cocina»— uno
puede discernir cudl es el vino que
falta y cual es el de mejor calidad que
quiere dar el Sefior.

Les sugiero meditar tres &mbitos de
cercania sacerdotal en los que estas
palabras: «<Hagan todo lo que Jesus
les diga» deben resonar —de mil
modos distintos pero con un mismo
tono materno— en el corazon de las
personas con las que hablamos: el
ambito del acompafiamiento
espiritual, el de la confesion y el de la
predicacion.

La cercania en la conversacion
espiritual 1a podemos meditar
contemplando el encuentro del Sefior
con la Samaritana. El Sefior le ensefia
a discernir primero como adorar, en
Espiritu y en verdad; luego, con
delicadeza, la ayuda a poner nombre
a su pecado, sin ofenderla; y, por fin,



el Sefior se deja contagiar por su
espiritu misionero y va con ella a
evangelizar a su pueblo. Modelo de
conversacion espiritual es el del
Sefior, que sabe hacer salir a la luz el
pecado de la Samaritana sin que
proyecte su sombra sobre su oracion
de adoradora ni ponga obstaculos a
su vocacion misionera.

La cercania en la confesion la
podemos meditar contemplando el
pasaje de la mujer adultera. Alli se ve
claro como la cercania lo es todo
porque las verdades de Jesus siempre
acercan y se dicen (se pueden decir
siempre) cara a cara. Mirando al otro
a los ojos —como el Sefior cuando se
puso de pie después de haber estado
de rodillas junto a la adultera que
querian apedrear, y puede decir: «Yo
tampoco te condeno» (Jn 8,11), no es
ir contra la ley. Y se puede agregar
«En adelante no peques mas» (ibid.),
no con un tono que pertenece al
ambito juridico de la verdad-



definicion —el tono de quien siente
que tiene que determinar cuales son
los condicionamientos de la
Misericordia divina— sino que es
una frase que se dice en el ambito de
la verdad-fiel, que le permite al
pecador mirar hacia adelante y no
hacia atras. El tono justo de este «no
peques mas» es el del confesor que lo
dice dispuesto a repetirlo setenta
veces siete.

Por ultimo, el dmbito de la
predicacion. Meditamos en él
pensando en los que estan lejos, y 1o
hacemos escuchando la primera
prédica de Pedro, que debe incluirse
dentro del acontecimiento de
Pentecostés. Pedro anuncia que la
palabra es «para los que estan lejos» (
Hch 2,39), y predica de modo tal que
el kerigma les «traspaso el corazon»
y les hizo preguntar: «¢Qué tenemos
que hacer?» (Hch 2,37). Pregunta
que, como deciamos, debemos hacer
y responder siempre en tono



mariano, eclesial. La homilia es la
piedra de toque «para evaluar la
cercania y la capacidad de encuentro
de un Pastor con su pueblo» (Exhort.
ap. Evangelii gaudium, 135). En la
homilia se ve qué cerca hemos
estado de Dios en la oracion y qué
cerca estamos de nuestro pueblo en
su vida cotidiana.

La buena noticia se da cuando estas
dos cercanias se alimentan y se
curan mutuamente. Si te sientes lejos
de Dios, por favor, acércate a su
pueblo, que te sanara de las
ideologias que te entibiaron el
fervor. Los pequerios te ensefiardn a
mirar de otra manera a Jesus. Para
sus 0jos, la Persona de Jesus es
fascinante, su buen ejemplo da
autoridad moral, sus ensenanzas
sirven para la vida. Y si tu te sientes
lejos de la gente, acércate al Sefior, a
su Palabra: en el Evangelio, Jesus te
ensefiard su modo de mirar a la
gente, qué valioso es a sus 0jos cada


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

uno de aquellos por los que derramé
su sangre en la Cruz. En la cercania
con Dios, la Palabra se hara carne en
ti y te volverds un cura cercano a
toda carne. En la cercania con el
pueblo de Dios, su carne dolorosa se
volvera palabra en tu corazon y
tendras de qué hablar con Dios, te
volveras un cura intercesor.

Al sacerdote cercano, ese que camina
en medio de su pueblo con cercania y
ternura de buen pastor (y unas veces
va adelante, otras en medio y otras
veces va atrds, pastoreando), no es
que la gente solamente lo aprecie
mucho; va mads alla: siente por él una
cosa especial, algo que solo siente en
presencia de Jesus. Por eso, no es una
cosa mas esto de «discernir nuestra
cercania». En ella nos jugamos
«hacer presente a Jesus en la vida de
la humanidad» o dejar que se quede
en el plano de las ideas, encerrado en
letras de molde, encarnado a lo sumo



en alguna buena costumbre que se
va convirtiendo en rutina.

Queridos hermanos sacerdotes,
pidamos a Maria, «Nuestra Sefiora de
la Cercania», que «nos acerque»
entre nosotros y, a la hora de decirle
a nuestro pueblo que «haga todo lo
que Jesus le diga», nos unifique el
tono, para que en la diversidad de
nuestras opiniones, se haga presente
su cercania materna, esa que con su
«si» nos acercd a Jesus para siempre.

Audiencia General del Miércoles
Santo

Los dias del Triduo Pascual
constituyen la memoria celebrativa
del unico y gran misterio de la
muerte y resurreccion de Cristo, y
marcan las etapas fundamentales de
nuestra fe y de nuestra vocacion en
el mundo. Estos tres dias nos
recuerdan los grandes eventos de la
salvacion realizados por Cristo y nos
proyectan a nuestro destino futuro,



reforzando nuestro compromiso y
testimonio en la historia.

El anuncio de alegria y esperanza
que culmina el triduo, nos recuerda
que las cosas viejas han pasado y
todo ha sido renovado en Cristo,
muerto por nuestros pecados y
resucitado para nuestra glorificacion.
Este anuncio es también una llamada
a la responsabilidad en la mision,
pues renueva en todos los bautizados
el sentido de nuestra nueva
condicion, y nos invita a despojarnos
del hombre viejo para vivir como
hombres resucitados, que hacen del
mundo un espacio nuevo donde ser,
gracias a Cristo y con El,
instrumentos de consuelo y
esperanza para aquellos que sufren
todavia hoy la humillacion y la
soledad.

Saludos

Saludo cordialmente a los peregrinos
de lengua espafiola, en particular a



los grupos provenientes de Espafia y
Latinoamérica. Pero estos de habla
espafiola son barulleros.

Dispongamonos a vivir bien este
Triduo Santo para que, con la ayuda
de la Virgen Maria, entremos de
lleno en el misterio de Cristo muerto
y resucitado por nosotros y asi
dejemos que él trasforme nuestra
vida.

Antes de terminar quiero desearles a
todos los presentes, a sus familias y
comunidades una profunda vivencia
del Triduo Pascual, y a todos una
feliz y Santa Pascua. Y también un
pedido. Les quiero pedir una cosa:
Que cada uno de ustedes, asi como
hacen tanto barullo lindo, tengan el
coraje de ir a confesarse en estos
dias. Hagan una buena confesion.
Gracias.

Domingo de Ramos



Jesus entra en Jerusalén. La liturgia
nos invitd a hacernos participes y
tomar parte de la alegria y fiesta del
pueblo que es capaz de gritar y
alabar a su Sefior; alegria que se
emparia y deja un sabor amargoy
doloroso al terminar de escuchar el
relato de la Pasion.

Pareciera que en esta celebracion se
entrecruzan historias de alegria y
sufrimiento, de errores y aciertos
que forman parte de nuestro vivir
cotidiano como discipulos, ya que
logra desnudar los sentimientos
contradictorios que también hoy,
hombres y mujeres de este tiempo,
solemos tener: capaces de amar
mucho... y también de odiar —y
mucho—; capaces de entregas
valerosas y también de saber
«Jlavarnos las manos» en el momento
oportuno; capaces de fidelidades
pero también de grandes abandonos
y traiciones.



Y se ve claro en todo el relato
evangélico que la alegria que Jesus
despierta es motivo de enojo e
irritacion en manos de algunos. Jesus
entra en la ciudad rodeado de su
pueblo, rodeado por cantos y gritos
de algarabia. Podemos imaginar que
es la voz del hijo perdonado, la del
leproso sanado o el balar de la oveja
perdida, que resuenan a la vez con
fuerza en ese ingreso. Es el canto del
publicano y del impuro; es el grito
del que vivia en los margenes de la
ciudad. Es el grito de hombresy
mujeres que lo han seguido porque
experimentaron su compasion ante
su dolor y su miseria... Es el cantoy
la alegria espontanea de tantos
postergados que tocados por Jesus
pueden gritar: «Bendito el que llega
en nombre del Sefior». ;COmMo no
alabar a Aquel que les habia devuelto
la dignidad y la esperanza? Es la
alegria de tantos pecadores
perdonados que volvieron a confiar
y a esperar. Y estos gritan. Se



alegran. Es la alegria. Esta alegria y
alabanza resulta incomoda y se
transforma en sinrazon escandalosa
para aquellos que se consideran a si
mismos justos y «fieles» alaleyy a
los preceptos rituales[1]. Alegria
insoportable para quienes han
bloqueado la sensibilidad ante el
dolor, el sufrimiento y la miseria.
Muchos de estos piensan: «jMira que
pueblo mas maleducado!». Alegria
intolerable para quienes perdieron la
memoria y se olvidaron de tantas
oportunidades recibidas. jQué dificil
es comprender la alegria y la fiesta
de la misericordia de Dios para quien
quiere justificarse a si mismo y
acomodarse! jQué dificil es poder
compartir esta alegria para quienes
solo confian en sus propias fuerzasy
se sienten superiores a otros![2] Y asi
nace el grito del que no le tiembla la
voz para gritar: «jCrucificalo!». No es
un grito espontaneo, sino el grito
armado, producido, que se forma con
el desprestigio, la calumnia, cuando



se levanta falso testimonio. Es el
grito que nace cuando se pasa del
hecho a lo que se cuenta, nace de lo
que se cuenta. Es la voz de quien
manipula la realidad y crea un relato
a su conveniencia y no tiene
problema en «manchar» a otros para
salirse con la suya. Esto es un falso
relato. El grito del que no tiene
problema en buscar los medios para
hacerse mas fuerte y silenciar las
voces disonantes. Es el grito que nace
de «trucar» la realidad y pintarla de
manera tal que termina desfigurando
el rostro de Jesus y lo convierte en un
«malhechor». Es la voz del que
quiere defender la propia posicion
desacreditando especialmente a
quien no puede defenderse. Es el
grito fabricado por la «tramoya» de
la autosuficiencia, el orgullo y la
soberbia que afirma sin problemas:
«Crucificalo, crucificalo». Y asi se
termina silenciando la fiesta del
pueblo, derribando la esperanza,
matando los suefios, suprimiendo la



alegria; asi se termina blindando el
corazon, enfriando la caridad. Es el
grito del «salvate a ti mismo» que
quiere adormecer la solidaridad,
apagar los ideales, insensibilizar la
mirada... el grito que quiere borrar la
compasion, ese «padecer con», la
compasion, que es la debilidad de
Dios. Frente a todos estos titulares, el
mejor antidoto es mirar la cruz de
Cristo y dejarnos interpelar por su
ultimo grito. Cristo murio gritando su
amor por cada uno de nosotros; por
jovenes y mayores, santos y
pecadores, amor a los de su tiempo y
a los de nuestro tiempo. En su cruz
hemos sido salvados para que nadie
apague la alegria del evangelio; para
que nadie, en la situacion que se
encuentre, quede lejos de la mirada
misericordiosa del Padre. Mirar la
cruz es dejarse interpelar en
nuestras prioridades, opciones y
acciones. Es dejar cuestionar nuestra
sensibilidad ante el que esta pasando
0 viviendo un momento de



dificultad. Hermanos y hermanas:
¢Qué mira nuestro corazon?
¢Jesucristo sigue siendo motivo de
alegria y alabanza en nuestro
corazon o nos avergienzan sus
prioridades hacia los pecadores, los
ultimos, los olvidados? Y a ustedes,
queridos jovenes, la alegria que Jesus
despierta en ustedes es para algunos
motivo de enojo y también de
irritacion, ya que un joven alegre es
dificil de manipular. {Un joven alegre
es dificil de manipular! Pero existe
en este dia la posibilidad de un tercer
grito: «Algunos fariseos de entre la
gente le dijeron: Maestro, reprende a
tus discipulos» y él responde: «Yo les
digo que, si éstos callan, gritaran las
piedras» (Lc 19,39-40). Hacer callar a
los jovenes es una tentacion que
siempre ha existido. Los mismos
fariseos increpan a Jesus y le piden
que los calme y silencie. Hay muchas
formas de silenciar y de volver
invisibles a los jovenes. Muchas
formas de anestesiarlos y



adormecerlos para que no hagan
«ruido», para que no se pregunten y
cuestionen. «jEstad callados!». Hay
muchas formas de tranquilizarlos
para que no se involucren y sus
suefios pierdan vuelo y se vuelvan
ensoflaciones rastreras, pequenas,
tristes. En este Domingo de ramos,
festejando la Jornada Mundial de la
Juventud, nos hace bien escuchar la
respuesta de Jesus a los fariseos de
ayer y de todos los tiempos, también
a los de hoy: «Si ellos callan, gritaran
las piedras» (Lc 19,40). Queridos
jovenes: Esta en ustedes la decision
de gritar, estd en ustedes decidirse
por el Hosanna del domingo para no
caer en el «crucificalo» del viernes...
Y esta en ustedes no quedarse
callados. Si los demas callan, si
nosotros los mayores y responsables
—tantas veces corruptos— callamos,
si el mundo calla y pierde alegria, les
pregunto: ;Ustedes gritaran? Por
favor, decidanse antes de que griten
las piedras.



[1] Cf. R. Guardini, El Sefor, 383. [2]
Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 94.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/semana-santa-
papa-francisco-2018/ (18/02/2026)


https://opusdei.org/es-cl/article/semana-santa-papa-francisco-2018/
https://opusdei.org/es-cl/article/semana-santa-papa-francisco-2018/
https://opusdei.org/es-cl/article/semana-santa-papa-francisco-2018/

	«La resurrección de Cristo es la verdadera esperanza del mundo»

